**Доктор Роберт Ярбро, Пастырские послания, занятие 8,**

**2 Тимофею 1**

© 2024 Роберт Ярбро и Тед Хильдебрандт

Это д-р Роберт В. Ярбро и его учение о пастырских посланиях, Апостольские наставления для пастырских лидеров и их последователей, занятие 8, 2 Тимофею 1.

Добро пожаловать на наше изучение пастырских посланий, и мы озаглавили эти лекции «Апостольское наставление для пастырских лидеров и их последователей». Мы продолжаем эту лекцию с лекций из 1 Тимофею, и через минуту я упомяну, что если вы хотите более подробное введение в пастырские послания, тогда, пожалуйста, перейдите к лекциям 1 Тимофею и послушайте там первую лекцию, и я дайте много замечаний о 1-й и 2-й Тимофею и Титу в целом.

Но в этих конкретных лекциях мы поговорим о 2-м Тимофею. Мы собираемся помолиться через минуту, но я хочу начать с подведения итогов, рассмотрения и даже проверки вас, если вы начали читать эти лекции в 1 Тимофею, то вы уже видели эту таблицу, и теперь мы Мы проверим, помните ли вы то, что видели в начале этих лекций. И я сказал, что вы можете суммировать Библию с помощью этой аббревиатуры: PMEEC, PMEEC [Подготовка, Проявление, Расширение, Объяснение, Завершение Евангелия]

И это относится ко всей Библии, относящейся к категории Евангелия. У Евангелия есть главная цель, у Библии есть главная цель, и эта цель — Бог через откровение Его Сына. И весть об этом спасительном самораскрытии Бога мы называем благой вестью или Евангелием, по- гречески евангелионом .

Это благая весть о спасительном деле Христа. И всю Библию можно рассматривать в свете этого, и я думаю, что ее нужно рассматривать в свете этого. Итак, мы начинаем с 77 или 78 процентов Библии, которую мы называем Ветхим Заветом, а Ветхий Завет — это что-то П-что-то для Евангелия, и этим словом должно быть «Подготовка».

Это подготовка к Евангелию. Это еще не все, но в этом вся суть. Во-вторых, Евангелия являются Проявлением Евангелия.

Деяния дают нам распространение Евангелия. И затем послания, на которых мы сосредоточиваем внимание в этих лекциях, послания — это объяснение Евангелия. Как выглядит Евангелие? Начиная с Деяний, и учения Иисуса, и послания Иисуса, и даже личности Иисуса, они как бы вселяются в людей, которые верят в него, и в сообщество, а затем в сообщества, которые подтверждают, что Он Господь и Спаситель.

В Деяниях рассказывается история о том, как по всему римскому миру были основаны церкви и началось миссионерское движение, которое действует и сегодня. Хорошо, а как это выглядит на уровне общины? Каковы учения? Каковы убеждения? Каковы практики? Что должны думать и делать лидеры в отношении наследия существования и роста церкви, записанного в Деяниях? И ответ находится в посланиях, и они представляют собой объяснение Евангелия или толкование Евангелия. И, наконец, откровение – это завершение Евангелия.

Вот куда все движется. Итак , я привел это слово, когда давал эту схему изначально без пропусков, со всеми словами, но теперь вы просмотрели ее и помните, что это подготовка, проявление, расширение, объяснение и завершение. Итак, я думаю, здесь полезно напомнить себе, что все это, все Писание, как мы увидим во 2 Тимофею 3:16, все Писание богодухновенно.

И, как сказано в Ветхом Завете, каждое слово Божие безупречно. Он щит. Я говорю «безупречный», в некоторых переводах говорится «проверенный».

Оказалось, что в нем нет недостатка. Оно выдерживает. Это заслуживает доверия.

И затем обратите внимание, что это параллельно тому, что каждое слово Бога, а затем Он. Бог и Его Слово очень, очень тесно связаны в библейской мысли, потому что Бог в Своей отцовской сущности невидим. Мы только что увидели в конце Первого послания к Тимофею: никто не видел и не может видеть Бога в Его трансцендентной славе.

Но, как говорит Иоанн, «Единый и Единственный Сын Божий, сущий в лоне Отчем», имея в виду Сына Божия, Он объяснил Его. Итак, через Слово Божье проявляется Бог. И так же, как Слово в Библии безупречно, Сам Бог является щитом для тех, кто находит в Нем прибежище.

Давайте помолимся. Господь, даруй нам, изучая Второе послание к Тимофею, найти прибежище в Тебе. Изучая Твоё безупречное Слово, мы признаём, что мы очень несовершенны.

Итак, нам нужно Твоё очищение. Нам нужно Ваше терпение. Нам нужна Ваша милость, Ваше руководство.

Благодарю Тебя за Твое обещание дать это тем, кто ищет Тебя через Твоего Сына и в Твоем Слове. Мы отдаём себя в Твои добрые руки. Во имя Иисуса, аминь.

Итак, напоминаем метод, которым мы следуем. Мы наблюдаем, прежде всего. Мы видим то, что там есть, потому что видение того, что там есть, предшествует или должно предшествовать решению о том, что там говорится.

Я говорил об этом вчера, но публикую и, возможно, это будет размещено на сайте, где вы получаете доступ к этим лекциям. Я проверил, и это эссе все еще в сети. Это эссе швейцарского ученого, который большую часть своей жизни преподавал в Германии.

Его звали Адольф Шлаттер. Он умер в 1938 году. Но он был одним из величайших библеистов в современной истории Германии.

Он верил в Троицу. Он верил в истинность Библии. Он верил в распятого и воскресшего Христа, в отличие от большинства своих современников в немецком университете.

И он написал эссе под названием «Значение метода в богословской работе». Несколько лет назад я перевел это эссе и написал к нему комментарий. Итак, вы можете получить к нему доступ по этой ссылке.

И именно в этом эссе Шлаттер излагает идею увидеть то, что есть, которая была важной темой его подхода к Библии. Вы могли бы произнести его герменевтическое наблюдение, увидев, что там есть, а затем вынести суждение о том, что там говорится. Но он действительно подчеркивает необходимость выйти за пределы себя посредством тренировки, терпения, наблюдения, дисциплины, смирения и видения того, на что вы смотрите, вместо того, чтобы навязывать то, что вы уже думаете, словам Библии и принимать слова из Библии, подходящие к этому моменту.

Мы часто видим это в американской политике, особенно во время выборов. Многие политики знают, что люди на улице, многие из них имеют некоторую привязанность к Библии. Это своего рода традиция в Америке.

Плюс в Америке много христиан. Итак, чтобы получить голоса, они цитируют стихи из Библии. Но зачастую цитата, которую они используют, не имеет ничего общего с тем, что они хотят, чтобы вы о них думали, или она полностью вырвана из контекста.

Итак, мы не хотим вырывать 2 Тимофею из контекста. Мы хотим прочитать его в его контексте, а затем, надеюсь, будем верны тому, что было тогда, верным тому, что мы видели, когда внимательно читали и распаковывали его. Затем мы скажем, что это значит для нас сейчас.

В отношении Первого послания к Тимофею я упомянул, что один из способов сориентироваться в библейской книге — это посмотреть на частоту слов, которые используются в этой книге, потому что вполне возможно, что существует некоторая корреляция между частотой появления слов и фокус книги. А послания пишутся для того, чтобы кого-то в чем-то убедить. Итак, здесь есть фокус.

Это не просто своего рода блуждание свободных ассоциаций, оно начинается и заканчивается, и в этом есть намерение. Итак, если мы посмотрим на основные слова во 2 Тимофею, мы обнаружим то , что мы также нашли в 1 Тимофею, и это преобладание слов о Боге. Распределение другое.

Итак, мы находим Куриоса в качестве Господа 16 раз, и часто возникает спорный вопрос, относится ли это к самому Господу Богу? Мы бы сказали: Бог Отец. Часто в более широком смысле, когда Павел говорит «Господь», он говорит о воскресшем Господе. Он говорит об Иисусе.

Но не всегда. И я вам заранее скажу, во 2 Тимофею много раз я не знаю, имеет ли он в виду Бога-Отца или Бога-Сына, или имеет ли это какое-то значение, потому что он верил, что они были одним по сути. Но сразу после Господа у вас есть 13 упоминаний о Боге, а затем сразу после Бога у вас есть 13 упоминаний об Иисусе и Христе.

Почти всегда в порядке Христос-Иисус. Один раз это Иисус Христос, и мы увидим это во второй главе. Но большую часть времени, как и в 1 Тимофею, он использует мессианский термин, Мессия , Христос по-гречески, Христос Иисус. Мессианский освободитель, Иисус из Назарета.

И тогда у нас есть вера, у нас есть слово, у нас есть истина, у нас есть дидоми . И на это действительно стоит обратить внимание, потому что все шесть упоминаний глагола или употребления слова дидоми являются чем-то дающим Богом. Итак, позвольте мне просто перенести сюда английский и сделать его достаточно большим, чтобы мы могли видеть.

2 Тимофею 1:7, и я собираюсь процитировать «Новый американский стандарт», Бог дал нам дух не робости, но силы, любви и воздержания. NIV передает это, потому что дух, который дал нам Бог, не делает нас робкими, но дает нам силу, любовь и дисциплину. В любом случае это Богодатель, дух.

1:9, Он спас нас и призвал к святой жизни не по нашим делам, а по Своему замыслу и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде начала времен.

1.16, да помилует Господь. Вот там тот глагол дать, хотя он и переводится как шоу, но это глагол, коренное значение - дать. Дай Господь, чтобы он нашел милость. Господь даст вам понимание всего этого, а противников нужно мягко наставить в надежде, что Бог дарует им покаяние, даст им покаяние.

Итак, хотя глагол давать сам по себе не имеет ничего общего с Богом, на самом деле во 2 Тимофею восьмое по частоте слово и первый глагол есть, его действительно следует записать в колонку Бог, потому что он описывает работу Бог.

Это не имя Бога, но во 2 Тимофею оно всегда используется по отношению к Божьей работе. Тогда у нас есть слово, обозначающее работу или дело, номер девять. Тогда у нас есть слово для обозначения человека или мужчины.

у нас есть упоминания, у нас есть пять упоминаний о Боге, которые я знаю, и обычно это то, что известно о Боге. Я думаю, что один раз это более общее знание, но я думаю, что в четырех случаях это подтверждение чего-то, что Павел знает о Боге или что он и Тимофей знают или должны знать о Боге. Тогда у нас есть благодать и любовь.

А те из вас, кто пробовал говорить по-гречески, когда вы думаете о работе на греческом, вы думаете о слове «хорошая работа» или «добрые дела». И я сказал, что касается Первого Тимофея, есть два слова для обозначения добра, и вы можете задаться вопросом, ну, интересно, какое слово используется. И в 1 Тимофею, и во 2 Тимофею слово, которое используется четыре раза из шести, — это калас или калон агон, хорошая работа с калоном , а затем дважды — агатос .

Во 2 Тимофею он дважды использует агон с агатосом , а не с калосом вообще. Итак, он не совсем последователен в использовании этих прилагательных в работе. И я завершу введение ко 2-му Тимофею словами: еще раз послушайте лекцию к 1-му Тимофею, потому что там я действительно даю более полную картину того, что мы знаем о пастырских посланиях, их авторстве, дате их появления и так далее и тому подобное. вперед.

2 Тимофею, вероятно, написано во время второго римского заключения. И это заключение заканчивается, я как раз сегодня утром перечитывал рассказ Евсевия об обезглавливании Павла. Сообщения, которые передавали древние, заключались в том, что Петр был распят вниз головой, а Павел был обезглавлен.

2 Тимофею – пастырское послание, которое труднее всего аргументировать как непавлинское. В первой лекции я упомянул, что в западном мире многие считают, что Павел не писал 1 и 2 Тимофею или Титу. Но даже люди, которые так утверждают, признают, что во 2 Тимофею есть много очень, очень личного, очень специфического.

Между Полом и Тимоти это очень личное и межличностное. И это не имеет особого смысла. Зачем фальсификатору выдумывать все эти вещи, которые настолько правдоподобны, что они были реальными между этими двумя мужчинами и коллегами? Зачем бы это было не нужно для того, какова бы ни была цель этой вещи, чтобы она была написана ложно?

Зачем здесь все эти правдоподобные детали? Итак, многие ученые говорят: ну, на самом деле это не псевдоэпиграфика. Это действительно Павел пишет настоящему Тимофею. Вот и все, что я скажу, когда мы перейдем к самому 2 Тимофею.

И у нас есть возможность, и она звучит так: Павел, апостол Иисуса Христа, и мы можем воплотить это через волю Божью. Воля Божия была средством, посредством которого Христос явился Павлу или Савлу на дороге в Дамаск. И это закончилось тем, что Павел получил поручение стать апостолом.

Это соответствовало обещанию Тимофею, моему возлюбленному сыну, жизни во Христе Иисусе, благодати, милости и мира от Бога Отца и Христа Иисуса, Господа нашего. Теперь мы видим здесь некоторые из тех же особенностей, которые мы видели в предыдущем приветствии. Одним из них является апостольство Павла.

И у меня здесь очень сноска, и я не буду читать эти стихи, но напомню вам о них. Если вы хорошо изучаете Библию, вы сразу узнаете ссылки на 1 Коринфянам 4, 9–13. Павел говорит о том, как обращаются с апостолами, и что они своего рода отбросы земные, и как они были унижены, но не побеждены, и как их презирали, но они не унывали, и как их избивали, а Бог поддержал их.

Итак, тогда как апостол, в более современном понимании, иногда есть этот славный термин, а затем этих апостолов обвиняют в том, что они коррумпированы, и они были могущественны, и они ходили повсюду и разбогатели на пожертвованиях в церквях или на подобных сумасшедших вещах. На самом деле, никто в здравом уме не вызвался бы стать апостолом, потому что это был конец комфортной жизни и жизни, в которой вы сами определяете, где вы выйдете на пенсию и какой отпуск вы собираетесь провести. брать. У апостолов действительно была, можно сказать, горькая судьба, если только они не жили в общении друг с другом и с Господом, который помогал им видеть славу, красоту и радость того, что они делали.

И я думаю, вот как они жили и так терпели, но то, что они терпели, было довольно одиозным. Кроме того, во 2 Коринфянам 4:7-12 Павел говорит, что мы держим это сокровище в глиняных сосудах, но когда вы читаете этот отрывок, вы можете увидеть, что мы, прежде всего, — это апостольские мы. Именно такие люди, как Павел, являются посланниками Евангелия, и он пытается представить это коринфянам, отступившим от Евангелия, и он пытается призвать их обратно к апостольскому посланию и апостольскому присвоению Евангелия, от которого многие из них отказываются. .

Но во 2 Коринфянам 4 он подчеркивает все недостатки бытия этим глиняным сосудом, и как это больно и как невыгодно для тварных утешений, но как это славно, потому что, как он говорит в конце, мгновенный свет скорбь, это мягко сказано, она на самом деле не минутная, это на всю оставшуюся жизнь, и это скорбь тяжёлая, а по сравнению, говорит, кратковременная лёгкая скорбь производит среди нас тяжесть вечной славы. Итак, это кажущееся страдание, но на самом деле, когда вы проникаете в него, это похоже на то, как если бы Иисус говорил о своей радости в конце Страстной седмицы. Свою радость я дарю тебе.

Какую радость ты испытываешь, когда тебе предстоит умереть на кресте за грехи? Что ж, люди, которые ходят в общении с Богом, знают радость, как сказал Иисус, которую мир не дает, мир, которого мир не дает. Итак, апостольство Павла и еще один отрывок, который я должен упомянуть, 2 Коринфянам 11:16-12:10, где Павел перечисляет свои страдания, как его враги преследовали его и как он был без пищи, без безопасности и без крова, а затем Бог дал ему видение, но затем дал ему жало в плоть, чтобы он не превозносил себя, и он подумал: ну, я знаю, что я сделаю. Бог отвечает на молитву.

Я буду молиться, на самом деле, я буду молиться три раза, как это делал Иисус в Гефсиманском саду, и Бог сказал: нет, нет, нет, и он сказал: ответ на вашу молитву — это моя благодать, и моя благодать — это достаточный. Моя милость будет продолжать давать вам это чувство скорби, чтобы вы могли продолжать утверждать свою истинную силу. Ваша настоящая сила – это не ваш ответ на молитву.

Ваша настоящая сила — это ваша уверенность во Христе, и Павел сказал: когда я слаб, тогда я силен, силен в том, в чем он хотел быть сильным, а именно в том, чтобы быть апостолом. Мы также видим в этих вступительных стихах выдающееся положение, посмотрите на желтый цвет, выдающееся положение Бога и выдающееся положение Христа Иисуса, и здесь Христос Иисус назван нашим Господом, и это одна из причин, почему я склонен отдавать предпочтение Господу как вероятному упоминанию. в трудах Павла. Господь, скорее всего, имеет в виду Христа, но иногда это не так, особенно когда он говорит, что Господь что-то говорит, а затем цитирует Ветхий Завет.

Ну, там очевидно, что он говорит о Господе, Который есть Отец, который говорит через Святого Духа словами Ветхого Завета. Эти стихи также напоминают нам о языке завета, который мы здесь находим. Это наш Господь, Бог — личный Бог.

Ранее я упоминал, что в древнем мире существовало несколько сотен поименованных богов и божеств, богов, богинь и духов, и люди верили во многих богов или не верили во многих богов, но в церкви, как и в В общине Израиля был один Бог, и исследователи греко-римской религии говорят, что ни один из этих богов не был личным Богом, с которым у вас были отношения. Они были богами моря или богами местности, и они могли предложить вам некоторую защиту или оказать вам определенную услугу, если вы сказали определенные вещи, сделали определенные подношения или прошли некоторый опыт. У вас может быть какая-то связь с Богом, которая будет в некотором роде благоприятна для вас, или вы можете умилостивить определенного Бога, чтобы Бог не причинил вам вреда, но мы в Библии вполне привыкли к людям, общающимся с Богом.

Авраам назван другом Бога, а Бог в Библии личностный. Он называет нас по именам. Он индивидуально творит людей.

Он призывает нас к бытию, а затем, хотя мы все отвернулись от Него, Он спасает нас. Он ищет нас одного за другим, и здесь есть язык завета, который мы не хотим упустить, и который касается не только этого Бога и этого Христа Иисуса, но также и между Павлом и Тимофеем. Тимоти, мой дорогой сын.

Мой дорогой сын. Так вот, он не был отцом Тимофея, но в доме веры у нас есть отношения, которые не только похожи на отношения отца, сына, брата, сестры или сестры, сестры, брата, брата или кого-то еще. На самом деле они глубже, потому что, как известно, иногда наши семейные отношения находятся под серьезной угрозой или вообще отсутствуют.

В семьях может быть много разлада и даже разлуки и ненависти, но в доме по вере, как сказано в Притчах, есть друг, который ближе брата. Есть люди, с которыми мы разделяем веру во Христа, и они на самом деле ближе к нам, чем члены нашей семьи. Итак, это еще одна особенность языка, которая здесь отдается эхом.

Наконец, я упомяну, что когда он говорит, что в соответствии с обетованием жизни во Христе Иисусе, это подпорка 2 Тимофею. Точно так же, как надежда и благодать были подставками для книг в 1 Тимофею, во 2 Тимофею Павел вот-вот умрет. Он почти уверен и, вероятно, прав.

Но с начала, во всем и в конце он утверждает жизнь. И он знает, что конец его земной жизни – это не конец его существования. Фактически, это начало чего-то даже большего, чем те великие дела, которые Бог показал ему в этом мире.

Итак, это очень позитивное начало. И теперь мы узнаем, что он хочет сказать. А в NIV у нас есть заголовок «День Благодарения».

Я благодарю Бога, которому служу, как мои предки, с чистой совестью. Почему Павел продолжает говорить Тимофею об этой ясной сознательной вещи? И я думаю, что, возможно, я уже касался этого раньше, но сделаю это снова. И почему он упоминает предков? Ну, он авраамического происхождения.

Если быть точным, он из колена Вениамина. Он был фарисеем из фарисеев. Он был глубоко погружен в еврейскую традицию.

И мы знаем из его произведений, что у него было много недоброжелателей. И у него были даже люди, которые хотели его смерти. И их аргументом будет: ты предатель.

На самом деле, у меня есть это наблюдение здесь, так что я сразу перейду к нему. Чистая совесть повторяется, потому что соплеменники-евреи считали Павла и Тимофея предателями. Или, что еще хуже, Иисус был не просто предателем.

Он был лжепророком в глазах истеблишмента, который говорил: «Мы должны казнить его». Он вводит людей в заблуждение. Поскольку Ветхий Завет учил, Моисей учил, что лжепророков следует предать смерти.

И вот они сказали: ты лжепророк, то есть мы тебя казним. Поэтому я думаю, что Тимофею нужно было напомнить, что можно быть евреем, утверждающим, что Иисус — Мессия, и делать это с чистой совестью. Потому что во всем римском мире вы будете меньшинством среди меньшинства.

А потом говорит, что как днем и ночью я постоянно вспоминаю тебя в своих молитвах. Есть еще язык завета. Вспоминая твои слезы, мы не знаем, почему он плакал.

Но зная, что Тимоти находился под давлением. «А может, это просто последний раз, когда они прощаются», — плакал Тимоти. Мы не знаем, почему он плакал.

Но он говорит: я жажду увидеть тебя, чтобы наполниться радостью. Мне вспоминается ваша искренняя вера, которая сначала жила в вашей бабушке Лоис и в вашей матери Юнис, и я убежден, что теперь она живет и в вас. Еще одно наблюдение, которое я здесь сделаю, заключается в том, что апостольское благочестие выражает благодарность.

Я думаю, нам хотелось бы сказать, что Павел был близок к Господу. И какой это симптом? Ну, День Благодарения. Он вот-вот умрет, но он благодарен.

Конец 1 Тимофею. Если у нас есть удовлетворение, если у нас есть еда и одежда, мы будем довольны. Он этим живет.

Он доволен даже накануне своей смерти. Мы также видим молитвенность. Мы видим любовь в форме утверждения других, утверждения матери и бабушки Тимофея и утверждения Тимофея.

И тогда мы видим стремление к радости общения во Христе. Итак, это некоторые признаки Евангелия, которые мы можем наблюдать. И они тем более примечательны в жизни человека, который, если бы я был в тюрьме или в камере смертников, не знаю, смог бы я писать с такой легкостью и таким оптимизмом. и такого рода ориентированность на других.

Но Павел достиг того момента, когда у него появился взгляд на свою ситуацию. Таким образом, он не звучит в отчаянии, угрозе или страхе. Теперь у нас есть призыв к верности Павлу в Евангелии.

По этой причине я напоминаю вам раздувать пламя дара Божьего. Опять же, желтый цвет — это язык Бога, а красный, который вы видите, — это команды. Я напоминаю вам раздуть пламя.

Теперь он делает это дипломатично. По этой причине он на самом деле не приказывает раздувать пламя. Дипломатично говорит он, по этой причине я напоминаю вам раздувать пламя дара Божия.

Это слово для обозначения подарка — харизма. Отсюда мы получаем слово харизматический. Но это то, что Бог дает нам, что находится в вас через возложение Моих рук.

Ибо дух, который дал нам Бог, не делает нас робкими, но дает нам силу, любовь и самодисциплину. Итак, он хочет, чтобы Тимофей стабилизировался, вспомнил дар, который ему был дан, вспомнил учение Святого Духа, которое он получил, что Святой Дух стабилизирует нас, он ободряет нас, он дает нам дух силы и достаточности. , и так далее. Так что не стыдитесь свидетельства о Господе нашем и обо мне, Его узнике.

Вместо этого присоединяйтесь ко мне в страданиях за Евангелие силой Божьей. И затем, как в 1 Тимофею, где он сначала ободряет Тимофея, а затем переходит к его свидетельству, здесь он ободряет, он сплачивает Тимофея, а затем переходит не столько к личному свидетельству Павла, но, можно сказать, к сотериологическому напоминанию: напоминание об учении о спасении, напоминание о том, почему Павлу нужно напоминать Тимофею, чтобы он оставался сильным. Тимофей был спасен Богом.

Он находится в ситуации, которая, по-видимому, угрожает, но он там, потому что Бог призвал его туда. Итак, есть надежда. Он спас нас и призвал нас, как говорят в некоторых переводах, святым призванием, призванием к отдельной, обособленной жизни.

НИВ понимает это как призыв нас к святой жизни, и это тоже работает. Жизнь, в данном случае святая, означает отделенную, посвященную служению Богу и призванию Евангелия, а не из-за каких-либо наших поступков. Итак, спасение достигается не делами или человеческими достижениями или действиями, а благодаря его собственной цели.

Понимаешь ли ты цель Бога? Я не понимаю цели Бога. Бог есть Бог. У него есть свои цели.

Итак, наше спасение – это тайна. Теперь я знаю шаги, которые я проделал, чтобы принять послание и сказать «да», но я не могу сказать: ну, я спасен, потому что я. Мы спасены благодаря Господу. У Бога была цель.

В тайне Своего милосердия Он дал нам то, чего мы не заслужили, а именно, Он спас нас по Своей собственной цели и благодати. Эта благодать была дана нам во Христе Иисусе прежде начала времен. Довольно сложно заработать то, что было даровано тебе еще до твоего рождения, но именно так он представляет искупление.

В предыдущей лекции я упоминал, что Павел изображает искупление прежде времени и в то время, когда Бог обещает его, в то время, когда Христос умер, чтобы сделать это возможным, в то время, когда мы переживаем его, и в то время, когда мы, наконец, будем прославлены. и совершенствуемся, когда идем и предстаем перед Господом. Итак, спасение прошло. У Пола это настоящее и будущее , и он может говорить об этом в любом из этих мест.

Это тотальность. Но здесь он сначала говорит об этом до начала времен, но и теперь говорит, что это открылось через явление Спасителя нашего Христа Иисуса, уничтожившего смерть и явившего жизнь и бессмертие через Евангелие. Опять же, своего рода предзнаменование собственной смерти Пола.

Он осознает, что свет и бессмертие были раскрыты Евангелием. И это относится к его воскресению, но чтобы воскреснуть, ему пришлось умереть. И он не просто уснул и умер или умер от COVID или чего-то еще.

Он умер умышленно за наши грехи. Бог сделал того, кто не знал греха, грехом за нас, чтобы мы могли стать в нем праведностью Божией, 2 Коринфянам 5:21. Итак, он уничтожил смерть, уничтожив смерть.

Плата за грех – смерть. Было много грехов, за которые нужно было умереть. Он сделал это.

Он умер за грехи народа Божьего. Он унес наши грехи в могилу. Он понес Божий гнев вместо нас.

А затем он воскрес, показывая, что смерть побеждена, Божье обещание стереть нашу вину и дать нам Свою благодать и будущее в мире грядущем. Все это реально и истинно благодаря Христу, обещанному, помазаннику, Иисусу, Иисусу из Назарета. И эту благую весть, эту благую весть, я был назначен и глашатаем, и вестником, и апостолом, и учителем.

Вот почему я так страдаю. Видите ли, он в тюрьме. Однако это не повод для стыда, потому что я знаю, кому я поверил.

И я убежден, что он способен охранять то, что я ему доверил, до того дня, до того дня, когда он предстанет перед Богом и даст отчет. То, что ты услышал от меня, сохрани. Это напоминает мне конец Первого послания к Тимофею.

Он говорит: храни то, что тебе поручено. То же самое. Пол говорит, что я убежден, что Бог может сохранить то, что я ему доверил.

Вам нужно охранять то, что вам доверено. Храните – это образец здравого учения. И это не просто хрестоматийная информация.

Это не педантизм, ладно, буду иметь в виду. Я буду просматривать это каждый день. Я просмотрю свое расписание, или парадигмы глаголов, или что-то в этом роде.

Храните это здравое учение, а по-гречески это вера и любовь во Христе Иисусе. Итак, вы придерживаетесь этого учения в отношениях с Богом и любви, которая включает в себя Бога, она включает в себя Божий народ, она включает в себя Божьи цели в мире, потому что она находится в отношениях со Христом Иисусом. На самом деле это полная, богатая и доставляющая удовольствие команда.

Сохраняйте этот образец здравого учения. Берегите хороший депозит. И этот депозит также может означать, это слово может означать сокровище.

Храните это славное сокровище, вверенное вам, это слово искупления. Охраняйте его с помощью Святого Духа, живущего в нас. И вообще говоря, у Павла, когда мы переводим на английский, в нас, если речь идет о Христе, речь идет о церкви, о чем-то в нас, почти всегда вы можете перевести это среди нас, потому что множественное число является распределительным.

И поэтому, конечно, оно должно быть в индивидууме, чтобы оно было в каждом. Но иногда в английском, потому что оно в тебе и ты можешь быть мной, а не нами, в греческом есть различие. И он не говорит в тебе индивидуальность, единичность.

Он говорит здесь, у нас, это множественное число. Так что имейте в виду, что это тоже церковно. Святой Дух обитает среди Своего народа, а не только в каждом из нас.

Во-первых, мы видим, что чувство призвания Тимофея является неотъемлемой частью стойкости его служения. Павел хочет, чтобы он ободрился и твердо стоял. Он снова призывает его вспомнить, что он не ввязался в это.

Бог призвал его к этому. На него были возложены руки. Были сделаны прогнозы.

Это не было заблуждением. И нам важно помнить о своих корнях. И вот, он призывает их к этому.

Во-вторых, Святой Дух не вселяет трусости, будь то трусость страха и бегства, или же трусость лени и отказа обручиться. Скорее, Святой Дух толкает нас вперед с силой, любовью и ясной головой. И если мы не находим этих вещей, тогда нам нужно продолжать искать их у Бога, потому что это то, что Бог дает.

В-третьих, евангельское служение может привести нас к принуждению, а не изолировать от него. В стихе 8 говорится: «Присоединяйтесь ко мне в страданиях за Евангелие». Иногда люди думают о спасении, о благословении, о том, что Бог придет к ним и решит их проблемы, и это действительно происходит.

Но иногда, когда мы отвечаем на Божий призыв, мы попадаем в очень горячую воду. И это зависит от Бога, куда Он нас ведет и какую пользу Он хочет от нас использовать, и что мы можем либо наслаждаться как фантастическое благо, либо что мы можем пережить как очень трудную трудность. В-четвертых, спасительное дело Евангелия превосходит земные сложности и подтверждает, что даже смерть не может отлучить верующего от любви Божией во Христе.

Если вернуться к стихам 9 и 10, то он говорит о вечных замыслах Божиих, которым никто из нас не мог быть свидетелем или о которых не знал, а затем о том, как замыслы Божии открылись через явление Спасителя нашего Христа Иисуса, уничтожившего смерть: и явил жизнь и бессмертие через Евангелие. Все это превосходит земные сложности, земное противостояние, взлет и падение царств, взлет и падение стран, нечто большее, чем это, - это настоящие новости, происходящие в мире, в Царстве Божьем. 5. Призвание Павла и его результаты должны сплотить Тимофея, когда Павел говорит в стихах 11 и 12 о своем назначении, о том, почему он страдает, почему ему не стыдно, откуда он знает, кому он поверил, и почему он уверен, что способен сохрани вверенное ему до дня сего.

Пример Павла является прямым ободрением для Тимофея, особенно в том смысле, что и Тимофей, и Павел прекрасно осознают, что в этом письме Павел передает Тимофею наследие. Если мы говорим о легкой атлетике, у нас есть эстафеты, и вы передаете кому-то эстафету в эстафете, и Пол передает эстафету. Ему позвонили.

У него были проблемы. Бог поддержал его. Павел убежден, что все это — дело Божие, и утверждает все, что Бог даровал.

Тимоти тоже должен. Наконец, верность тому, что мы получаем с помощью Христа и Духа, является основой плодотворности служения. Верность тому, что мы получили в Духе.

Храните добрый залог, вверенный вам, с помощью Духа Святого, Духа воскресшего Христа, живущего среди нас и обитающего в нас. Это основа плодотворности служения. Это предполагает глубокое укоренение в этой модели обучения и в этом вкладе.

Оно предполагает проживание, подтверждение его в нашем повседневном опыте. Это предполагает продолжение жизни этого образца здравого учения. Итак, легко сомневаться и быть дестабилизированным, если у вас нет очень глубокого понимания здравого учения.

Но Тимоти, как ему здесь пишут, имеет, так сказать, по крайней мере около 15 лет обучения новых членов. Итак, Пол может быть уверен, что передаст ему эту информацию и призовет его оставаться сильным. В конце главы мы видим примеры нелояльности и лояльности.

И вы, возможно, помните, что здесь схема похожа на Первое послание к Тимофею, где идет приветствие, а затем вызов и свидетельство о том, что Бога было достаточно в жизни Павла. И затем предупреждение о Гименее и Александре. Ну тут немного по-другому, но некоторые сходства есть.

Прежде всего, говорит он, все в провинции Азии покинули меня. Итак, произошло отступление от Павла и его Евангелия. Это также произошло, когда Павел находился в своем первом заключении.

Мы думаем, что он был в Риме. Он был в Филиппах. И он говорит о том, как многие выступали против него, проповедуя Евангелие, аналогично Павлу.

И он говорит, что делает это из недобросовестных побуждений, как бы для того, чтобы выставить себя в плохом свете. Или за его счет основывали конкурирующие церкви. И Павел говорит: ну, пока они проповедуют Христа, я буду радоваться.

И они могут меня ненавидеть. Но Бог уладит это, если они проповедуют Христа. И здесь происходит нечто подобное.

Все в провинции Азии покинули меня, включая Фигела и Гермогена. И больше мы ничего не знаем об этих людях. Мы просто знаем, что они покинули Пола.

Затем, более положительно, пусть Господь проявит милость к дому Онисифора, потому что он часто потешал меня и не стыдился моих цепей. Один ученый заметил здесь, что этот текст может означать, что Онисифор уже ушел из жизни, что он теперь мертв. Напротив, в стихе 17, когда он был в Риме, он усердно искал меня, пока не нашел.

Да даст Господь, чтобы он нашел милость от Господа в тот день. Сколько способов он помог мне в Эфесе. Мы просто не знаем подробностей этих вещей.

Но это фрагменты информации, которые будут иметь отношение к Тимофею и помогут Тимофею понять ситуацию Павла. Он видит людей, отступающих от Евангелия. Это повлияет и на Тимоти.

Но положительно, у вас есть верный жест Онисифора, и жертва, которую он принес, и мужество, которое он показал, и хорошие дела, которые он сделал. Это может быть ободрением для Тимофея, так же как негативные новости могут побудить Тимофея осознавать опасности, с которыми он может столкнуться, а также побудить его молиться вместе с Павлом и за него. С одной стороны, он пуст.

С другой стороны, он воодушевлен. И то и другое Тимофей мог бы разделить в молитвенном общении с Павлом, в котором, я уверен, они жили. Мы завершаем главу наблюдением того, как в апостольском служении и в пастырском служении тогда и сейчас люди могут быть такими огромными разочарованиями.

И чем старше вы становитесь, тем больше вы видите, как люди делают вещи и принимают решения, которых вы не ожидали. Возможно, вы учились с ними в школе. Возможно, вы учились с ними в семинарии.

Возможно, вы были с ними в церковном штате. И затем происходят события, которые удивляют. Именно здесь мы должны верить в Божий замысел и быть уверенными в том, что мы привязаны к Господу и что мы глубоко привержены полученному учению.

Я думаю, что один стих приходит мне на ум, возможно, больше, чем любой другой стих, хотя я не могу это проверить. У меня нет механизма, который бы учитывал попадание библейских стихов в мою психику. Но я часто думаю, что врата ада не одолеют церковь.

И это не потому, что я смотрю вокруг и вижу такие замечательные вещи, по крайней мере, в Северной Америке, в церкви, я вижу много негативных вещей. Или я вижу, как люди отпадают. Но я должен иметь убеждение, которое, я думаю, было у Павла, что даже если все оставят его, если он был верен Христу, у них есть проблема, а у него нет проблем.

Потому что он принадлежит Христу, и Христос будет верен Своим целям в жизни Павла и в церкви. Но люди также могут быть огромным подспорьем. И особенно как пасторы, мы часто осознаем проблемы.

И Библия говорит: плачьте с плачущими. И так, вы можете нести бремя за других людей. И хорошо, что мы делаем это как пастыри их душ.

Но мы должны быть осторожны. И это иногда связано с типами личности. Некоторым типам личности нравится погрязнуть в печали.

Сейчас популярна книга Сьюзен Кейн под названием «Горько-сладко». И вся книга о менталитете некоторых людей, которым просто нравятся грустные вещи. Иеремия мог быть таким.

Я не знаю, возможно, Пол был таким. Это тип личности. Некоторые люди очень счастливы, а некоторые, есть такое слово в английском языке, мрачны.

Это даже звучит грустно. Вы мрачный человек? А если да, то вы зациклитесь на негативе. Я знаю человека, который говорит характерно, ну я на это надеюсь.

В каждом новом обстоятельстве жизни можно увидеть угрожающую сторону. И это токсично для церкви, если мы всегда зациклены на обратных сторонах вещей. Мы должны помнить, что Бог также ободряет нас людьми.

И он ободрил Онисифора. И если подумать о том, насколько коротко 2 Тимофею, и какой это большой абзац, посвященный кому-то, то о нем говорится в прошедшем времени. Но он рассказал достаточно, чтобы вы могли видеть, как он подбадривал Пола и как он это передает, так что это будет ободрением для Тимофея.

Нам можно напомнить, что когда в нашей жизни есть ободряющие люди или обнадеживающие обстоятельства, давайте не упускать возможности благодарить и славить Бога и находить поддержку от Бога в этих людях и обстоятельствах. Это все, что я скажу о 2 Тимофею, первой главе.

Это д-р Роберт В. Ярбро и его учение о пастырских посланиях, Апостольские наставления для пастырских лидеров и их последователей, занятие 8, 2 Тимофею 1.