**加里·耶茨博士，《耶利米书》，第 21 讲，《耶利米书》34-35，《国家
的死亡和余民的生存》**

© 2024 加里·耶茨和泰德·希尔德布兰特

这是盖瑞·耶茨博士对耶利米书的讲解。这是第 21 节课，《国家灭亡，余民生存》，耶利米书 34-35 章。

我们一直在研究耶利米书 26 至 45 章，即耶利米书的第二部分，它讲述了人们对耶利米的传道和布道的不同反应。

由此产生的神学信息是，上帝对犹大人民进行了审判，对耶路撒冷进行了流放的审判，因为人们不听。他们没有听从耶和华通过耶利米对他们所说的话。在整本书中，我们会看到诸如主一再、反复地派遣他的先知，但人们却没有倾听和服从的说法。

我们在第 26 章至第 45 章耶利米事工的故事中得到了这方面的书面证据。除此之外，耶路撒冷实际陷落的故事证实了耶利米的事工，证明他对审判的警告是人们应该接受的。严重地。这证实了他是神的真正先知。

我们也研究了这一部分的结构，并通过约雅敬段落、第 26 章至第 35 章、约雅敬故事以及第 26 章和第 35 章中标志着第一个面板的一集看到了围绕此部分的框架。还有第二个面板，第 36 和 45，我们再次看到约雅敬的叙述或情节，这两个部分都将记录犹大不服从、不听神的话语。他们错过了一个免受审判的机会。

在上一节中，我们查看了两个部分中框架开头的故事。圣殿讲道后约雅敬的悖逆，以及约雅敬拒绝主的话，第36章，约雅敬毁坏耶利米预言书卷。

因此，在每一幅画的开头，都有一种可能性，也许人们会做出回应。他们会远离邪恶，上帝将不再降下他威胁要降临到他们头上的灾难。这两幅画都提出了这种可能性，26.3 和 36.3。我们也许有 ulai 这个词，主表示，如果他们悔改，他愿意宽恕。

这两节经文（26 至 35 和 36 至 45）都表明，逃避审判的机会已经消失。约雅敬在犹大统治时期是一个分水岭时刻。逃避审判的机会仍然存在。

上帝给了人们一再的机会，但还有最后一次机会。然后，当约雅敬和人民拒绝耶和华的话语时，这种情况一直持续到耶路撒冷陷落的时候，先知所警告的耶利米传道之初可能发生的审判，随着我们越来越接近，就变得不可撤销了。耶路撒冷陷落的时候。我们在两个小组的结尾处看到的是对整个国家的审判声明，因为他们不接受主的话语。

每个面板的开头都提供了生与死的可能性。最终的反应是他们将拒绝这个词，而它会带来死亡。我们在耶利米书第 35 章中看到，在耶路撒冷的最后日子和犹大国作为一个国家的最后日子里，上帝将对仍然留在犹大土地上的人民施行审判。

我们还看到，在耶利米书 44 章中，有一个审判涉及整个人民。而且审判是针对在埃及的犹太难民。他们也拒绝主的话。

所以，一开始，也许他们会做出回应。也许他们会在每个小组结束时后悔。不，那不会发生。

聆听神的话是生死攸关的大事。摩西告诉当时的人们，要自己选择生或死。生命来自于遵行神的话。

那些选择违抗他命令的人将遭受死亡和诅咒。我们在耶利米的生活、事工和布道中看到了这一点。但我们在第 44 章的总结章节中，或者在第 34 章和第 35 章的第一部分，然后在第 44 章和第 45 章的第二部分中也看到，有少数个人或团体积极响应上帝的话语，他们将免受审判。

他们将体验到生命的礼物和回报，因为他们听从了上帝的话。所以，总的来说，这是一件让耶利米的事工非常沮丧的事情。如果人们让步，他们可能会得到宽恕。

整个国家拒绝这个机会，但仍有一些余民会做出回应，他们将体验到服从上帝所带来的祝福。因此，我们在每个小组的最后看到的是，国家的灭亡和对上帝或他的话语做出积极反应的关键个人的救赎之间存在着对比。在第一个面板中，积极的回应以及生命和拯救的承诺将给予一群名为“雷查比特人”的人。

那可能是一群人或一个你完全不熟悉的名字。他们是一个非常默默无闻的群体，但他们被许诺了生命，这与整个国家将受到的审判形成鲜明对比。在第二个面板中，我们看到了埃及难民的判断。

他们将继续他们的偶像崇拜方式。神不会饶恕他们，但我们也有一个人的救恩，一个信徒的成员，他的名字叫巴录，耶利米的文士。所以，这一切的悲剧在于，整个民族有可能体验到生命和祝福。

现实情况是，只有极少数人会真正做出积极的回应，他们将是经历救恩祝福的人。纵观以色列的历史，我们一直认为我们有一个人民，但在不同程度上，广大人民似乎都悖逆上帝。他们固执、叛逆、铁石心肠，但无论以色列和犹大国的历史变得多么糟糕，总有忠实的余民。

在北国，亚哈背道的时候，当他的妻子耶洗别带领人民误入巴力崇拜时，以色列中仍然有忠心的先知，也仍然有上帝忠心的仆人。亚哈甚至有他的一位官员俄巴底亚，他是耶和华的忠实、忠诚的追随者。在犹大国的最后日子里，整个国家已经远离了上帝。

在耶利米书第五章，主想象有人走遍耶路撒冷城，试图寻找一个义人，但他们连一个义人都找不到。犹大和耶路撒冷变得比所多玛和蛾摩拉更加邪恶。但即使在这个全国背道的时代，上帝已经达到了他说，我要带来审判的地步，仍然有一些忠实的人。

现在，在第一幅画中，也就是第 35 章的结尾，被许诺要得到救赎和解救的群体是被称为利甲人的群体。好的，让我读一下耶利米书第 35 章的开头几节，我们将讨论利甲人，他们是谁，为什么他们会出现在这个故事中，以及他们为什么如此重要。

第 35 章第一节说，约西亚的儿子约雅敬在世的时候，耶和华的话临到耶利米。

所以，我们回到了约雅敬的时代。这是第一部分框架的结论。去利甲人的家里，和他们交谈，然后带他们到耶和华殿的一个房间里，然后给他们提供葡萄酒。

于是，我带了哈巴洗尼的儿子耶利米的儿子雅撒乃和他的兄弟，以及利甲人的所有儿子和全家，我可能在那里屠杀了他们中的一些人。我把他们带到耶和华的殿，带到神人伊基大利的儿子哈难的儿子的房间里，这房间靠近官员的房间，在圣所里其他一些领袖的房间上面。第五节说，然后我在利甲人面前摆放了画像、盛满酒的罐子和杯子。

我对他们说，你们只管喝酒。他们却回答说，我们不喝酒，因为我们的父亲利甲的儿子约拿达曾吩咐我们，你们和你们的儿子永远都不可喝酒。你们不可建造房屋。

你不应该播种。你不可耕种，也不可拥有葡萄园，但你要终日住在帐篷里，这样你就可以在寄居的地方多活几天。我们听从了我们父亲利甲的儿子约拿达的话，他吩咐我们，我们自己，我们的妻子，我们的儿子，我们的女儿，一生不可喝酒，也不可建造房屋居住。 。

我们没有葡萄园，没有田地，也没有种子，但我们住在帐篷里，遵守我们父亲约拿达吩咐我们的一切。但当巴比伦王尼布甲尼撒来攻打那地时，我们说，来吧，我们去耶路撒冷吧，因为害怕迦勒底军队和叙利亚军队。所以，我们住在耶路撒冷。

好的。什么，这里到底发生了什么？或者您可能会问一个更大的问题，那又怎样？好的。利甲人是居住在犹大的一个游牧部落，他们忠实于他们的祖先约拿达在 200 年前耶户时代收回的誓言之一。

而他们的祖先约拿达，他所做的就是，当北国的以色列人对耶和华不忠，敬拜巴力的时候，亚哈和耶洗别宣扬了这一点，耶户王就来了，是为了清洗。以色列的这种背道行为。利甲人的祖先约拿达是耶户改革的朋友和支持者。当约拿达看到腐败时，我认为迦南的影响力如何在很多方面使以色列人民远离上帝。

他发誓，我认为他希望以某种方式保护他的家人并让他们忠于上帝。他的誓言涉及三件具体的事情。他们不会种植庄稼。

他们不会住在房子里。相反，他们住在帐篷里，也不喝酒。好的。

我再次认为，这一切的目的在某种程度上是为了让他的家人远离以色列社会的腐败。我认为这是由于亚哈和耶洗别提倡崇拜巴力而产生的迦南影响。所以，这一切都发生在耶户改革时期。

你可以在《列王纪下》第 10 章第 15 至 17 节中读到这一点。该特定段落中提到了利甲族的这位祖先。好的。

那么，住在房子里、种植庄稼和喝酒有什么不虔诚的吗？实际上，这些都是上帝应许给以色列人的，作为居住在应许之地的祝福。在申命记第 6 章第 10 和 11 节中，我要赐给你们你们没有建造的房屋。我要赐给你们你们没有种植的葡萄园。

我将赐福你们，让土地上所有作物丰收。因此，从某种意义上说，约拿达发誓实际上剥夺了他家人履行上帝给予以色列人民的具体契约承诺。但同样，这是他自愿向上帝发誓，我认为在某种意义上，这也是为了让他的家人忠于上帝。

现在，有人认为，到了 200 年后耶利米的时代，利甲人可能只是一个家族，或者实际上可能是一个团结在一起的人组成的行会。他们可能是金属工人。利甲人这个词，战车的意思是 rakab。

有人说他们是战车建造者。所以也许这是一个行会，但在某种程度上，由于这个誓言，他们一直与社会保持距离。好的。

再说一遍，上帝并没有明确命令说，你不应该做这三件事。事实上，这是上帝赐予的祝福，他们自愿拒绝做这些事情，因此他们成为了一个孤立的、可识别的群体。从古代的相似之处来看，我们可以将他们与拿细耳人进行比较。

请记住，《民数记》第六章第二至四节中提到了拿细耳人的誓言，其中涉及三件事。当一个人立下誓言时，他们不会剪头发。他们不会喝任何酒精饮料，事实上，他们不会吃任何葡萄制品，也不会接触尸体。

现在，作为拿细耳人，除了像参孙这样的极端例子，通常这只是你在短时间内表达对上帝的忠诚，也许是为了向上帝祈祷一些紧急的事情。但利甲人也自愿发誓。这不仅仅是约拿所做的事情，他们实际上已经坚持了 200 年。

好的。那么，这就是这个家庭，这个家族，或者是一个团结在一起的团体或行会。看一个当代的例子，我们可以将他们与美国的阿米什人进行比较。

他们就像以色列的阿米什人。他们是一个非常容易识别的群体，从某种意义上说，他们通过这三个具体的事情将自己与社会分开。但它告诉我们，他们在末世生活在耶路撒冷，因为巴比伦军队的压力迫使他们来到城墙内。

耶利米带他们到圣殿。他不仅把他们带进圣殿，还把酒瓶和酒瓶放在他们面前，叫他们喝。也许我们可以描绘这一点并将其想象为耶利米的另一概要。

但这里似乎有点讽刺。这个家庭 200 年来一直忠于他们的誓言，耶利米告诉他们要在圣殿里打破誓言。好的。

因此，在第 26 章和第 36 章中，耶利米在圣殿向神的子民宣讲了一些重要的信息，但人们没有听。现在，耶利米带着利甲人来到圣殿，吩咐他们喝酒。嘿，废除你已经延续了200年的家规了。

就像，耶利米在这里做什么？阿摩司书2章12节说，以色列人的罪孽之一就是逼拿细耳人喝酒。他们鼓励这些表达对上帝忠诚的人去做一些违背誓言的事情。从某种意义上说，耶利米似乎也在做同样的事情。

喝红酒。但当耶利米告诉利甲人这样做时，令人惊奇的事情发生了，他们拒绝做先知告诉他们的事情。好的。

现在，这听起来很像犹大人。犹大国王和犹大人民拒绝听从圣殿里的上帝之言。但讽刺的是，上帝保佑利甲人，因为他们不听从先知的吩咐。

好的。现在，重点是，这一切都是一个非常有力的实例教训。耶利米和主希望人们明白一些事情。

如果利甲人如此忠诚，如此忠于上帝没有直接命令的家族传统，那么为什么犹大人民不听上帝亲自命令他们的话语呢？好吧。利甲人一直忠于人类传统。从某种意义上说，这是值得称赞的。

我相信这在帮助他们以某种方式忠于上帝方面发挥了真正的作用。这是值得称赞的，但这是他们父亲的教导。这是一个男人的传统。

犹大没有听从耶和华的话。因此，即使这些人实际上违背了先知，没有按照先知告诉他们的去做，主最终还是祝福他们并奖励他们对父亲传统的忠诚。以下是从雷恰比特家族的故事中得出的信息。

这是先知所说的；这就是主想对人们说的话。耶和华吩咐耶利米去见犹大人，并这样说。第14节，利合的儿子约拿达吩咐他的儿子们不可喝酒，他们遵守了，直到今日也不喝酒，因为他们遵守了。

沙玛，他们听从了父亲的命令。讽刺的是，以色列人并没有听从主的话。他们听了他们父亲的命令，我也一直对你说话，但你却不听我的话。

我已经派了我所有的仆人、先知到你们那里去，不断地对他们说：你们每个人现在都要转离恶行，改正你们的行为，不要去追随别神来事奉他们。那时，你们必住在我赐给你们列祖的地上，你们却没有侧耳不听我的话。请记住，200 年来，雷卡贝特家族一直忠实于他们父亲的誓言。

但主已经与以色列和犹大打交道数百年了，他们一直不服从上帝。他们一直不听从先知的话。因此，看哪，我要把我所预言的一切灾祸降在犹大和耶路撒冷的所有居民身上。

好吗？所以，这里的背景是那些不听上帝的话的人。因此，将会有一场全国性的审判，将降临到所有仍然留在这片土地上的人身上。主将带来各种流放浪潮，上帝将审判这个国家。

为什么？因为他们不听上帝的话。但主会保佑利甲人，因为他们听从了他们父亲的话。因此，当我们看 26 到 35 的段落时，在第 26 章的开头，整个国家都有可能免于审判。

然而，在第35章的小组结束时，你没有听，你没有服从，你对耶利米的回应与你对其他先知的回应完全相同。因此，我要给这些人带来灾难。但请听听给予利甲人的承诺。

耶利米却对利甲族说：万军之耶和华如此说，因为你们听从了你们父亲约拿达的命令，谨守了他的一切诫命，遵行了他所吩咐你们的一切。因此，万军之耶和华以色列的神如此说，拉革的儿子约拿达必不乏侍立在我面前的人。现在，这并不是一个他们将永远忍受的承诺，而是一个承诺，只要这个家族存在，他们就会有人在上帝面前代表他们。

好吧，整个国家都在死亡，而这个小群体却有生命。在耶利米传道之初，整个人民、整个国家有可能体验到生命，只要他们转向上帝、回应他并服从他。在这个周期结束时，人们会感到失望，因为唯一能够免受这种审判的群体是雷查比特人。

现在，我认为这里正在使用一些非常有效的修辞手段。有一些原因可以解释为什么这里使用利甲人是向全体人民传达主想要传达的信息的特别有效的方式。首先，主必须使用这个不起眼的部落利甲人，他们实际上甚至不是耶路撒冷的公民和居民，事实上，他必须使用他们作为他服从的榜样，我意思是说，耶利米必须花费很长时间才能找到一个忠心的人。

好吧，第二件具有讽刺意味的事情，我们已经提到过，是利甲族所拥护的生活方式并没有完全让他们享受圣约的所有祝福，房屋，葡萄园，庄稼，主赐给他们的产品。事实上，他们可能不得不通过自己的手艺来换取食物，因为他们自己并不种植农作物。他们没有享受到葡萄园、美酒、房屋以及上帝为这些人准备的一切，但他们是幸免于难并会经历祝福的人。

但这是一种非常有限的祝福，因为他们的生活再次不允许他们充分享受流奶与蜜的土地。第三个讽刺是，这段经文从未真正直接告诉我们任何关于利甲派的虔诚或他们对上帝的奉献或委身的事情。现在，我们假设这背后的目的，乔纳，他们最初有这个誓言的原因：我的人民，我的后代，不会种植庄稼，住在房子里，喝酒。

这是使他们远离周围社会腐败的一种方式。我们假设利甲人继续这样做，作为他们对上帝奉献的一部分，但没有任何具体说明他们对主的爱或对上帝的奉献。他们甚至违背了先知一开始给他们的诫命——喝酒。

所以，这几乎就像他们对先知的反应一样，但主却奖励他们。而且，这一切的最终讽刺之处在于，主因他们服从祖先的传统而祝福他们。相反的是，如果上帝会祝福这些自愿遵守誓言的人，那么为什么以色列和犹大没有听从上帝的话呢？好吧。

上帝的话语和我们的回应关乎生死。利甲人将经历生命。整个民族将经历死亡。

这种祝福再次来自于听从教诲和关注祖先的传统。所以，这里发生了一些有趣的事情。这是我们的残余的例子。

剩下的人是什么样子的？他们是利甲人。他们是犹大的阿米什人。他们将得到保留。

现在，上帝给予利甲人的承诺是，他们不会缺少一个人站在我面前，这与耶利米书第 33 章中给予利未人和大卫家的承诺相同。现在，当耶利米书第 33 章中给予利未人和大卫的承诺时，它具有重大的国家意义。这意味着大卫王的角色，即使上帝现在正在审判他们，这个角色和上帝与大卫之间的特殊关系将继续下去。

上帝与大卫立下的特殊契约承诺，即他将永远巩固他的王位，这一承诺将持续下去。这是以色列作为一个国家生活的核心。这将是他们最终复兴的核心。

耶和华如此说，利未人必不缺少侍立在我面前的人。这很重要。因为对于国家来说，利未人的角色是祭司和在圣殿中服务的人，传递上帝的祝福。

但当我们读到第35章时，它说，利甲人永远不缺一个站在我面前的人；这对部落来说意义重大，但对国家来说意义不大。因此，所有这些都将利甲家族描述为忠实的榜样，他们是这一地区中唯一经历过生命祝福的人。这是对整个犹大国的令人难以置信的谴责。

的忠诚榜样之外，还有犹大民族的悖逆。当我们回到第 34 章，犹大历史结束时将要发生的具体悖逆行为时，西底家的时间框架和约雅敬的时间框架通常会并排放置。

但是第 34 章中的事件带来了第 35 章中颁布的国家判决，这使第一个小组结束，并说人们有机会体验生活，但他们不会接受它，因为他们已经这样做了没有以正确的方式回应神。我们回到第 34 章，现在我们正处于犹大的最后日子。现在是西底家的时代，巴比伦入侵，军队在这里猛烈地压迫犹大国。

第 34 章第 7 节说，先知耶利米将这一切话告诉犹大和耶路撒冷的王西底家，那时巴比伦王的军队正在攻打耶路撒冷和犹大剩下的所有城市，拉吉和亚西加，因为这些是犹大仅存的坚固城市。所以我们在第 34 章第 7 节看到，犹大只剩下三座坚固城市，即拉吉、亚西加和耶路撒冷。当我们阅读拉吉书信时，它们是谈论同一时期的圣经外资料，它们提到亚西加的信号火已经熄灭，所以情况会变得更糟。

耶利米书 34 章 8 至 22 节指出，事情变得更糟的原因与西底家时代发生的直接违背上帝和上帝律法的行为有关。好吧，让我，让我读几节经文，然后我们，我们将在正在发生的事情的背景下设置上下文。第8节，紧接着第34、7节，只有三座城，只有三座城，坚固的城还矗立着。

西底家王与耶路撒冷的全体人民立约，向他们宣布自由，每个人都应该释放他的希伯来奴隶，无论男女，这样就没有人可以奴役之后，耶和华的话临到耶利米一个犹太人，他的兄弟。他们服从了。他们施玛。

这里有一个罕见的例子，犹大人民确实做了一些服从上帝的事情。好吧，这就是发生的事情。旧约律法指示以色列人民，他们不能永久奴役他们的以色列同胞。

如果以色列人因为欠别人的债而被要求成为奴隶，他只需服役六年。但是在第七年，即出埃及记 15 章和申命记 15 章，那个人将有机会获得自由。当你释放他们为奴隶时，你实际上是在为他们提供生活用品，让他们能够开始新生活。

任何以色列人都不应被永久奴役。上帝在他的律法中明确规定了这一点。这段经文反映出，犹大长期以来没有遵守这条律法。

现在，一些学者认为，西底家和人民在这里所做的与这些诫命没有直接关系，因为所有仆人都得到了大赦。西底家只是说，看，我们要立约，我们要释放我们所有的仆人。好的。

我认为这仅仅反映了这样一个事实：他们已经很久没有遵守上帝的命令了，所以他们不得不宣布这次大赦。我仍然认为这与《出埃及记》第 15 章和《申命记》第 15 章有联系。好的。

所以，这是一件好事。他们听从了，他们服从了，他们正在按照上帝的律法要求他们去做。他们正在释放他们的奴隶。

然而，他们真正想做的是，当巴比伦军队向他们施压时，也许我们可以找到一些方法来获得上帝的青睐。也许我们应该注意神的话语。如果我们，如果我们对我们的奴隶做出这种善意的行为，如果我们给予这种普遍的大赦，那么也许上帝有可能取消对我们的审判。

好的。但耶利米书 34:11 将会这样说，但后来，也许出于某种原因，巴比伦军队撤退了。我们以其他方式了解到这件事的发生。

事情不像以前那么紧张了。巴比伦军队不再像他们颁布法令、订立盟约、释放奴隶时那样向他们施压。但随后，他们就转过身来。

好的。这是我们的词“shub”。他们收回了。

这是动词 shub 的使役形式。他们把释放的男奴隶和女奴隶带回来，让他们重新成为奴隶。所以，我们以一些看起来非常积极的事情开始这一集。

他们遵守了上帝律法中关于释放奴隶的具体戒律之一。他们，他们，他们听从了。他们遵守了。

他们服从了。他们悔改了。他们闭嘴了。

他们改变了方向。但这段经文说的是，他们将再次受到审判，因为他们后悔了。好的。

在整个耶利米书中，他们一直在背弃那些需要回头的人。现在，他们终于回头了。他们按照上帝的命令去做，然后他们又闭嘴，背离了上帝所说的。

结果，他们使自己重新受到审判。主这样说，你最近悔改了。好的。

我们终于有了一个例子，你终于，你这个混蛋，你做了上帝命令你做的事。你们悔改了，做了我眼中正确的事，向邻居宣告了自由，并在以我的名字命名的房子里，在我面前立下了盟约。所以，他们做对了两件事。

他们转身，立下契约。你知道，整个耶利米事工的问题在于他一直指责人们违反了圣约。他们立下圣约，要行神眼中看为正的事。

但在第 16 节中，他们再次悔改了自己的悔改。你们随即转身亵渎了我的名号，各人夺回了你们所释放的男奴和女奴。好的。

因此，在第一部分的结尾，我们看到的是耶路撒冷城中民族不服从的一个例子，西底家和人民在那里公然试图操纵上帝，通过遵守他的戒律一段时间，他们将释放他他们的奴隶。然后当事情再次变得容易时，或者当巴比伦军队的压力稍微缓解时，他们就会把奴隶带回来。因此，存在国家判断。

因此，第 26 章中提到的可能出现的缓和判断的情况不会发生。这种国家判断与这个默默无闻的利甲族部落的忠诚形成鲜明对比，你知道，这甚至不是他们的命令。这甚至不是遵守神的诫命。这是他们父亲的诫命。

他们将免受审判。有国家判断。有一小部分体验生命的残余。

回应上帝的话是生死攸关的问题。我们一次又一次地被提醒这一点。我们在耶路撒冷和利甲人的对比中看到了这一点。

好的。听听上帝即将颁布的审判法令。听听他因他们不忠于第 34 章中发生的这一特定契约而对他们执行的判决。

第 17 节，因此，莱肯。主如此说，你们没有听从我，没有向弟兄和邻舍宣告自由。好的。

他们剥夺了这些被释放的人的自由。所以主说，看哪，我向你们宣告自由。好的。

这里我们重复了，这是一个文字游戏。你们剥夺了这些希伯来仆人的自由。我要给你们自由。

而这种自由将会带来以下后果。我将赋予你们死于刀剑、瘟疫和饥荒的自由，这是主的宣告。我将使你们成为全世界万国的娼妓。

先知书处处强调，罪有应得。你们剥夺了他们的自由。而我要给你们自由，你们可以自由地以相当可怕的方式死去。

另一个惩罚与罪行相符的方面是，当他们订立契约时，他们遵循了古代近东地区订立契约时经常使用的仪式和礼节，这些仪式和礼节包括对动物进行切割。他们这样做的原因和目的似乎是将动物切割。他们会将动物摆放整齐。

这是他们在订立这些圣约时所做的牺牲和事情的一部分。盟约伙伴会在动物的身体部位之间行走。这个庄严的仪式所代表的意义是，盟约伙伴们正在遵守这份协议，并互相说，如果我们不遵守这份协议的条款，那么同样的事情可能会发生在我们身上。这些动物是我们作为仪式的一部分提供的。

我们在创世记第 15 章上帝与亚伯拉罕所立的约中就看到了这种情况。当上帝穿过动物的身体部位时，亚伯拉罕睡着了，上帝有义务遵守这个约。他们有义务遵行上帝所说的。首先，他们的祖先有义务，当他们一开始接受摩西律法时，他们已经重新承诺，他们已经立了约。

所以，神说的是，因为你没有遵守那个圣约，所以惩罚将与你所犯的罪行相称。他在第 18 节说，那些人违背了我的约，不遵守在他们面前所立的约的条款。我会让它们像牛犊一样，被切成两半，然后穿过两部分。

由于整个国家的不服从，将会有一个全国性的审判。因此，在小组讨论结束时，我们在第一个小组结束时得到的是对那些不遵守盟约的人们的国家判断。他们悔改了，我们也得到了利甲人生命的应许。

现在，当我们进入第二个面板的末尾时，我们将看到非常相似的东西。我们进入第 45 章，这是第二个面板末尾给出的生命的承诺。在第36章的开头，又是同样的情况。

如果人们愿意服从，如果他们愿意倾听，如果他们转离他们的罪恶行径，上帝就会发慈悲并赐予他们生命。他们会这么做吗？在第 37 章中，希西家在他侍候百姓时，他们没有听从主的话。这就是耶路撒冷陷落的原因，整个小组将记录更多的不服从行为。

但第 36 章所提供的生命的应许却在第 45 章中赐给了一个人。再次，请注意余民的规模。在本章的第一个面板中，它是一个小的残余物。

这是一个小部落。这是一个默默无闻的团体，你会觉得耶利米必须看起来很长而且很难找到一个人。在第二幅图的末尾，残余物由一个人组成。

主将这个应许赐给巴录。请记住，巴录是耶利米忠实的文士。巴录是那个有勇气去圣殿并宣读耶利米向他口述的话的人。

这是一个勇敢的举动。因为他的忠诚，因为他的顺服，因为他与耶利米同甘共苦，主将给他这个应许。以色列的上帝耶和华如此说，第 45 章第 2 节。你说，巴录啊，我有祸了，因为耶和华使我的痛苦更加悲伤。

因此，耶利米是一位哭泣的先知。巴录是一位哭泣的文士。我的意思是，他们都经历过类似的事情。

我因呻吟而疲惫不堪，无法休息。因此，你要对他说，主如此说，看哪，我所建造的，我要拆毁。我所种下的，我正在采摘。

那就是整个土地。我们在第一章中就曾介绍过一些关键动词来谈论耶利米的审判事工。主正在促成这一切。

但这是对巴鲁克的承诺。至于你，不要为自己谋求大事。不要寻找它们，因为看啊，我正在给所有有血肉的人带来灾难，但我会在你可能去的所有地方献出你的生命作为战争的奖品。

所以，巴录，即使你去圣殿，国王讨厌你，不想听你的消息，我也会保护你，保全你。巴录，当约哈难和军官把你和耶利米带到埃及，你们必须去这片异国他乡时，我会和你在一起。巴录，无论你和耶利米何时经历这一切，无论发生什么，我都不保证你们不会遇到困难。

不要为自己谋求伟大的事情。耶利米书第 33 章用这个词来谈论土地的最终复兴。巴录不会活着看到这些祝福，但上帝会因为他对上帝的忠诚而用生命来奖励他。

注意他说的话。在你可能去的所有地方，我都会把你的生命作为战争的奖品。我喜欢威廉·霍利迪解释这个小表情的方式。

他说这是老战士的笑话。我们参加了战斗，我们得到了什么战利品？好吧，我们唯一得到的战利品就是我们逃了命。这就是神对巴录的所有应许。

他会保住性命，但巴录经历了耶利米传道之初向人们提供的生命祝福，却被他们拒绝了。聆听神的话是生死攸关的大事。巴录会因为顺服神而经历神的祝福。

这种忠诚和服从的行为与耶利米书第 44 章中埃及犹太难民的不服从形成了直接对比。记住先知，我们之前已经看过这段经文，先知来质问他们拜偶像的方式。他们需要把这些做法抛在脑后。

他们需要对主忠心。在这个陌生的环境中，似乎增加了他们追随其他神灵的意愿。他们对耶利米说，至于你奉耶和华的名对我们所说的话，我们不会听你。

我们将履行我们所发誓的一切。我们将供奉天后。我们要向她浇奠祭。

我们不会听你的。这就是我们在 26 到 45 节中所观察到的一切的终结。人们不断地指责人们不听上帝的话。

他们没有注意他的话。好吧，最后，他们公然地说，我们不会听主所说的话。将第二幅图末尾的第 44 章以及埃及难民的民族不服从与第 34 章中犹大人民的不服从进行对比也很有趣。

因为在第 34 章中，人们背弃了做正义之事的誓言。这里发生的是，人们坚持并表达了他们履行誓言的意愿和承诺，其中涉及做一些错误的事情。我们将继续做出牺牲。

我们将继续向这些异教神灵献祭，因为我们相信他们能以上帝没有的方式赐予我们祝福。事实上，我们国家所遭受的灾难是约西亚改革的结果，他把这些东西从我们身边夺走了。以下是上帝对他们所说的话的回应。

我们来到了这一切的结局。巴录的一生，人民的审判。耶和华如此说，埃及主说，我已指着我的大名起誓，说，指着永生耶和华起誓，看哪，我必看顾他们，不降灾祸，不降福祉。

他们没有远离拉阿斯，所以主将降灾祸给他们。所有在埃及地的犹大人将被刀剑和饥荒所消灭，直到他们灭绝。那些逃脱刀剑的人将从埃及地返回犹大地。

来到埃及土地上生活的少数人和所有余民都将知道谁的话是站得住脚的，是我的还是他们的。所以，埃及的那些人将会受到审判。那里的残余势力将会受到审判，他们实际上将会被消灭。

只有极少数人会回到这片土地。因此，在第二个小组的结尾，与我们在第一个小组中看到的情况完全相同，有一个全民的审判，随后是一小部分幸存者的拯救。耶利米还告诉人民，以色列未来的希望寄托在被掳到巴比伦的人身上。

请记住，在流亡之后，我们的犹太人实际上在三个不同的地方。我们有犹太人留在犹大土地上。第 43 章中有下到埃及的犹太人，还有在巴比伦的犹太人。

我们在这里看到的是这三个群体中两个群体的判断。 586年，这片土地上的人们因城市的毁灭而受到审判。埃及的人民实际上将被消灭。

因此，在耶利米的故事中，我们确切地看到了耶利米所说的：以色列未来的希望在于被掳的人。我们在故事的发展中也看到了这一点。但在提供给我们的两块面板中，摆在我们面前的是这样一个观念：聆听上帝的话语是生死攸关的问题。

整个国家都会经历审判，因为他们不听。他们不服从上帝。一小部分残余物会做出反应并因此体验生命。我们如何聆听上帝以及如何聆听先知的话语，最终，无论对于当时的人们还是对于今天的我们来说，都是生死攸关的问题。

这是最重要的决定，也是我们所有人面临的最重要的问题。你对神的话语以及他通过神的话语向我们说话的方式有什么反应？

这是加里·耶茨博士对耶利米书的教导。这是第 21 节，国家之死，余民之生，耶利米书 34-35。