**加里·耶茨博士，《耶利米书》，第 7 讲，《耶利米书》第 1 章，
《耶利米的呼召》**

© 2024 加里·耶茨和泰德·希尔德布兰特

这是加里·耶茨博士对《耶利米书》的讲解。这是第 7 节课，《耶利米书》第 1 章，《耶利米的呼召》。

我们当前的课程将重点讨论《耶利米书》第 1 章以及耶利米被召唤成为先知。

我们还将探讨耶利米书作为耶利米书的开篇，如何成为整本书信息的介绍。我们在之前的课程中花了一些时间来了解耶利米书的总体情况和背景。我们已经理解了，或者说我们花了一些时间来根据先知的信息和神学来研究耶利米书。

我们花了一些时间研究历史背景。首先，耶利米对国际形势和与巴比伦有关的事情的看法是什么。我们还研究了耶利米在国内与犹大最后五位国王的互动，以及上帝如何因大卫家的不忠而导致其崩溃和衰落。

在前两节课中，我们更多地将耶利米书视为一本书，思考了这本书的构成、写作方式和组织方式。然后，在最后一节中，我们讨论了耶利米书的编排，以及这本书是如何按照三个部分排列的。第 1 章至第 25 章中有审判之言。

在第 26 至 45 章中，我们看到了犹大拒绝上帝之言的故事。然后，在第 46 至 51 章中，我们看到了针对这个国家的神谕。在耶利米书第一章中，我们不仅有这本书的起点，而且还有耶利米事工的起点，因为我们有耶利米的召唤故事。

现在，在第一章第一节中，我们看到了这句话，这是耶利米的话，他是便雅悯地亚拿突的祭司之一，希勒家的儿子。当我们只看这段简短的传记陈述，并找出耶利米一生的总结时，我想到上帝呼召了一个特定的人。上帝呼召了一个在很多方面都和我们一样的人，有个人的弱点和激情。

上帝将呼召耶利米这个人去执行可能是任何人所遇到过的最困难的事工之一。关于耶利米个人的一些简单的事情，我认为对我们来说记住这些很重要。第一，耶利米来自亚拿突镇。

第一节提到过。阿拿突是耶路撒冷东北约三英里的一个小村庄。约书亚记第 21 章第 8 节告诉我们，这是赐给利未人的 48 座城之一。

第一节还告诉我们，耶利米是希勒家的儿子，希勒家是一位祭司。这意味着耶利米来自祭司家庭。也许作为一个年轻人，当他思考和制定自己的人生计划时，他正在考虑像他父亲那样以牧师的身份侍奉上帝。

但民数记第四章第三节似乎向我们表明，祭司是在三十岁开始服务的。因此，耶利米从来没有机会这样做。上帝对他另有计划。

我们在呼召中看到的第三件事是关于耶利米作为一个个体，他将在第六节中说，当神呼召他时，啊，主神，我不知道该怎么说话，因为我只是一个年轻人。耶利米很小的时候就被呼召成为先知。我们不知道耶利米的具体年龄，但他在 626 年约西亚十三年开始传道。

他的事工将持续到大约 580 年。因此，耶利米的事工将近 50 年。所以，我们可以想象他在蒙召时还很年轻。

他说，我只是个年轻人，我不会说话。现在，当耶利米说：“我只是个年轻人”时，他用了“naar”这个词。这个词有广泛的含义和用法。

它可以指婴儿，也可以指年龄较大的男孩。在创世记第 22 章中，当上帝命令亚伯拉罕牺牲以撒时，这个词就是用来指以撒的。我们知道以撒至少已经足够大了，可以帮助他的父亲在上山时搬运祭祀用具。

但“naar”这个词也可以指年龄足以结婚的年轻人，或者是仆人，或者是年龄足以参战的人。我们不知道耶利米所说的确切年龄，但无论他多大，耶利米相信他还太年轻，无法做上帝呼召他做的事情。主啊，我只是个孩子，我不知道如何说话。

关于耶利米的呼召与他个人生活有关的另一件事是，神对耶利米生命的呼召的一部分意味着主会要求他不要结婚或生孩子。因此，在第 16 章第一至四节中，这是耶利米蒙召的另一个方面。那里说，主的话临到我说：你在这地方不可娶妻，也不可生儿养女。

因为主如此说，在此地出生的儿女，以及在这地生养他们的母亲和父亲，他们必死于致命的疾病。因此，主啊，这可能是在耶利米后来的事工中传达的，主不允许耶利米结婚或生子。耶利米的家庭生活将成为以色列人民的一个标志，表明他们将被剥夺家庭。

我们想起主经常利用家庭情况或家庭、先知的子女向以色列人民传达信息。先知以赛亚有一个名叫施亚雅述的儿子，他给以色列带来了希望的信息。但他还有一个名叫玛黑珥沙拉勒哈施巴斯的儿子，他谈到了即将到来的审判。

他儿子的名字向以色列人民传达了一种信息。先知何西阿被命令娶一个对他不忠的女人。他们生下的孩子反映了这种破裂的关系。

这些孩子的名字传达了一些信息。先知以西结被告知，当耶路撒冷城被巴比伦人占领时，他的妻子将要死去。他不被允许以悲伤或哀悼来向人民传达信息。

所以，我认为我们看到先知使命中最困难的部分之一是，他们的家人经常参与传达上帝想要传达给人们的信息。耶利米，你能想象吗？在所有这些挣扎中，在所有这些他将要经历的事情中，他从来没有得到过家人的鼓励或祝福。我想到我自己的妻子和三个孩子。

我一生中最大的祝福，上帝让我享受的除了我自己的救赎之外最伟大的东西就是我的家人。在担任牧师期间，唯一能让我保持理智的就是能够与妻子交谈以及她给我的鼓励。我知道，当我攻读博士学位时，唯一能帮助我完成论文的是我的妻子和她坚持不懈的鼓励。

耶利米被剥夺了这一切，而这是神赋予他生命的呼召的一部分。我们对耶利米个人生活的另一件事了解是，他的抄写员巴录在他的呼召中得到了协助。在本书的后面部分，巴鲁克将扮演重要角色。

他参与了耶利米书的撰写。第 32、36、43 和 45 章提到了他。所以我们会更好地了解他，但这是耶利米事工的一部分。

最后，我们对耶利米所知的最后一件事是，据我们所知，耶利米作为难民死在埃及。他的事工似乎就此结束。关于先知耶利米的一个犹太传统说他是被石头砸死的。

鉴于耶利米在书的结尾向埃及人民传达的直言不讳的信息，我们可以想象这是非常有可能的。耶利米经历了难以置信的艰辛、迫害和反对。我认为我们只要记住在这本书的开头，上帝呼唤一个人，上帝呼唤一个人，主将通过这个人来工作，这一点很重要。

上帝仍在继续呼唤每个人。尽管我们失败过，尽管我们拥有独特的天赋，但我们无法与他人相比，因为上帝让我们独一无二。上帝呼唤独特的人，耶利米就是其中之一。

我真正喜欢学习这本书的原因之一是我深深地尊重和钦佩耶利米，因为他有勇气传讲上帝的话语，告诉人们上帝希望他们听到的，不，无论他个人付出什么代价。现在，当我们进入耶利米通话的实际记录和那里的段落时，我不会阅读整个文本，但我认为从通话本身中可以看出一些事情。当我们读到上帝呼召耶利米执行这项使命时，我们想起了耶利米一生传讲上帝话语的紧迫性和神圣的冲动。

在第 4 节和第 5 节中，主要对耶利米说的第一件事是，主的话临到我说，我在母腹中造你以先，我已认识你。在你出生之前，我就祝圣了你。我任命你为万国的先知。

我们肯定知道，在旧约中，甚至在新约中，先知的呼召，正如上帝在新约中呼召他的使徒一样，是先知的呼召是上帝主权的体现。上帝在耶利米出生前就决定了他要扮演的角色。上帝在代言人出生前就已掌控他们的生活，这种感觉实际上在保罗的生活中也有所体现，在《加拉太书》中也有体现。

上帝从他娘胎里就呼召他做使徒，履行上帝赋予他的职责。一天，保罗走在路上，看到一道来自天堂的光，将他击倒在地。上帝说你将成为我的代言人和传教士。

从某种意义上说，这正是耶利米的遭遇。这不是耶利米的意图。耶利米并没有在书的开头说，我成为先知是因为我一直想成为先知。

耶利米没有参加能力倾向测验或属灵恩赐清单，也没有下定决心，是的，我认为做先知对我来说才是真正有用的。上帝以他的主权走进他的生活，说，你将成为我的代言人。同样，这可能不是耶利米对他的生活的计划。

他出身于祭司家庭，但上帝对他的人生另有安排。我认为，当我们总体上看待先知时，我们就会明白上帝有权打断他们的计划——以西结也出身于祭司家庭，他在 30 岁时被任命为先知。

当时以西结以为，我要成为一名祭司，而他却流亡在巴比伦。他不再在圣殿里，上帝呼召他成为流亡巴比伦的先知。阿摩司是犹大的一个富有地主。

阿摩司说，我不是先知，或者说我本来就不是先知。我不是先知的儿子。这不是家庭职业的一部分，但上帝呼召我成为先知。

神实际上呼召他离开犹大的家乡，北上到以色列的土地。上帝有权重新安排他仆人的计划。摩西和基甸。

摩西正在沙漠里放羊。他这样做已经有 40 年了。看来老天把他放在了架子上。

上帝介入。神在半夜向基甸显现。你将成为以色列人民的拯救者。

吉迪恩对此感到非常惊讶。神对个人的呼召是一种主权行为。当我们看旧约中先知的呼召时，个人实际上没有选择接受或拒绝的呼召。

神要呼召这个人。神将会实现他的目的。他们不能说不，谢谢上帝。

现在这对我来说不太方便。不，谢谢上帝。我对我的人生还有其他计划。

当神呼召时，先知就会回应。约拿提醒我们，作为一个先知，即使他试图抵抗、试图逃跑或试图逃跑，上帝也会追捕他并最终实现他至高无上的目的。以利亚试图从预言事工中退休。

他说，主啊，够了。我已经准备好去死了。出于对生命的恐惧，他逃离了耶洗别。

但当他奔跑时，神带他回到西奈山和何烈山，并重新委托他履行他的预言事工。现在，正如耶利米谈论的那样，以及神圣对他生命的召唤的感觉，即强迫感，这是上帝赋予我的东西。有一个紧急信息我必须宣讲。

对此我别无选择。耶利米将谈到这种神圣的、令人信服的敦促，他必须宣讲上帝的话语。这就是他在第九节中所说的。

如果我说了，我就不会再提他，也不会再以他的名义说话。有时，这就是耶利米想做的事，因为他因所传讲的信息而经历了各种各样的反对。因此，耶利米说，如果我试图停下来，如果我不打算以上帝的名义说话，他说，我的心里就像有一股燃烧的火焰被困在我的骨头里。

我忍不住，忍不住。所以，有一种神圣的感觉，上帝召唤我来做这件事。我有责任和渴望去传播福音。

我无法逃避上帝赋予我生命的使命。保罗稍后会谈到同样的神圣使命感。如果我不传福音，我就会倒霉。

在我们的第一次视频会议中，我们谈到了先知是上帝的守望者，上帝指派他们站在城墙上，警告人们即将到来的审判和即将到来的敌人。正如上帝向以西结解释守望者的意义时所说，如果你看到即将降临到人们头上的危险，并警告他们，你的责任就完成了。如果他们不听，那么他们的血就落在他们自己的手上。

然而，如果我任命你为上帝的仆人，如果我派你做守望者，如果你不警告人民即将到来的审判，那么最终，他们的血会落在你的手上。所以，当我们在第一章中看到这个呼召时，我们看到了神的紧迫性。这不是耶利米同意的事情，因为这是他想做的事。

上帝迫使他这么做。他的骨头里燃起熊熊烈火。上帝的话语就像他口中的烈火。

他无法逃避这一点。他无法逃避这一点。在研究耶利米书第一章时，我发现一件有趣的事情就是把这一段经文与我们在旧约中看到的其他经文放在一起。

我对摩西、基甸、以西结和以赛亚也做过同样的研究。当我查看这些经文并阅读做过同样研究的研究时，我发现几乎所有旧约经文中都出现了四个基本要素。让我总结一下这些要素是什么，然后我们将在耶利米书第一章中讨论它们。

第一个要素是，上帝总是会与这个人直接沟通，或者发出上帝的声音。这不仅仅是一种内在的感觉，我需要强迫。他们看到了一个愿景。

他们看到了代表上帝的事物，或者直接听到了上帝的声音。摩西看到了燃烧的灌木丛。以西结看到了也许是最令人惊奇的景象：上帝驾着战车在天空中行驶。

以赛亚看见主坐在宝座上。总有神的异象或神的声音。第二，将有一项具体任务的委托。

这就是我要派你去的地方。这就是我要求你宣告的事情。对于先知来说，在大多数情况下，这是在宣告上帝的审判。

对于先知以赛亚来说，谁会去为我们说话？以赛亚说，主啊，我在这里，请差遣我。主差遣他，说，我要你向犹大人民宣告审判，直到房屋和城市被毁，我将这个国家变成一棵树桩。现在，所有这些预言的第三个共同特点是，通常会对不配的人提出反对。

主啊，我不适合你刚刚交给我的工作。我们已经在耶利米书中看到，当耶利米被神呼召时，他的反应和反应是，啊，主神，我只是个孩子。我不知道该怎么说话。

就摩西而言，耶利米在很多方面听起来都非常像摩西。摩西说，主啊，你为什么呼召我？我不善言辞。如果可能的话，找其他人。

在摩西的例子中，反对意见仍在继续。主啊，请不要。最后，上帝同意派亚伦和摩西一起去。

但有人反对说不值得。基甸说，主啊，我不确定你是否找到了合适的人选。我来自以色列最小的氏族和部落。

你为什么叫我做拯救者？事情发生在半夜，基甸想在半夜完成他的使命。他很害怕。以赛亚，当他看到主时，他听到声音说，圣哉，圣哉，圣哉，主神全能者。

以赛亚想起了自己的不圣洁。他说，主啊，你又找对人了吗？我不确定。我是一个嘴唇不洁的人，我生活在嘴唇不洁的人群中。

以西结并没有表现出不配，但当他看到上帝的异象时，他好几天都说不出话来。他只是被上帝的存在所震撼。现在，我认为，有时人们对呼唤的这个特定方面存在误解。

人们经常会这样解释，你知道，这些人对上帝缺乏信心，他们不相信上帝会使用他们。我想告诉我们，以不配为由提出反对是一件好事。事实上，当上帝呼召我们去传道时，我们所有人都应该这样回应。

我无法想象在上帝面前有人能看到上帝的异象或上帝的声音；他们被赋予了一项特定的任务。我无法想象正确的回应是，上帝，你很好地利用了你的选秀权。我就是做你这份工作的最佳人选。

上帝想要听到的正是这种不配的反对。我听过佩顿·曼宁大学毕业后被选为四分卫的故事。印第安纳波利斯小马队想确保他们找到了合适的人选，并且他们要选出合适的人来担任他们的领袖。

所以，他们叫他来接受采访，我们想知道你喜欢什么。你的性格怎么样？我们应该选你当四分卫吗？采访结束时，佩顿·曼宁说：他说，我希望你选我作为你的第一选择。如果你不选我，我将用我余下的职业生涯让你后悔当初。我认为，这正是一支足球队想听到的关于他们的四分卫的回应。

这不是我们被上帝召唤时做出的反应。我们意识到，我们认识到自己的不配。这也延续到了《新约》中。

当耶稣呼召他成为渔夫时，彼得看到耶稣在其中行了一个强大的奇迹，他说，主啊，离开我吧。我是个罪人。我不配成为你呼召我成为的人。

保罗经常强调我是罪魁。在一处，他反思了自己的传道工作，谈到被上帝召唤去改变人们的生活、传授上帝的话语、训练他们、向他们传福音、成为福音的传道人。他说，谁能胜任这些工作呢？答案是没有人能胜任。

但他接着说，我们的充足来自上帝，来自他的话语的力量，来自他的精神的力量，来自新约的力量，这些力量在我们服务的人的生活中发挥作用。这就是我们的充足来自何处。所以，我不认为不配的反对是缺乏信仰。

在摩西的例子中，他重申了这一点，并不断向上帝坚持这一点，这成了一个问题。但是，对于任何被要求完成艰巨任务的人，就像耶利米被要求做的那样，正确的反应是不配。与此同时，主会面对那些不配的反对意见。

第四个要素是上帝将承诺给予保护和帮助。对于耶利米来说，上帝将给予保护和帮助，耶利米会说，啊，主啊，看哪，我不知道该如何说话，因为我还只是个年轻人。上帝将在第九节给予帮助，直接回答了这个问题。

主将对耶利米说，主伸出手来摸我的口。主说，看哪，我已将我的话放在你口中。因此，如果主将这些话放在耶利米口中，耶利米就不必担心该说什么，因为主的话将成为他事工的基础。

然后，在第 10 节，主对耶利米说：我今日立你在列国列国之上。这听起来不像是预言家。这听起来就像一个国王。

我让你拔起、拆毁、毁坏、推翻、建造、栽植。你实际上要做这些事情。现在，再说一遍，这不是耶利米。

这是耶利米话语的力量，但这就是能力。这就是赋权。在第 18 节，主要从耶利米的能力和授权方面对他说这句话。

他说，看哪，我今日使你成为坚城、铁柱、铜墙，抵挡这全地，抵挡犹大的君王、首领、祭司，和这地的人民。他们必与你争战，却不能胜过你。因为我与你同在，要拯救你。这是耶和华说的。

现在，如果我听到了上帝发出的这部分呼唤，那肯定是重新考虑的时候了。但主告诉耶利米，看，你将遭遇巨大的逆境。它将来自人民。

灾难会从官员们而来，会从国王们而来，会从四面八方而来，但我要使你成为坚固的城市。

最终，我会拯救你。耶利米书中有一个有趣的诗意手法，提醒我们耶利米在他的传道生涯中将要经历的困难。在第一章第五节中，主对耶利米说，在我把你造在子宫里之前，我已认识你了。

好的。所以，我希望你们记住，想想第五节中提到的子宫。在耶利米书第 20 章第 18 节中，我认为我们有一种将这些部分统一起来的包容性。

在第 20 章第 18 节中，耶利米咒骂自己的出生日，他说，我宁愿自己没有从他母亲或我母亲的子宫里出来。所以，当你听到第 1 章第 5 节中提到子宫时，你需要转到第 20 章，听听耶利米说，我宁愿自己没有从我母亲的子宫里出来。这提醒我们，耶利米将要经历的事工有多么艰难。

问题在于上帝召唤他去执行的使命有多困难。现在，看看这四个要素，有上帝的愿景、上帝的声音、使命、反对意见，还有保护和支持的承诺。我希望我们回到第二部分，即具体任务的使命。

好的。我们从第九节开始看。主伸出手来，摸了我的嘴。

主对我说，看哪，我已将我的话传给你，今日立你治理列国。耶利米的特殊责任，特殊的使命，不只是成为犹大的先知，他的使命实际上是成为列国的先知。现在，这并不意味着耶利米通常会去其他国家进行传教之旅，但这确实意味着他有信息要传达给这些其他国家。

回到第五节，我已任命你为列国的先知。你能想象耶利米只是在思考这件事的范围吗？对我自己的人民讲话是一回事；对整个国家讲话则是一件更伟大的事情。主在第 10 节中还说，我今日已立你在列国和列国之上，要记住我们在上一节中讨论过的这些关键词：拔出、拆毁、毁坏、倾覆。

这四个动词，拔起、拆毁、毁灭、推翻，耶利米是审判的先知。这些动词将在书中的不同地方再次出现。当你听到这些话时，你应该想起这就是神呼召耶利米要做的事。

神也呼召耶利米去建造和栽种。最终，在他宣讲了审判的信息之后，他也宣讲了救赎的信息。这就是具体的佣金。

这就是神交给耶利米的具体任务。你是我的先知。我把我的话放在你嘴里。

你是万国的先知，也是审判和拯救的先知。现在，当我们进一步进入第一章时，将会有更多关于主赐给耶利米的使命的具体细节。我希望我们看一下第 11 节和第 12 节。

这项使命的一部分将以一种异象的方式向耶利米表达。这就是我们在第 11 节中读到的内容。耶和华的话临到我说：“耶利米，你看见了什么？”耶利米说：“我看见一根杏树枝。”

然后主说，你看得不错，因为我看顾我的话，要成就。当你读到这句话时，你可能会说，好吧，我不确定我是否理解了其中的联系。杏枝有什么作用？这与上帝给耶利米的具体使命有什么关系？好吧，我们在这里看到的是希伯来语中的文字游戏。

杏枝这个词，shakad，与动词“看守”一词 shokad 密切相关。因此，在希伯来语中，耶利米说，我看到了 shakad，我看到了杏枝。主说，你看得对，因为我是 shokad，看守着我的话语并付诸实践。

所以，杏仁枝象征性地代表了神的审判。我打电话给你就是要宣布这一消息。杏仁枝也是春天最早开花的树木之一。

就这样，宣告了神审判的时刻已经成熟了。世世代代的先知都在宣讲上帝的审判，但杏树的开花象征着末日的到来；收割的日子快到了。所以这是耶利米委托的一部分。

第 13 节和第 14 节给了我们另一个异象元素。主的话第二次临到我说，你看见什么？耶利米说我看到一个沸腾的锅背向北方。然后主对我说，灾难将从北方降临到这片土地的居民身上。

因为看啊，我正在召唤北方诸国的所有支派，这是主的断语，他们必来，每个人都将在耶路撒冷的城门入口处设立他的宝座，靠着耶路撒冷的所有城墙和所有的城墙。犹大的城邑。我将对他们以及他们抛弃我的所有邪恶行为宣布我的判决。所以，耶利米看到的另一件事，那里的另一个异象元素，是他看到一个滚烫的、燃烧的锅。

那锅里滚烫的液体正从北方倾泻出来，倾注在犹大的土地上。那代表军队。最终，是巴比伦人。

目前他们的身份尚未确定。我们只知道他们是来自北方的敌人。在第4章第6节、第6章第22节、第10章第22节、第13章第20节和第15章第12节中，都是这样提到的。

因此，上帝赋予耶利米的特定使命的一部分不仅仅是审判，而是以军队的具体形式进行审判，军队将前来统治并征服犹大人民。这就是审判将要呈现的样子。因此，在许多方面，耶利米作为先知的呼召和使命让我想起了第 6 章中对以赛亚的呼召和使命。以赛亚说，谁将去？主说，谁将去？谁将为我们说话？以赛亚说，我在这里，主啊，请差遣我。

好吧，以赛亚，这就是我要你传道的内容。让这些人心智迟钝，耳朵发沉，眼睛失明，以免他们用耳朵看，用耳朵听，或者用眼睛看，用耳朵听，用心理解，回转并得到医治。以赛亚，你甚至不会传道来拯救他们。

你要传道来确认他们的判断。再说一遍，主并没有让他们这样做。那只是他们要采取的行动。

先知所传讲的审判和话语会让他们更有责任感。以赛亚继续说，主啊，主啊，还要等到什么时候？有时，在这段经文的结尾，当我们研究以赛亚的呼召时，我们会停下来。以赛亚说，主啊，我还要传讲这种信息多久？他说，直到城市荒废，无人居住，房屋无人居住，土地荒凉，耶和华将人民迁到远方。

最后，他告诉以赛亚，他们将被遗弃，就像树桩一样。然后，即使是那小树桩，也会有残余被清除。因此，以赛亚在许多方面都比耶利米早一个世纪被委任去传扬同样的信息。

在以赛亚的时代，主对北国施行审判。他几乎毁灭了南国。从某种意义上说，希西家的信仰拯救了他们。

耶利米被要求完成这项工作。以赛亚也一样，他说：“主啊，我是嘴唇不洁的人，我住在嘴唇不洁的民中。”主派一位天使从天火中取出一块炭，洁净他的嘴唇，使他能够说话，从而赋予他力量。

以赛亚预示了耶利米，因为耶利米说：“主啊，我不知道该如何说话。我只是个年轻人。”主触摸他的嘴，净化他的言语，使他能够传达上帝赐予他们的信息。

我想思考一个因呼召先知的整个想法而产生的实际问题。很多时候，当我作为牧师为人们提供咨询时，或者与年轻人谈论他们的未来时，当我与神学院的学生讨论事工计划时，或者当信息发布后进行个人谈话时，今天神如何呼召人们？我怎么知道我被呼召担任牧师？那看起来像什么？在我们今天的生活中，这种经历是什么样的？我希望我们根据耶利米的经历来思考这一点。我相信所有信徒都会在他们的生活中经历神圣的召唤，从某种意义上、从某种意义上来说。

让我解释一下我的意思。我相信，首先，我们信仰基督是因为有救赎的呼唤。不管我们如何理解上帝的意志和人的意志在救赎中的作用方式，我们解释说，无论我们是加尔文主义者还是阿米尼乌斯主义者，我们都明白上帝是救赎的发起者。

保罗在《加拉太书》中说，我认识了主，但随后他又纠正自己说，我被主认识了。主所拣选的人，他呼召他们，我们相信这一点。这就是我们获得信仰的方式。

我成为基督徒并不是因为我足够聪明，能够理解福音。我成为基督徒是因为当我死在过犯和罪孽中时，上帝召唤了我，把我带到他身边。所以，这是救赎的召唤。

我认为除此之外，当我们开始过基督徒的生活时，每个基督徒都会有一种神圣的召唤和使命感。如果你有一份世俗的工作，而不是全职从事基督教事工的神圣工作，你并不是二等基督徒。上帝不会用那种方式看待事物。

许多人在专业基督教事工之外从事其他职业，他们与那些从事传教工作的人一样，甚至可能比传教士更像传教士。他们可以在上帝召唤他们的地方像在任何基督教事工或基督教职业中一样荣耀上帝。所以，我相信上帝赐予我们天赋并赋予我们力量；无论你是传教士、福音传教士、牧师、医生还是教师，无论上帝召唤你做什么，每个基督徒都会有一种神圣的召唤和使命感。

但我也相信，当上帝呼召人们成为他的使者和代言人时，他仍然以一种特殊的方式对人们的生活施加了呼召。无论是牧师、传教士还是神学院教授，当神呼召我们去教导和传讲他的话语时，就有一个特殊的呼召随之而来。我认为我们在这里必须小心，因为当我们谈论事工的呼召时，我们经常传达的信息是，我们可能会给出这样的想法：耶利米、以赛亚、基甸、以西结或摩西的经历将与我们的呼召完全相同。

我相信这段经文的某些方面并不规范，即使对于那些被召唤从事教牧事工之类的人来说也是如此。我们必须记住，耶利米和保罗被称为先知和使徒，是神圣启示的工具。通常有一个异象元素，有一个声音元素，神会逐字地对他们说话，并准确地告诉他们神要他们做什么。

保罗在事工中的某个时候收到了一个异象，主实际上指引他在传教旅行中想去哪里。我不相信神今天一定会以这种方式对我们说话。上帝可能会。

神有权以他选择的任何方式工作，但这通常不是神呼召人们参与事奉的规范方式。但我相信，我们确实从先知那里学到的是，如果神呼召我们传讲和教导神的话语，我们的生活就会有一种压倒性的神圣呼召感。直到我们意识到这就是上帝呼召我们去做的事情，从某种意义上说，我们真的无法快乐地做其他任何事情。

我相信，你会知道，如果神呼召你从事传道和教导他话语的事工，那么这件事就很紧迫，你会意识到，这就是神要你做的事，除此之外别无他法。你可以在生活中做到这一点，并为此感到高兴。传讲神的话语是当务之急。请记住，耶利米说，第 20 章第 9 节，我的骨头里有一团火。

保罗说，如果我不传福音，我就有祸了。我相信，至少在某种程度上，当上帝呼召我们从事基督教事工时，我们的生活中就会产生一种紧迫感。我相信，从某种意义上说，这是当今事工中需要回归的事情之一。

我记得我的一位神学院教授曾对我们说过，你们中有太多人对职业感兴趣，但你们忘记了，你们来到神学院是因为使命。传道不是职业，传道是使命。我认为，作为一名牧师，让你感觉到上帝召唤你来到这里，无论顺境逆境，你都会在那里传道的一件事就是意识到上帝把你放在了这里。

当我们有统计数据显示，牧师在教会的平均停留时间是两年或三年时，我们感觉到，在很多方面，我们中有太多人对职业而不是呼召感兴趣。如果耶利米将先知事奉视为一种职业而不是一种呼召，我不确定他是否能够忍受。这对他来说在经济上并不有利可图。

那种感觉是上帝呼召你去做这件事，生命中没有其他事情，这就是你来这里的目的，没有什么比能够完成这一呼召的快乐更伟大的了。有时我会告诉我的学生事工的特权；我宁愿向人们教导上帝的话语，也不愿成为美国总统，因为我相信，当上帝呼召你去做这件事时，就会有喜乐和祝福。这就是给你生活带来快乐和意义的东西。

随着年龄的增长，你开始意识到我的生命可能只剩下有限的时间了；我想利用每一个优势、每一个机会来传道、教导，并用神的话语影响人们，因为我相信这是我生命中的呼召。但是，为了总结这一切并试图帮助我们理解这一点，认识到上帝如何称呼耶利米或上帝如何委托保罗的独特性，有时可能会在某些方面消除我们所关注的迷信观念，我需要听到来自上帝的声音，或者我需要看到来自上帝的异象。最后，也许它可以帮助我们所有人，无论我们是否被召唤参加基督教事工，更好地理解寻找上帝旨意的含义。或者我如何发现神对我一生的旨意？我读过几本对我有帮助的书。

其中之一是多年前加里·弗里森（Gary Friesen）的书《决策与上帝的意志》（Decision Making and the Will of God）。然后布鲁斯·沃尔特克（Bruce Waltke）写了一本小书，书名更直接，《寻找上帝的意志》（Finding the Will of God），一个异教徒的概念。有时我们会将其简化为某种神奇的过程。

弗里森博士谈到有多少人相信上帝的旨意就像圆心上的一个点。上帝希望我用余生去寻找圆心的那个点。这意味着我必须与上帝为我创造的世界上唯一的一个人结婚，在上帝呼召我去的一个地方做一份工作。

如果我搞砸了这个计划的任何一部分，我就有可能脱离上帝的旨意。问题是我不确定上帝是否揭示了这些事情。我已经担任事工了。

我曾在堪萨斯州和弗吉尼亚州当过牧师。我从未见过天空中燃烧的地图，上面写着，你需要去弗吉尼亚州或堪萨斯州。当上帝召唤我去我现在任教的神学院时，天堂里没有声音说，弗吉尼亚是你需要去的地方。

上帝不一定会向我们透露这些细节。如果我们一生都在努力寻找圆心的点，那么在很多方面，这最终会成为一个非常令人沮丧的过程。我认为理解上帝旨意的更好方法是将上帝的旨意比作一个盒子。

盒子里装着上帝在他的圣言中向我们明确启示的一些东西。上帝给了我关于婚姻的道德戒律和指示。上帝命令我对我的妻子忠诚。

生活在盒子里意味着要忠实于盒子。生活在框框之外就是对婚姻的不忠。在盒子里，上帝告诉我们，上帝的旨意是让我们感谢生命中发生的一切，并在任何时候、任何情况下祈祷。

那是住在盒子里的。如果我不祈祷，如果我不感恩，那么我就脱离了束缚。神要求我们做的并不是去寻找神的旨意。

神的旨意已经为我们阐明，并在他的话语中向我们启示。我们的工作是生活在圣经中所启示的神的旨意中。住在盒子里。

然后，当我们这样做时，在那个盒子里，我们会做出各种各样的机会、决定和选择。当我们虔诚地寻求上帝的指引时，当我们请求上帝引导我们、引导我们时，当我们与有其他经验的基督徒交谈时，他们可以与我们分享上帝在生活中教导他们的内容，我们开始发现这个计划神为我们的生命预备了。但我并不是在圆心寻找一个点。

我生活在那个盒子里，虔诚而明智地做上帝允许我做的决定，因为我生活在他的旨意中。当我们这样做时，我明白我并不总是做出正确的决定。我并不总是做出正确的选择。

但最终，上帝出于他的旨意，甚至在我的生命中也利用了我做出的糟糕决定，或者可能不是完美的职业机会的决定。上帝保佑他们，并以我从未想象过的方式利用他们。我相信，当你侍奉上帝时，呼召通常会进入你的生活，当你对他忠诚、顺从并做上帝呼召你做的事情时，上帝就会创造机会。

主会给你留下传授他话语的渴望，而这将成为你的激情，就像耶利米所说的那样，上帝的话语就像我骨头里的一团火。我必须说出来。即使上帝没有引导你进入专业的基督教事工，上帝也会开始接受你的个性、你的天赋、你的能力和你的职业选择。

我相信上帝对我们的生活有一个绝对的计划。我相信上帝在创世之前就知道我要娶我所娶的女人。我相信上帝为我安排了一位女人。

但我相信，如果我在寻找伴侣时忠实并顺服上帝，上帝可能会引导我走向任何不同的地方。我的目标不是找到那个人，而是相信上帝会帮助我做到这一点。当我们看耶利米对他生命的呼召时，我相信神可能不会像他对耶利米说话那样对我们说话，但当我们做出这些选择和决定时，神会引导我们、指引我们、帮助我们。

关于寻找上帝的旨意有很多神奇的想法。有些人认为吉迪恩和吉迪恩拿出羊毛的故事。如果羊毛是湿的而地是干的，或者是地是干的而羊毛是湿的，他们会祈求上帝做类似的事情。

但是，我们的角色不是指望上帝以直接的方式对我们说话，或者给我们一个异象，或者在某种特殊的情况下确认事情，而是顺服上帝，然后相信上帝会指导和帮助我们。我们要像他对待耶利米那样忠心、顺服他，过我们的生活。我想提一下有关耶利米书第一章的其他几件事。这不仅是一个呼召段落，而且我相信耶利米书第一章在某种意义上是对整卷耶利米书的纲领性介绍。

现在，我想让你想象我们有书本形式的耶利米书，它只是圣经的一小部分。但想象一下有 52 章的大卷轴。它很大，很笨重。

你不能只看第一章就说，我要快速翻开这本圣经，看看第 37 章的内容。我相信先知们，尤其是大先知们，有意做的一件事就是在书的开头，给我们一个可以称之为纲领性的介绍。耶利米书的主要主题将在第一章中向我们揭示和概括，然后在我们阅读本书的其余部分时展开。

特别是在耶利米书中，第一章的主题将在本书的其余部分得到发展。整本书都会提醒我们，耶利米是国家的先知，耶利米书 25 章、耶利米书 26 章至 41 章。我们会被提醒，耶利米将是一位建设和拆毁的先知。

首先，会有审判，然后会有救赎。上帝将在耶利米书第一章中说，“我已将我的话传给你”。从某种意义上说，在本书的其余部分，耶利米本人成为上帝活生生的话语。

这不仅是他的言语，实际上也是他的行动。耶利米书第一章说，北方将有敌人，而本书的其余部分将向我们揭示，北方的敌人将是巴比伦人。上帝对耶利米说，你将遭遇来自人民、官员、国王本人的反对。

会有反对和困难。我们将在故事中看到，人们抵制耶利米的信息，他们不听，他们实际上要把他关进监狱，对他们施加各种迫害。最后，正如我们所看到的，耶利米和摩西之间有一个相似之处，他们都说，主啊，我不知道该怎么说话。

我们将在整本《耶利米书》中看到这一点，我们在研究这本书时要发现的一件事就是耶利米成为像摩西一样的先知。耶利米的经历在很多方面都与摩西相似。然后，当我们研究这一点时，我们最终会看到耶利米的事工超越了摩西。

但耶利米书将要展现的所有主题基本上都在第一章中为我们展现了。我们有先知的呼召，我们有对整本书信息的纲领性介绍。

这是加里·耶茨博士对耶利米书的指导。这是第 7 节，耶利米书 1，耶利米的呼召。