**Д-р Марв Уилсон, Пророки, Занятие 30,
Исайя 9, Мессианские темы**

© 2024 Марв Уилсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Марв Уилсон в своем учении о Пророках. Это 30-й сеанс, Исаия 9, Мессианские темы.

Хорошо, я готов начать.

Давайте помолимся, пожалуйста. Господь, мы смотрим на Тебя, потому что знаем, что у Тебя есть сила, а у нас нет. У вас есть мудрость, а мы терпим неудачу.

У вас есть генеральный план, и мы ставим перед собой одну ногу за раз. Молитесь, чтобы мы верили в вас, чтобы у нас было будущее с вами, чтобы вы продолжали выполнять ту добрую работу, которую вы начали внутри нас. Научите нас больше тому, что значит ходить верой, а не просто тем, что мы видим вокруг себя.

Помогите нам поверить. Мы читаем о царе Ахазе, царе без веры, где Исайя побуждал его верить, даже в самых тяжелых обстоятельствах. Итак, дайте нам эту способность, я молюсь, через Христа, Господа нашего. Аминь.

Хорошо, сегодня среда, а следующий будет в понедельник, ты читаешь Исайю? Я надеюсь, что это так. С одного до двадцати семи.

Это будет нашей следующей совместной целью. Прочтите внимательно, особенно обратите внимание на любые сведения о пророке, его личной жизни, на любые повторяющиеся фразы и тому подобное. Сегодня мне хотелось бы сосредоточиться на начале девятой главы, которая является одним из наших мессианских отрывков.

Как мы уже говорили в ряде лекций, Исайя — самый мессианский из всех пророков. Вот почему его иногда называют, по крайней мере, с точки зрения пророчества, Евангелием Исаии, потому что Божья благая весть возвещается через пришествие Мессии. Один из этих отрывков находится в девятой главе, и сегодня я хотел бы первым делом проработать первые семь стихов.

Тем не менее, для тех, кто в беде, больше не будет уныния. В прошлом он смирил землю Завулона и землю Неффалима, но в будущем он почтит Галилею язычников по морю вдоль Иордана. Теперь, когда мы слышим это в его первоначальном контексте, эту область Галилеи, то, что в данном случае упоминается в первом стихе, не только Иордан, но и морской путь.

Более типичный в Священном Писании путь моря — это Виа Марис, идущий вверх по шоссе 95, огибающий побережье, как называли его римляне. Но в этом контексте есть и еще несколько мест в Библии, где морской путь относится к Кинерету, также известному как Галилея. И вдоль этой территории проходили крупные торговые пути, ведущие в Дамаск и так далее.

Вся эта территория называется территорией язычников. Во времена Ветхого Завета эта территория была гораздо более открыта для развращения язычников. Мы видели это, например, у Осии.

Натиск Ваала. Ваал был богом финикийцев и хананеев, но в Галилее жили смешанные народы.

Я думаю, чем ближе вы подходили к Иерусалиму, тем более религиозным и чистым, с религиозной точки зрения, вы находили. Но Галилею обычно определяли как территорию, которая, гранича с другими народами, определенно была открыта для идолопоклоннических практик. Конечно, посмотрите, что в 198 году произошла та великая битва, о которой мы говорили здесь, в северной части страны, недалеко от Дана, при Баниасе, где произошло столкновение между Селевкидами, поклоняющимися богу Пану, и Птолемеями.

И, конечно же, с этого момента власть контролировали Селевкиды. Итак, эта красивая территория с водой и деревьями у подножия горы Хермон была идеальной для языческого поклонения, поклонения природе и так далее. Итак, это была Галилея народов.

Здесь говорится о том, что эта территория была разорена, а Иисус был из Назарета, который находился прямо здесь, в Изреельской долине. Иисус вырос в Завулоне, о котором упоминается здесь в первом стихе. Два сына Иакова владели племенной территорией здесь, в Галилее, где Иисус провел большую часть своей жизни.

Иисус и его обучающее служение большую часть времени находились в Галилее. У Иисуса были ученики, откуда Иисус вырос в Завулоне, потому что его отец, по-видимому, работал в этом регионе в составе бригады каменщиков-строителей. Итак, он вырос в Завулоне, который находился по соседству с коленом, контролировавшим всю западную сторону Галилейского моря, которым было колено Неффалима.

О каком племени вы вспоминаете сегодня, когда заходите на почту в Израиле? Нафтали. Почему Нафтали? Из-за пророчества Иакова о своих детях. 49-я глава Бытия.

Спасибо. Есть один. Там сказано, что Неффалим будет подобен оленю или молодому оленю.

В Соединенных Штатах мы выбираем орла для марок или наклейку нашего почтового отделения, где все должно летать быстро. Подозреваю, что в Израиле логотип выбран у одного из сыновей Иакова, который должен баллотироваться. Итак, самец бегает, а не летает. Хорошо, это Нафтали.

Он контролировал этот регион непосредственно к западу от Кинерета. Кинерет. Киннер, на иврите слово «арфа».

Одиннадцать, двенадцать миль в длину и около восьми миль в ширину, озеро в форме арфы, арфы. АКА Геннисарет или Галилея. Но во времена Ветхого Завета это был Кинерет.

Итак, штаб-квартирой Иисуса и его учеников был Капернаум. Это было в Неффалиме. Петр пришел из Капернаума.

Хотите посетить его дом? Он был рыбаком прямо на море. Все в порядке. Итак, это регион, где вырос Иисус, откуда он выбрал своих учеников, Завулона, Неффалима, о котором в первой строке 9-й главы говорится, что они находились в унынии, в беде.

Почему? Ну, всего лишь одна короткая ссылка на 4-х царей: в начале служения Исайи 4-я Царств 15:29 говорит об разрушении Пола, или Тиглатпаласара III, как его называют, в этом конкретном регионе. Во 2 Царств 15:29 говорится, что во времена Факея, царя Израиля, этого парня ФЕКА, о котором вы только что читали в главе 7, парой глав раньше, который был царем северного царства, говорит царь Ассирии. пришли и взяли целую кучу этих городов, включая Хатор. И взял он Галаад и Галилею, включая всю землю Неффалима.

И что он сделал с людьми? Он их депортировал. Тиглатпаласар III ввел эту политику депортации. Первый крупный монарх, который установил завоеванные народы и увел их в плен в другой регион.

Итак, во времена Исайи Тиглатпаласар собирался захватить Галилею. Сможет ли он когда-нибудь прийти и захватить территорию Исайи? По крайней мере, Ассирия придет и захватит его территорию. Мы знаем это.

Около 701 года Сеннахирим захватил все 46 городов-крепостей Иудеи, где Михей и Исаия проводили свое время. Итак, Завулон и Неффалим, эти два племени, поселившиеся в этой местности, были захвачены. Это было время бедствий, тьмы и унижения этой местности.

Теперь обратите внимание на контраст. Но в будущем Господь собирается почтить Галилею именно в этой области. И, конечно же, Мэтью хотел установить эти замечательные связи между еврейской Библией и тем, что происходило с жизнью, служением и учениями Иисуса.

Он углубляется в этот отрывок, и поэтому в Евангелии от Матфея 4, начиная со стиха 12, говорится: «Когда Иисус услышал, что Иоанна заключили в темницу, он вернулся в Галилею». Оставив Назарет, он пошел и жил в Капернауме. Итак, он оставляет Завулона, это Назарет, и идет в Капернаум, это Нафталим.

И далее в стихе говорится: «Которое было у озера, в местности Завулона и Неффалима, во исполнение сказанного через пророка Исайю». Земля Завулона и земля Неффалима, путь к морю по Иордану, Галилея язычников, народ, живущий во тьме, увидел великий свет, живущие в земле тени смертной; свет рассветал. И далее Матфей говорит, что с этого времени Иисус начал проповедовать: Шув, обернись, иди назад, покайся, ибо Малхут Хашемаим, Царство Небесное здесь.

В каком-то смысле Иисус привнес в свою жизнь, в свое учение это уникальное царствование Бога. Это берет на себя ответственность за болезни, демонов и смерть. И проявил силу Божью.

Иоанн объявил об этом, и теперь Иисус приходит в этот довольно языческий район Галилеи. Авторы Нового Завета устанавливают эту связь. То, что происходило в жизни Иисуса, было здесь способом осуществления.

Ибо люди, которые раньше, во дни Исаии, видели темную тучу ассирийского войска в окрестностях Галилеи, теперь увидели свет. И, конечно, свет здесь подразумевает свет Евангелия. Итак, я говорил тогда о Завулоне, я говорил о Нафталиме, мы говорили о Капернауме как о главном городе Неффалима, в данном случае мы говорили о Виа Марис, главном торговом пути, проходящем прямо через Галилея.

Свет народам. В каком смысле Иисус был этим великим светом, пришедшим к людям, живущим в стране тени смертной, к ним воссиял этот свет? Итак, снова, у нас есть эти два текста в Исаии, 42:6 - один из них, где в одной из песен нашего слуги говорится о том, что мы лаор гои, свет для народов, Божий слуга, открывающий глаза тем, кто слепых, чтобы освободить пленников из темницы, чтобы освободить из темницы сидящих во тьме. Это Божий слуга.

И хотя у самого Израиля было это уникальное поручение нести Тору миру, быть светом для мира, Иисус теперь будет высшим выражением этого, не в корпоративном смысле, как Израиль, а теперь более конкретно, как тот, кто был самим Богом. Ныне, на том же языке, 49:6: И сделаю тебя светом для язычников, чтобы ты принес спасение Мое до концов земли. Это раб Божий, Евед Яхве.

Я расскажу об этом позже. Итак, Иисус является тем человеком, который олицетворяет этот свет для народов. В служении Иисуса, как предсказано в Бытии 12, Авраам, через тебя все народы будут благословлены.

И это приходит через Иисуса. Поскольку Иисус пришёл не просто к заблудшим овцам дома Израилева, но имел служение, превосходящее его, когда он двигался к самаритянам и другим людям, где мы особенно ожидаем этого в Евангелии от Луки. Хорошо, что еще здесь происходит? Кажется, он предвкушает, как сейчас говорит мессиански, того, кто умножит или увеличит нацию и увеличит ее радость.

Это может быть либо расширение нации в эпоху Мессии за счет верующих евреев, либо расширение авраамической семьи за счет язычников, которые присоединяются к верующим евреям через связь с оливковым деревом, через связь дикой ветви с оливковым деревом, где нация увеличивается. как станет народ Божий, как говорит Божье обещание Аврааму, вы будете великим народом, и этот народ будет состоять из верующих иудеев и верующих язычников. И они радуются пред Тобой, как народ радуется жатве. И затем он переходит в какие-то другие измерения мессианской эпохи.

И он начинает с этой идеи, прежде чем перейти к этим четырем именам Мессии. Он возвращается к эпохе судей. И говорит: ибо, как в день поражения Мадианитян, ты сокрушил иго, отягощающее их, прутье на плечах их, жезл угнетателя их.

Каждое животное воина, использованное в бою, и каждая одежда, испачканная кровью, будут предназначены для сожжения и станут топливом для огня. Вот это прелюдия, это прихожая, ведущая к этому. Ибо для нас рождается ребенок. Язык начинается с Гидеона, одного из хороших парней.

Некоторые судьи были действительно хороши. Но Гедеон, безусловно, был одним из лучших, который, имея всего лишь горстку людей, 300 человек, хотя он начал с 32 000 человек, смог совершить великие подвиги через веру, согласно Посланию к Евреям, книге Евреям в Новом Завете. Он побеждает врага.

Он приносит мир на землю. Все это в Книгах Судей с 6 по 8. Если вы хотите прочитать там все повествование о разгроме этих мадиамцев, вышедших из пустыни Саудовской Аравии на своих огромных верблюдах, проходивших по посевным площадям, которые были тогда у евреев или израильтян. время. И поэтому они были напуганы этими огромными животными, которые, по описаниям, приближались как полчища саранчи.

Итак, во времена Гедеона, должно быть, сотни и сотни этих верблюдов приходили, чтобы угнетать землю. Но произошло внезапное уничтожение, которое будет нанесено врагам Божьим, когда он совершает здесь переход, имея в виду внезапность того, что Мадиам смог победить, как вы заметите в 7-й главе Судей, начиная со стиха 22. просто прочитал тебе эти стихи.

Когда прозвучало 300 труб, Господь заставил людей по всему стану наброситься друг на друга с мечами, и войско обратилось в бегство. И они преследовали Мадианитян. И послал Гедеон через гору Ефрема вести, говоря: выступите против Мадианитян и захватите воды Иордана впереди них.

И так далее и так далее. И таким образом он разгромил мадианитян. И эту часть циклической истории мы находим в «Судьях».

Когда люди взывают к Богу, Бог посылает нам Шофета, военного героя, воина. Мы называем их судьями, но они не носили черных одежд с молотком в руке. Это были люди боевой аристократии, призванные для отражения иностранных захватчиков.

Итак, Исайя предсказывает, что Бог уничтожит ассирийскую армию и их гнетущее иго. И, конечно же, это действительно произошло в 701 году. Если вы знакомы с повествованием Езекии-Сеннахирима, о том, как 185 000 ассирийских солдат каким-то образом, силой ангела Господня, что бы это ни значило, Геродот говорит, что это было похоже на чума, распространявшаяся крысами, проходившими по лагерю.

Но это было очень внезапное поражение. И он переходит от этого поражения 701 года, как они полностью окружили Иерусалим, к тому, кого также будут называть воином, воином. И это фигура Мессии.

Итак, точно так же, как Ассирия будет сверхъестественным образом побеждена чудом, а не силой армии Иуды, потому что они этого не сделали. На самом деле Езекия был потрясен и обеспокоен теми 46 городами Иуды, обнесенными стеной, которые Сеннахирим уже взял. Это было божественное вмешательство Бога, чтобы преодолеть ассирийскую угрозу.

Затем он переходит к следующему: то, что Бог делает для Иуды, будет истиной через пришествие Мессии, который приведет к периоду всеобщего мира через пришествие этого правителя по линии Давида, о чем говорится в стихе 7, потому что Он собирается сесть на престол Давида. Теперь он вносит эту идею мира, ссылаясь на снаряжение войны. Окровавленные одежды будут уничтожены.

Ботинок воина тоже. А снаряжение солдат сгорело. Сам смысл здесь заключается в том, что война прекратится.

Это возвращает нас к главе 2. Мечи, перекованные на орала, копья на серпы, ассоциируются с пришествием Мессии. Конечно, это не Его первое пришествие, когда Он открывает это, но здесь, я думаю, Он намекает на земной мир, который не наступит до тех пор, пока все враги Бога Израилева не будут побеждены и изгнаны. Окончательное свержение всех противостоящих сил.

Итак, то, что произошло в случае с Сеннахиримом, — это просто предвкушение великой победы, которая придет через окончательное свержение всех противоборствующих сил. И это происходит благодаря рождению ребенка, которому дали четыре имени. Кто будет иметь вечное царствование и царство, которое познает войну, из-за того, на что указывает стих 5.

Теперь, если вы посмотрите на конец Библии, Откровение, конечно, делает много намеков на отрывки из Ветхого Завета. Единственное место в Библии, где говорится о великой и последней решающей битве в истории, — это Откровение 16:16, где говорится о Хар Мегиддо, кургане или холме Мегиддо. Как многие из вас знают, в слове Армагеддон вы видите слово Мегиддо.

И есть Мегиддо, который исторически сложился немного в прошлом, начиная с 1400 года до нашей эры, когда царь Тутмос привел армии по шоссе 95, а затем пришел вглубь страны, в Мегиддо. И через этот узкий проход из-за хребта Кармель нужно было идти внутрь. Это было место великих сражений, столкновений и засад.

Еще в 1917 году один из них был у нас там, в конце Первой мировой войны. Итак, царь Иосия встретил свою смерть в Мегиддо, получив несколько стрел, когда он был там в своей колеснице, пытаясь помешать фараону Нехо двигаться по шоссе 95, направляясь чтобы помочь искалеченной вавилонской армии в Каркемише. И это стало одной из величайших битв в истории при Каркемише, потому что Ассирия больше никогда не станет сверхдержавой. Исчезает, потому что Египет не смог вовремя прибыть туда, чтобы помочь в значительной степени искалеченным ассирийским армиям, и теперь Вавилон занимает место водителя.

Итак, Мегиддо был этим местом конфликта. Итак, в книге Откровения оно используется для обозначения последней битвы, матери всех битв. Это дало образы, представляющие тогда последнее столкновение добра и зла.

Интересно, как вы берете один маленький стих из Священных Писаний, единственного места, где в Библии упоминается слово Армагеддон, и это оказывает влияние на наши полные английские словари. Если вы посмотрите слово «Армагедон» в словаре английского языка, то увидите, что оно, очевидно, представляет собой последнее столкновение между добром и злом, ту последнюю битву, в которой добро победит. В данном конкретном случае торжествует Бог.

И это связано с окончательным установлением Богом Своего Царства на этой земле, когда все внешние силы, противостоящие Ему, будут побеждены. И хотя ученые активно спорят о том, как следует понимать выражение «Армагедон», насколько буквально и символически оно становится кодовым словом, вошедшим в английский язык. Я помню, как читал в «Нью-Йорк Таймс», что если мы не будем контролировать эту конкретную страну на Ближнем Востоке, Армагеддон будет у нашего порога.

Что ж, чтобы читать «Нью-Йорк Таймс», вы должны понимать, что означает Армагеддон. Это заимствованное слово в английском языке. Кто, что такое Армагеддон? Знать библейскую историю.

Итак, здесь подразумевается, что через Мессию и кульминацию правления Мессии, особенно когда он возвращается на эту землю, эта решающая историческая битва, изображенная здесь, связана с этим последним временем, когда старший сын Давида царит и правит на этой земле справедливо. и праведность на сей раз и вовеки. Как это достигается? Ревность Господня осуществит это. Теперь я хочу немного поговорить об именах или титулах Мессии.

Кто тот, кто родится? Интересно, что в иврите здесь используется совершенное время. Ибо у нас родился сын. Это произошло.

Это то, что ученые называют так называемым пророческим совершенством. То есть в еврейской Библии есть места, на самом деле сотни мест у пророков, где событие, которое на самом деле является будущим для самого пророка, он рассматривает его как уже произошедшее. Это как в 1 Иоанна.

Иоанн иногда использует то, что мы называем эпистолярным аористом. Хотя мы могли бы прочитать это в наших английских Библиях, когда я пишу вам, греческий буквально говорит, что я написал вам, ставя себя на место читателя. Итак, этот ребенок — это свершившийся факт в сознании того, кто пишет, но в наших английских переводах, поскольку у нас рождается ребенок.

Во времена Исаии этого еще не произошло, но оно представлено как так называемое совершенное, относящееся к завершенному действию. В данном случае не по отношению к прошлому, а в сознании писателя. Имена или титулы здесь описывают характер этого Мессии.

Король Джеймс вызвал у читателей некоторое замешательство. Учитывая 400-летие короля Якова, мы могли бы подумать, что титулов было пять. Его будут называть Чудный, Советник, Бог Крепкий, Отец Вечности, Князь Мира.

У тебя пять. В большинстве ваших современных переводов Библии каждое название состоит из двух слов, а всего заголовков четыре, что я считаю предпочтительнее, учитывая структуру поэзии. Теперь, первый титул, он будет называться Чудный Советник.

В сноске вы увидите альтернативное чтение, или «Чудесный советник». Я помню некоторые из тех собраний в NIV, на которых люди спорили, и опять же, это было голосование меньшинства, и все в комитетах по переводу, которые работали над NIV, я бы сказал, почти человек, были воспитаны на версии короля Джеймса. . Я имею в виду, это была версия до NIV.

Новый Завет NIV был закончен примерно в 1970 году, а Ветхий Завет — в 1978 году. RSV начал выходить в 1950-х годах, но интересно, что в те дни RSV не получил широкой поддержки и не сразу получил поддержку евангелического сообщества. Я имею в виду, что существовал ряд богословских вопросов, которые вызывали беспокойство, и поэтому существовала тенденция: если вы собираетесь запоминать Священные Писания, вы придерживаетесь перевода короля Иакова.

Выражение здесь буквально звучит как «Чудо-советник». То есть, кто-то замечательный в совете. Слово «чудесное» — это слово Пеле, который десять или два года назад был величайшим футболистом мира, парнем из Южной Америки, которого не следует путать.

Этот пеле используется Богом в Его действиях. Например, пересекая Красное море, Израиль выходит из Египта, Исход 15:11. Этот опыт описывается как пеле.

Или казни в Египте, и Псалмы описаны в этом смысле дивного. Под чудесным мы обычно имеем в виду то, что является чудесным. Эти знамения и чудеса.

Так вот, указание – это нечто сверхъестественное. Он превосходен в совете и известен своей великой мудростью. Относится ли это к Иисусу и традиции мудрости, связанной с Иисусом, к его способности учить, используя притчи или другие средства, к Нагорной проповеди или просто к тому факту, что в Новом Завете говорится, что люди удивлялись его словам и его учению, или что он мог бы сказать, что это было сказано в древности, и он рассказал бы им, что это было, но я говорю вам, что этот совет был бы чудесным в совете, превосходящим обычное.

Второе название, «Могучий Бог», вызвало бурные споры. На иврите это Эль Гибор. Его можно перевести как великий герой.

Слово Эль может относиться как к Богу, так и к тому, кто велик. Более традиционное понимание этого заключается в том, что это божественный титул Мессии, который в христианской традиции очевидно является божественным; Эль используется для обозначения Бога; это сокращенная форма имени Бога, с которой вы уже знакомы. Михаил, Иоиль, Даниил, Иезекииль, Вефиль, значит, это Бог.

Более важное слово для его описания — это Гибор, которое связывает нас с предыдущей частью этой главы. Гибор – могучий, чемпион на поле боя, герой. Что означает имя Габриэль? Герой, или чемпион, или могучий Божий.

Габриэль. Где появляется Габриэль? В Евангелиях. Хорошо.

Красивое еврейское имя для этого ангела. Сильный Божий, герой Божий, защитник Божий. Даю объявление о том, кто будет Эль Гибором, если хотите, в его жизни.

Итак, этот конкретный мессианский титул, этот могучий герой, сильный или могучий, или военачальник связывает нас с этой идеей: когда он придет, все враги будут уничтожены. Итак, одна из тем, которые мы читаем у пророков снова и снова, это то, что когда придет Мессия, когда наступит день Господень, Йом Яхве, это будет означать уничтожение всех врагов, суд над ними. которые противятся Богу, оправданию и спасению народа Божьего. Итак, этот божественный герой христологии, если хотите, этот образ чемпиона битвы, того, кто обеспечит окончательную победу.

Подчеркивается его божественная сила как воина. Третий титул, «Отец вечности», буквально «отец вечности», подчеркивает тот факт, что этот титул будет вечным. Короли приходят и уходят, у них есть ограничения по срокам.

Отец в Библии, как и сын, может относиться к какой-то категории. Аврааму было Бен 75 лет, когда он начал свое служение. Ему 75 лет, а в нашем английском переводе Библии это просто человек, которому 75 лет.

Бен может называться бар, бар-мицва, сын заповеди. На самом деле это означает не буквальный сын, а тот, кто описан или принимает категорию принимающего заповеди иудаизма. Варнава, Варнава, это по-арамейски сын ободрения.

Что имеет в виду Варнава? Не буквально сын ободрения, он ободритель. Что 2 Коринфянам 1:3: Бог есть отец милосердия. Не буквально отец милосердия, а скорее тот, кто обладает атрибутом милосердия, характером, свойством милосердия.

Итак, будь то сын или отец, это типичный семитский способ выразить, как это делает Иаков, Бог — отец света. Итак, этот будет иметь это непреходящее качество. Он будет вечным и стойким по своей природе.

Мессия действительно вечен в своем существе. Если мы свяжем это с прологом Евангелия от Иоанна, то это будет Евангелие вечного закона. Мы берем все это и соединяем.

И именно он дарует вечную жизнь другим. Таким образом, здесь, безусловно, подчеркивается вечность или непреходящая природа. Напоминая нам об Эхей-ашер-Эхей.

Я есть или буду тем, кем буду. Или, как сказано в Откровении, тот, кто был, тот, кто есть, и тот, кто грядет. Итак, у вас есть этот язык.

Или, как переводит Моффат в своем французском переводе, Йод-Хе-Вав-Хе, Яхве, как Le Eternal, Вечный. Хорошо, это сын Давида, который будет сострадательным, защитником и стойким человеком, который также будет связан с установлением мира. И вот эта идея Сар-Шалома.

Акцент здесь делается на Шаломе, что означает, что его правление принесет все, что означает Шалом, а именно целостность, совершенство, гармонию, дружбу и здоровое состояние. Когда сегодня два израильтянина разговаривают друг с другом на улице, Ма Шалом-Ча, как у тебя дела? Буквально, как ваше здоровье сегодня? Как твое здоровье? Шалом, еврейский глагол, означает «все вместе». В этом смысле Шалом означает совершенный, полный, целостный.

Итак , когда придет Мессия, все, что не в порядке, будет исправлено. Это то, что в книге Деяний называют временем восстановления, приведения вещей в правильные отношения и правильные условия. И здоровое состояние праведности на земле, которое является частью этого Шалома, здравомыслие, завершенность, абсолютное совершенство, целость и невредимость, спокойствие, как внешнее, так и внутреннее, - это то, что Мессия принесет в отношения между человеком и Богом и людьми для каждого другой.

Итак, Шалом будет персонифицирован. Раввины иногда используют слово Шалом как синоним Всевышнего. Итак, Он описан здесь сидящим на престоле Давида.

Имя Давида — первое имя, упомянутое в Новом Завете в 1-й главе Евангелия от Матфея. И как Лука в своем прологе к Евангелию подхватывает эту же тему, не так ли? Объявляя сей, благовещение Г-бора Эль, или Эль-Г-бора. Это Гавриил в шестом месяце, ангел Гавриил, был послан от Бога в город Галилейский, называемый Назарет. О, это снова Эвелин.

Там упоминается дом Давида. И этот чемпион, этот великий, говорит ей: «Не бойся, Мария», что, по словам раввина Йоси Липскера, является наиболее часто встречающейся заповедью в Библии. Не бойся.

У тебя будет сын. Он будет великолепен. Господь даст ему престол отца его Давида, и он будет царствовать над домом Иакова во веки веков и над царством его.

Конца не будет. Потом, конечно, она сильно разозлилась. Как это может быть? Я даже не женат.

Итак, это был двойной дубль. Долгое время. Но здесь все связано одним и тем же языком.

Как это произошло? Итак, чем заканчивается стих 7? Ревность Господа Всемогущего осуществит это. Итак, слова здесь в большей степени применимы к первому пришествию Мессии. Некоторые из них более непосредственно связаны со вторым пришествием.

Большинство названий относятся к обоим, потому что существует открытая эсхатология. Они уже есть, но пока нет. Есть такие арабоны.

Эти частичные переживания в конце концов принесут вам выгоду, если хотите, в гораздо большей мере. Итак, это титулы Мессии, которые можно найти в главе 9.

В следующий раз я расскажу о главе 7, которая представляет собой отрывок о непорочном зачатии, основанный на главе 1 Матфея. И это будет нашей целью в пятницу.

Это доктор Марв Уилсон в своем учении о Пророках. Это 30-й сеанс, Исаия 9, Мессианские темы.