**Д-р Марв Уилсон, Пророки, занятие 26,
Избранные отрывки Исайи, часть 1**

© 2024 Марв Уилсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Марв Уилсон в своем учении о Пророках. Это занятие 26, «Избранные отрывки Исайи», часть 1.

Хорошо, я готов начать.

Давайте помолимся, пожалуйста. Спасибо, Отец, за еще один день. Нам очень хочется гулять с вами каждый день.

Мы знаем, что иногда дорога трудна, иногда на пути встречаются сюрпризы и даже проблемы. Мы благодарим вас за то, что вы являетесь верным спутником в путешествии. Действительно, наше слово из еврейской Библии подразумевает того, кто связан с нами как друг.

Мы благодарим тебя за то, что ты, как напоминают нам Притчи, друг, который ближе, чем брат. Благодарим вас за образ Бога Израиля, который есть в еврейской Библии, который стал нашим Богом через нашу веру в Господа Иисуса Христа. Мы молимся, изучая Исайю и познавая его сердце и сердце Пророков; мы молимся, чтобы это послание всегда оставалось с нами и чтобы мы всегда полагались на него, потому что это слово Божье.

Дай нам благодать жить по этому принципу и действовать в соответствии с ним, и я молюсь через Христа, Господа нашего. Аминь.

Отсюда и до конца курса я хочу рассмотреть избранные отрывки из Исайи.

Я думаю, что некоторые из наиболее важных отрывков включают величайший вклад Исайи в богословие, его значение для Нового Завета и то, что народ Божий использовал, чтобы направлять его на протяжении всей жизни. Священное Писание – одна из тех вещей, к которым люди возвращаются снова и снова, чтобы сформировать свое отношение и взгляды на историю. Бывают случаи, когда их эмоции сбивают их с толку, и вам нужна проверка реальности с помощью Священного Писания, потому что жизнь не может постоянно проживаться в трясине уныния и отчаяния.

Это один из величайших вкладов Исаии. Он — пророк надежды, потому что Мессия и надежда — синонимы, что впереди лучшие времена, что армии, которые вы видите вторгающиеся, что политическая борьба за получение более праведного и более справедливого царя в Иерусалиме — это не то, что будет длиться долго. навсегда. Бог разрабатывает план в истории.

Одна из лучших вещей в вашем учебнике Гешеля о пророках напоминает нам, что воля Божия и история не являются синонимами, но действия отдельных людей и действия наций способны либо продвигать, либо замедлять волю Божью в истории. . А Исайя — пророк, и нам нужно перейти к 6-й главе, чтобы найти его поручение. В отличие от Иезекииля, в отличие от Иеремии, который говорит о Божьем призвании в их жизни как пророка, поручение или призвание Исайи можно найти в главе 6. Я хочу, чтобы это было нашей целью сегодня.

Это поручение ему выполнить пророческую задачу происходит как часть того, что мы могли бы назвать первым видением, видением Бога. И снова, возвращаясь к тому, с чего мы начали этот курс, нельзя быть пророком, не столкнувшись с Богом с этим так называемым призванием. Вы могли бы стать священником по наследственности, но вы не могли бы быть пророком без ощущения, что Бог призвал вас к этой великой задаче.

И очевидно, что великие писатели еще больше хотели справиться с этой задачей. У Моисея была проповедь о Боге, состоящая из четырех пунктов, о том, почему он не должен был пойти к фараону. И вы посмотрите на задачу Исайи, я имею в виду, как бы вы хотели, чтобы вас посвятили в христианское служение и вам сказали, что вы будете признаны неудачником по всей статике, которую вы собирались получить от своей общины.

Есть в этом и другая сторона: Исаия знал, что собирается проповедовать, и, как сказано в главе 6, эти сердца огрубеют, глаза потускнеют, уши притупятся, а отклик будет нулевым. Это не слишком воодушевляло начинать сразу. Но что было для пророка, так это знание того, что Бог призывает.

И для Исайи было одно из этих более грандиозных видений Бога. Обратите внимание, что текст начинается в главе 6, в год смерти царя Озии. Озия взошел на престол около 792 года, его царствование продолжалось 52 года до 740 года.

Итак, наша дата в целом не обсуждается учеными. Это 740 год. Я предполагаю, что наши даты Исаии — 740–680 годы. Вероятно, это распространяется примерно на 60-летнее служение.

Смерть Озии ознаменовала конец золотого века некоторой духовной силы в Иудее. По крайней мере, мы знаем, что в стране произошли некоторые очень позитивные события. Когда вы откроете 2 Паралипоменон 26, у вас будет некоторый справочный материал о днях Озии, и вы просто расскажете о некоторых событиях, которые произошли в то время.

Это говорит о его успехе. Кстати, у него было еще одно имя — Азария, которое иногда упоминается в Священном Писании. Когда я говорю, что произошли некоторые духовные вещи.

Вдумайтесь в 26 :5, он начал искать Бога во дни Захарии, который наставлял его в страхе Божием. И пока он искал Господа, Бог давал ему процветание. Да, есть вступительная строка об этом короле, которому около 52 лет.

Я не могу представить себе 52 года пребывания в Белом доме ни одного президента. Я имею в виду, это длительный период времени. Но он был человеком в молодом возрасте, начиная подростком царствовать в 16 лет, согласно стиху 3. И он добился весьма замечательных успехов на многих фронтах.

Экономически он поощрял сельское хозяйство и торговлю. Он построил колодцы в пустыне. Он расширил торговлю Южного королевства.

Одной из его больших претензий на успех было улучшение Южного королевства, если говорить в военном отношении с точки зрения защиты его армии. Он выставил на поле боя постоянную армию численностью 307 500 человек. Все они оснащены лучше, чем когда-либо в истории Израиля до сих пор.

И он модернизировал армию с помощью кольчуг, шлемов и использования луков и стрел. В Иерусалиме он изготовил машины, изобретенные искусными людьми, чтобы они стояли на башнях и по углам и стреляли стрелами и большими камнями. И язык здесь говорит нам во 2 Паралипоменон 26 действительно о человеке, который сделал больше для модернизации армии в истории Израиля, чем что-либо другое.

И он одержал победу над аммонитянами на Восточном фронте. И поскольку он зависел от Бога, он добился успеха. Как многие из вас знают, он действительно допустил ошибку, когда решил, что хочет жечь благовония.

В тексте говорится, что во 2 Паралипоменон 26:16 он возгордился. И он вошел в храм, и к нему обратились священники. Озия хотел воскурить фимиам на жертвеннике курения, но там было 80 священников, которые противостояли царю Озии и сказали: не тебе, Озия, курить Господу.

Итак, он хотел вторгнуться в священническую должность, что было явно неправильным поступком. По крайней мере, на тот момент произошло разделение церкви и государства. Это было бы похоже на то, как если бы прихожанин пришел в католическую церковь, застегнул воротник и сказал: «Я хотел бы сегодня совершить Евхаристию».

Кто ты? И от всего этого он, конечно, заразился проказой. Закон о проказе, конечно, запрещал социальную интеграцию прокаженных в общество. Они были изолированы.

Они подверглись остракизму, и именно это и произошло с ним. Он был отстранен и больше не мог эффективно руководить делами государства.

И вот его сын Иотам взял на себя управление. И в конце жизни Озии действительно было совместное регентство. Но при прочих равных условиях Озия был очень позитивным царем южного царства.

Один из лучших. Я думаю, что другие действительно хорошие ребята, поскольку Библия, по крайней мере, говорит о том положительном, что они сделали, Езекия, Иосия, Озия, я бы поставил их в тройку лучших с точки зрения их вклада. Да? Джо Эш, я бы определенно включил его в список как очень положительный вклад.

Еще один хороший парень. Джо Эш унаследовал храм, который находился в сильном запустении. Он заставил людей внести свой вклад в храм, принести в храм свое серебро и золото и действительно внес огромный вклад в жизнь общины, где храм так долго находился в запустении.

Да, для меня он определенно вошел бы в пятерку лучших с точки зрения его общего положительного вклада. Хорошая точка зрения. В этом году умирает царь Озия, имя которого знаменует то, что мы называем классическим или золотым веком пророческого письма.

Помните, что в северном царстве Амос и Осия — пророки 8-го века. Исайя теперь выступает как пророк 8-го века. Михей, современник Исаии, начинает свое служение в этот период времени.

Итак, многое произошло со времен Озии в течение многих лет после этого. И в это время национального траура, спустя 52 года, что стало серьезным сдвигом, король умер, и он сказал: «Я увидел Господа». Это было своего рода пророческое видение.

Как мы знаем, у Амоса было пять видений, у Захарии была серия из восьми ночных видений, Иезекииль был известен своим видением сухих костей и других вещей. Итак, это был один из способов, которыми говорил Бог. И вот, судя по всему, в этом видении Исайя заглядывает в храм.

Мы не знаем, мог ли этот храм быть Иерусалимским храмом. Многие ученые полагают, что это, вероятно, был небесный храм, земным аналогом которого был Иерусалимский храм. Но, в любом случае, язык здесь начинается довольно сложно.

Там говорится: «Я видел Господа», однако в Евангелии от Иоанна 1:18 говорится: «Никто никогда не видел Господа». В Исходе 33:20 говорится: «Никто не увидит Меня и останется в живых». Итак, идея увидеть Бога: не подходите слишком близко, закройте глаза, иначе это не то, к чему стоит стремиться.

И все же, в одном из наиболее еврейских разделов Нового Завета, Евангелии от Матфея еврейской верующей общине, в Нагорной проповеди говорится: «чистые сердцем увидят Бога». Очевидно, что вы не можете увидеть Бога, или никто не видел Бога, или если вы увидите Бога, вы не будете жить, и тем не менее Новый Завет говорит, что вы увидите Бога, Матфея 5:8. Очевидно, что оно используется по-разному. Иаков проводит свой поединок к востоку от долины реки Иордан, и это происходит в Паниэле , где он видит Бога.

И это то, что имеет в виду Паниэль, лик Бога, который был этим ангельским гостем, который обладал этой борцовской способностью, а также этой способностью переименовать Иакова в того, кто борется, или борется, или борется с Богом. Очевидно, это была временная форма, или представитель Бога, некое символическое представление, потому что Бог — это дух, как говорит Вестминстерский Катехизис, в котором все мы находим свой источник, опору и конец. Итак, поскольку Бог является духом, что бы люди ни видели, мы знаем, что его вечная сущность сокрыта, и что бы кто-либо ни утверждал, что видит в Священном Писании Бога, на самом деле это лишь временное, видимое представление о Боге.

Какое-то символическое изображение, например ангел Господень, приходит и говорит с властью Бога в Ветхом Завете. Итак, все, что он видит на этом престоле, в этом видении является своего рода человеческой формой, и эта человеческая форма символизирует божественное. Итак, подведем итог: сказать, что вы видели Бога, это, безусловно, используется в Священных Писаниях по-разному.

Итак, его сущность есть и должна быть невидимой, но его можно увидеть в ряде различных проявлений своей славы или в человеческом облике. Там сказано, что он видел Адонаи, заглавную букву L, малый орд, и он видел Господа Овна. Это основатель нашего колледжа Адонай Рам.

Он увидел Верховного Лорда. Высокий в смысле возвышенный и возвышенный. И это слово Адонай, а не четыре заглавные буквы, это не Тетраграмматон, оно явно употребляется в отношении божественного правителя, суверена, которому подчиняются все люди и которому все человечество относится как слуга.

Итак, это видение Господа, сидящего на престоле, снова устанавливает начало контраста, который мы увидим в главе 6. Между слугой, если хотите, и господином. На самом деле, это очень хороший способ перевести Адонай. Он используется в человеческих отношениях зависимости или в отношениях превосходства по отношению к тому, кто подчиняется и зависит от другого.

Конечно, далее мы увидим, как одолевает его собственное чувство греховности, которым он одолевается, в свете этого столь высоковознесенного. И снова контраст. Это одна из величайших глав Священных Писаний, которая действительно показывает разницу между людьми и теми, кому мы призваны служить.

Есть моральный контраст. Существует контраст с точки зрения того, кто велик в этом деле, а кто подчинен и покорен в смысле призвания. Итак, этот титул, Адонай, указывает на то, что Бог является хозяином каждого члена человеческого рода, в том числе и пророка, и требует неограниченного послушания ему.

Он приходит как смиренный слуга в это призвание пророка. Вот, этот, сидящий на престоле, высокий и превознесенный, то же выражение; кстати, те же два слова, которые встречаются здесь на иврите, повторяются в 57:15 как титул Бога Израиля. Итак, так говорит высокий и возвышенный.

Вот что такое Рам. И видите, в Израиле есть много таких мест, как, например, родной город Самуила, Рама. У Рама есть идея быть возвышенным и высоким, и именно здесь вы хотите построить город.

Рамалла на Западном Берегу — крупный город. По-арабски просто признание: Аллах превознесен. Рамалла.

Итак, у него есть эти два слова, и позже они воспринимаются как выражение высокого и возвышенного. Кто сидит на троне, который говорит нам о суверенитете? Его халат или шлейф его халата, вероятно, похож на длинный-длинный шлейф свадебного платья.

А в древнем мире, чем длиннее символизировала ваша одежда, тем больше силы и власти вы имели. И даже сын человеческий в начале Откровения, который изображен за его мудрость и белоснежные волосы, говорит в Откровении 1. Обратите внимание, как Откровение погружается в иллюзии. Рамез, как иногда называл раввин, намекает на определенные вещи одним словом.

Но этот в Откровении 1, как сын человеческий, одет в одежду, доходящую до ног. Обратите внимание на это маленькое выражение: у Иисуса, сына человеческого, одежда доходит до ног. Идея длины мантии, опять же, говорит о власти, говорит с руководством, говорит с теми, кто отвечает, где более сокращенные костюмы и более короткие костюмы были у тех, кто находился под властью того, кто обладал властью.

И это, конечно, ключ к пониманию повествования об Иосифе, где Иосиф получил от Иакова длинную одежду с рукавами. Это вызвало зависть среди братьев не потому, что одежда была пестрой или разноцветной. Эй, я только что купил эту простую, тусклую белую штуку, а у него яркая мантия.

Не это вызвало ревность. Именно длина одежды свидетельствовала о лидерстве среди братьев. А этот младший брат, это было слишком для старших братьев.

Хорошо, вот этот шлейф мантии, бахрома королевской мантии или юбки. Псалом 104, стих 2: Господь облекается светом, как ризою. В этом храме вокруг престола стоят серафимы.

Теперь иудеи называют их серафимами. То, что я заканчиваю, вы видели несколько раз, окончание множественного числа мужского рода, обычно на иврите , не во всех случаях, но в большинстве случаев.

Итак, серафим будет в единственном числе, серафим - во множественном. В зависимости от вашего английского перевода этого текста, иногда люди просто ставят букву S на серафиме, а там — английскую S. Но херувимы, херувимы, серафимы, серафимы.

Итак, будь то серафимы или серафимы, это одно и то же слово. Корень «серафим» на иврите означает «сжигать». Итак, этот вид ангелов по своему определению является горящим.

Это были крылатые существа, по-видимому, в человеческом облике, потому что они представлены имеющими руки, лица, ноги, и, вероятно, их непрестанное служение вокруг престола заключается в восхвалении Бога, явлении Его божественной славы. Серафимы упоминаются здесь только в Библии. Теперь херувимы упоминаются чаще.

Мы начинаем поднимать тему херувимов в повествовании об Эдемском саду. И они, конечно же, доходят до книги Откровения. Это была еще одна форма ангелов, которых, очевидно, призывали вокруг престола, чтобы явить силу, величие, славу и хвалу Всевышнего.

Обратите внимание, что у этих ангелов вокруг престола, парящих над ним, есть шесть крыльев. Двумя они закрывают лицо. А искусства древнего мира у нас достаточно.

Возьмем Хаммурапи, который стоит перед богом Солнца Шемешом, чтобы получить его законы. И вот он на стеле, прикрывая глаза, стоя перед богом Солнца. Подобным же образом, возможно, и эти горящие вокруг престола не могли смотреть прямо на Бога.

Смотрите, что в Исходе, конечно, с Моисеем, из-за сияния и яркости Божией пришлось заслонить свое лицо. Итак, это своего рода скромность и почтение. Скромность распространяется и на то, что двумя такими крыльями они прикрывали ноги.

Вероятно, эвфемизм для половых органов. Это выражение используется в Ветхом Завете. Суд 3:24 Помочиться – значит покрыть ноги.

Это буквальный библейский способ выражения мочеиспускания. И, конечно, если говорить о существительном моча, то это вода ног. Фактически, это выражение используется у Исаии.

Вода ног. Итак, это могли быть два крыла, закрывающие глаза, два, закрывающие гениталии, а два других использовались для полета. Итак, эта идея почтения, миссии в присутствии Всевышнего.

И звонят антифонно. Если вы когда-нибудь слышали антифонное пение в церкви, то есть туда-сюда, то они взывали друг к другу туда-сюда, прославляя Бога в альтернативном варианте или, возможно, в своего рода ответном славословии, если не в песне. Но не вчитывайте в это песню.

Один из величайших мифов, вписанных в Библию, — это идея о том, что ангелы поют. Я считаю, что если вы проверите каждое место, где упоминаются ангелы, то, по крайней мере, в Писании ангелы не поют. Они говорят.

Внезапно появилось множество небесных воинств, прославляющих Бога и произносящих библейский текст, указывающий на рождение Спасителя. Возможно, они пели, но в библейском тексте этот же термин используется для обозначения речи или высказывания. Может быть, Мидраш по этому вопросу по мере его развития.

Об одном из самых больших упоминалось во время Седера, где тот, кто проводил Седер в прошлую среду вечером, сказал, что на небесах все ангелы пели о кончине фараона и его элитных колесниц, сотни из них, которые пали в пыль. И Бог сказал: прекрати музыку. Почему вы должны радоваться даже поражению вашего врага? Я имею в виду, что это люди, созданные по образу Божию, так что замалчивайте это.

Не будьте столь преувеличены в своих похвалах, даже когда вы побеждаете своих врагов. Я думаю, что это естественная тенденция людей: когда кто-то получает возмездие, как мы это называем, свои заслуженные десерты, мы действуем с большим торжеством по поводу его кончины. И все же, говорит Бог, будьте скромны в своей победе, если хотите, потому что это люди, и Я не испытываю удовольствия или радости в смерти нечестивцев.

Это то, что сказал другой пророк. Знаете ли вы, какой это был пророк? Иезекииль. Слова святой, святой, святой не являются ветхозаветным способом обозначения Троицы.

И здесь мы снова поддаемся влиянию наших гимнов и иногда вчитываем гимнологию обратно в библейский текст. В древней гимнологии это было известно как Трисвятое. Агиос означает святой и трижды святой, Трисвятой.

И в Откровении 4:8, снова ссылаясь на этот язык Исаии, Исаия 4:8 говорит о созданиях вокруг престола. Там было четыре живых существа. День и ночь они не переставали говорить, не петь: Свят, свят, свят Господь Бог Вседержитель, Который был, есть и грядет.

Итак, очевидно, здесь прямое использование материала Исаии. В иудаизме, если вы идете в синагогу, это выражение, входящее в еженедельное субботнее богослужебное чтение из молитвенника, называется кудуша. И десятки раз я водил студентов в синагогу, и тот, кто делает редакционные комментарии в помощь студентам Гордона, которые пытаются разобраться в молитвеннике и названиях молитв, скажет, мы будем читать кудушу на странице. такой-то.

Это Кадош, Кадош, Кедуш, Кедушим. У нас есть множество слов, происходящих от трехбуквенного корня QDSH, что означает «быть отдельно от идеи святости». В иудаизме эта кудуша, эта молитва, которая является частью Амиды, Амида — это постоянная молитва иудаизма, которая произносится молча и включает в себя то, что называется восемнадцатью благословениями.

Итак, он неподвижен; это повторяющееся стояние, но стандартная молитва в иудаизме. Почему три раза? Не для Троицы как основной цели здесь. Основная цель – акцентирование внимания.

Повторение фраз, большая параллель с этим у Иеремии, происходит в главе 7, стихе 4, где люди никогда не думали, что Иерусалим будет разграблен, не говоря уже о том, что храм будет захвачен и разграблен. И вот, народ скандировал, это храм, храм, храм Господень. И повторяешь храм четыре раза.

Иеремия 7, стих 4. Итак, повторение хочет что-то подчеркнуть. И в данном конкретном случае Бог бесконечен в Своей святости. Свят, свят, свят не может быть превышен.

Свят в смысле божественного совершенства, которое отделяет Его от нас самих, конечных, морально несовершенных, но и Бог отделен от нас. Он имеет полную свободу от грешников. И Он отличен от тварей.

Конечно, Павел подчеркивает это в Послании к Римлянам. Людям в Его дни нелегко было провести различие между Творцом и творением. И это одна из вещей, с которой нам следует быть очень осторожными в восточных религиях, как мне кажется, с пантеистическими тенденциями, которые хотят объединить человеческое и божественное.

А святость — это напоминание о том, что кто-то отличен от творения, отделен от него. Еврейский народ избегал поклонения природе. Это был мир вокруг них, греков, хананеев. Они были поклонниками поклонения природе, но не Богу Израиля.

Он был безграничен в Своей святости, отделен от творения, и тем не менее, Он приходит к ним. Парадокс. Большую часть еврейской Библии следует понимать как парадокс.

Его также называют Господом Саваофом или Господом Всемогущим. Здесь мы подходим к нашему второму божественному имени, четырем заглавным буквам Господа, Тетраграмматону, Йод-Хе-Вав-Хе, более 6800 раз в еврейской Библии, используемому только для Бога Израиля, в отличие от Адонай, который используется для обозначения Бога Израиля. жену, мужа, слугу, господина, можно использовать в человеческих отношениях, то же самое с Элохимом, можно использовать по отношению к языческим божествам, судьям и даже ангелам. Но это слово всегда пишется заглавными буквами, потому что оно уникально; это заветное имя Бога, вечного Бога заветной верности, Бога горящего куста.

Эхия, ашер Эхия, я тот, кто я есть, или я буду тем, кем я буду, где Он открывает Себя по-новому, через исход, через дарование закона на Синае, как Израиль должен был узнать через историческая экспансия значения этого имени. Бог Авраама, Исаака и Иакова, Бог горящего куста, теперь приходит к Исайе, и Его называют Господом зеваота, который используется в вашем сборнике гимнов в часовне. Могучая крепость — наш Бог, Господь Забайот, Имя Его из века в век одно и то же, и Он должен победить в битве.

Это слово забайот не является искажением слова «суббота» или опечаткой в сборнике гимнов. Это значит хозяева. Иногда это относится к армиям Израиля, иногда к звездному воинству наверху, как в случае с прекраснейшим Господом Иисусом, всему мерцающему звездному воинству, как сказано в гимне.

Но в данном конкретном случае оно используется по отношению к ангелам, Царю во всей полноте Своей славы, окруженному сонмами ангелов, управляющему вселенной, поскольку Всемогущий, сидящий на троне, получает похвалу и поклонение от этих ангелов. существа, окружающие Его. Вся земля полна Его славы. Книга Хешеля «Бог в поисках человека» замечательна на эту тему: слава Божья – это присутствие Бога.

Как выразился автор песен: «Каждый раз, когда я вижу лист, слышу плач новорожденного ребенка или вижу небо, я знаю, почему я верю. Все в природе в некотором смысле является аргументом в пользу существования и присутствия Бога. Его присутствие наполняет вселенную, как через природу, как говорит псалмопевец, небеса возвещают славу Божию, так и твердь рук Его.

Но мы познаем Бога больше, чем через природу. Мы знаем Бога, как говорит нам Писание, через опыт Израиля в истории. При звуке голосов этих ангельских существ дверные косяки и пороги задрожали, и храм наполнился дымом, что, вероятно, предполагает, что в этом видении Исайя находился снаружи храма, возможно, заглядывая внутрь, и он наблюдает сотрясение этой структуры.

И он наполнен дымом. Итак, вы берете эти два слова и что они вызывают в вашем библейском компьютере, в вашей библейской памяти? Трясемся и курим. Куда вы пришли с этой комбинацией? Кто-нибудь думает? Хороший.

Гора Синай. Там, где было землетрясение, гора колебалась, и сказано, что дым на горе поднимался, как дым из печи или печи для обжига. Это было в момент Божьего откровения о Своем присутствии.

Как сказано во Второзаконии, Господь сошел на гору Синай. Итак, здесь возникает иллюзия, что мы вернулись к 19 и 20 главам Исхода, к тому, что произошло на Синае. Синай покрылся дымом.

Возможно, иллюзия также связана с Йом Кипуром, самым священным днем в году, и тема здесь святая. Самый святой день в году, когда первосвященник входил в Святая Святых. И что он взял с собой? Вы помните? Он вошел в Святая Святых с фимиамом.

И это, очевидно, создает дым. Итак, иллюзий много. Если это так, то считалось, что над ковчегом и херувимами восседает Бог.

Итак, у нас есть еще одна иллюзия. Стихи 1–4 сосредоточены на том, чтобы увидеть Господа. Теперь есть переключатель.

Стихи 5-8: увидев Господа, он видит самого себя. А после 5-8 он увидит мир, когда получит ввод в эксплуатацию, и поймет, насколько трудными будут его дела. Итак, после 1-4 видений Господа, теперь наоборот, он смотрит на себя и говорит: «Горе мне».

Иллюзия, по-видимому, заключается в идее увидеть каким-то образом Того, Кто, очевидно, является Богом Израиля, сидящим на престоле, и, возможно, в этой идее увидеть Бога и все еще жить. Но это горе, которое он выражает, может также непосредственно говорить о контрасте между ним самим, смотрящим, и этом контрасте между ним самим, моральном контрасте между Святым Израилевым, как он описан в другом месте книги, и самим Пророком. И вот тотчас, говорит, я погиб, я отрезан, я разорен, я уничтожен, потому что я человек с нечистыми устами.

Ибо мои глаза видели Короля. Вот контраст. Пророчество начинается здесь, в главе 6, в год смерти царя Озии.

Есть разница между царем Озией, каким бы великим он ни был, и видением Тебя с большой буквы К. Ха-Мелех, Царь. Одно из немногих мест в еврейской Библии, где Бог Израиля описан как Царь. Мартин Бубер, который вместе с Хешелем и двумя величайшими евреями 20-го века, имеющими влияние как богословы как на евреев, так и на христиан, говорит, что история Израиля описывается как история царствования Бога Израиля.

Его суверенитет. И когда вы слышите Молитву Господню, общий крик народа Божьего, придёт ваше царствование, ваше царствование, ваше правление, ваше суверенитет, всё ещё в синагогальной молитве, которая завершает каждое служение, призывающее к царству и правлению Бога над эта земля и все силы и зло, которые должны быть подчинены этому правлению и этому правилу.

Итак, эта идея правления, царствования, взятия на себя ответственность. Мои глаза видели Короля. Король королей.

Итак, Он будет призван провозгласить послание этого Царя. Пара заключительных мыслей, и я закончил. Итак, один из серафимов берет с жертвенника уголь.

Раввины отмечают, что прикосновение губ Исайи, возможно, символизирует пророческое вдохновение. Прикосновение к губам. Конечно, в первой главе Исаии есть что-то похожее.

В Иеремии 1:9 говорится: «Господь простер Свою руку, коснулся моих уст и сказал мне: «Теперь Я вложил слова Мои в уста твои». Что образно может представлять собой божественное вдохновение или Бога, пришедшего к пророку и говорящего: «Ты будешь моим представителем». Это исходит прямо из твоих уст, и ты скажешь Мое слово.

Другие видят здесь огонь, исходящий от жертвенника, приближающийся и касающийся Его губ. Что делает огонь? В Писании огонь вообще очищает. Очищает металл.

Удаляет окалину. Упоминание здесь жертвенника, возможно, напоминает нам об искуплении или прощении. Огонь также мог относиться к Святому Духу в день Пятидесятницы, как языки огня.

Огонь – символ божественного. Огонь, дымящийся огненный котел, возникает вместе с расчленением животных. Время завета Авраама напоминало о присутствии Бога как огонь горящего куста и так далее.

Так что, возможно, здесь огонь также может относиться к Святому Духу, который, в случае Исайи, будет источником его пророческих высказываний. В любом случае любое препятствие, которое могло у него возникнуть, очищается. И огонь напоминает нам о том, что Бог собирается коснуться его уст и губ и дать слова, которые ему нужны.

Итак, он готов творить волю Божию. Кто пойдет за нами? Это не намек на Троицу. Я думаю, вероятно, ангельские существа, окружающие трон.

Это редакция, мы. Отцы церкви всегда стремились вложить тринитарный смысл в еврейскую Библию. Но в мире многобожия, я думаю, последнее, с чем Бог хотел столкнуться, это тот факт, что Бога трое.

И хотя Отец, Сын и Святой Дух могут быть найдены в еврейской Библии в разных местах, я думаю, что слово «мы» здесь имеет гораздо больше смысла в отношении небесного суда Серафимов. Это также может быть множественное число слова величие, где иногда множественное число просто используется для обозначения чего-то, что возвышает или выделяет и выделяется. И в еврейской Библии некоторые из этих слов написаны во множественном числе, чтобы выделить их курсивом.

Элохим один. Майим, вода, одна. Хаим, слово жизни, одно.

Шмаим, слово, обозначающее небеса, одно. Таким образом, множественное число иногда можно просто использовать для обозначения чего-то, что должно выделяться. Так что, вероятно, здесь не Троица.

В следующий раз заедем туда и выполним комиссию. Спасибо.

Это доктор Марв Уилсон в своем учении о Пророках. Это занятие 26, «Избранные отрывки Исаии», часть 1.