**Dr. Robert Vannoy , Kings, Conferencia 10**© 2012, Dr. Robert Vannoy , Dr. Perry Phillips, Ted Hildebrandt

**Profeta de Judá, Advertencia de Ahías , Dinastía de Baasa , Revisión de Omri y Acab**– Profeta de Judá – 1 Reyes 13
 Estábamos en 1 Reyes 13. Vimos ese capítulo donde el Hombre de Dios de Judá sale al norte a Betel y profetiza contra el altar de Jeroboam, y entre otras cosas da una profecía a largo plazo de que un rey llamado Josías eventualmente quemará los huesos de esos falsos profetas y sacerdotes en ese altar. Y luego hubo algunas predicciones a corto plazo que también se cumplieron y que autentificaron la predicción a largo plazo. Vayamos a "D", " La advertencia de Ahías , 1 Reyes 14:1-20".
 Muy bien, la pregunta tiene que ver con lo que mencionamos la última vez. La pregunta es: Este hombre de Dios de Judá es engañado por el viejo profeta en el Reino del Norte, y ¿cómo explicamos lo que está pasando allí? Me parece que el viejo profeta del Norte era un verdadero profeta. Escuchó lo que este hombre de Dios de Judá había hecho al confrontar a Jeroboam en ese altar. Creo que simpatizaba con lo que había hecho. Y parece que deseaba tener alguna comunión con este hombre, este hombre piadoso del sur. Probablemente estaba aislado y no tenía mucho contacto con otros fieles creyentes allí. Para lograrlo, miente. Me parece por interés propio. Ahora bien, por supuesto, cuando mintió, no estaba desempeñando la función de un verdadero profeta. Por eso prefiero hablar de la profecía como una función más que como un oficio. Me parece que profetizar es cuando el Señor pone su palabra en la boca de algún individuo para que las palabras que pronuncie sean palabras de Dios. Pero eso no significa que cada vez que abren la boca estén cumpliendo la función de profeta. Este anciano, aunque había hecho eso y era conocido como profeta, en este caso particular peca e hizo algo que obviamente no debería haber hecho.
 Ahora bien, al hombre de Dios de Judá, en cambio, se le había dado palabra directa del Señor de que no debía volver por el mismo camino, que no debía comer pan ni beber agua con nadie allí, sino que escuchó este anciano cuando dijo que había tenido una revelación. Escuchó al viejo profeta a pesar de que contradecía la revelación anterior que había recibido. No debería haberle escuchado porque Dios no se contradice. Dios no le diría una cosa a una persona y otra cosa a otra. Entonces creo que ambos hombres tuvieron la culpa.
 Ahora, el hombre de Dios de Judá que desobedeció la palabra de Dios en aquel entonces fue juzgado por ello. Entonces el viejo profeta desempeña la función de un verdadero profeta cuando dice: “Esto es lo que os sucederá: no descansaréis con vuestros padres”. Y fue atacado y asesinado por el león. Entonces, en ese momento vuelve a desempeñar la función de un verdadero profeta. Pero cuando le mintió, ciertamente fue algo muy malvado lo que hizo. Fue un acto pecaminoso. Puedes ser un verdadero profeta y no ser un buen hombre. Generalmente un profeta es una persona piadosa, pero puedes ser un verdadero profeta y un mal hombre. Este tipo lo ilustra. Balaam era un adivino pagano, pero era un verdadero profeta porque el Señor puso sus palabras en su boca. Quería maldecir a Israel pero no pudo; en cambio, bendijo a Israel. Creo que casos como ese son excepciones, pero creo que es importante que te des cuenta de la distinción de que un profeta no siempre es profeta en todo lo que dice. Puede hablar mal. Entonces desempeñas una *función profética* y creo que esa es una mejor manera de hablar de lo que sucede.
 Tomemos como ejemplo a Natán cuando David le preguntó: “¿Construiré un templo, una casa para el Señor?” Y Nathan dice: “Adelante, hazlo; el Señor los bendiga”. Pero verás, esa fue su propia palabra. No fue la palabra de Dios porque el Señor vino a él esa noche y le dijo: “Vuelve y dile a David: No me construirás una casa. Voy a construirte una casa”, en el sentido de una dinastía. Entonces Nathan se equivocó. Habló cuando David le pidió que hablara como profeta. Habló como un hombre. Tuvo que regresar y corregirse cuando le llegó la palabra del Señor.

Eliseo y los jóvenes y los osos burlones Es el reconocimiento de que la Palabra de Dios está siendo hablada a través de un profeta, y si ese profeta va a ser ridiculizado, entonces no es algo personal; es cosa de oficina. En el caso de Eliseo, creo que reconocieron que él era el sucesor de Elías, y aunque se burlaban de él por ser calvo, su falta de respeto fue más allá de eso, a su función y su cargo. Versículo dos de 2 Reyes 2:23: “De allí Eliseo subió a Betel. Mientras caminaba por los caminos, salieron jóvenes del pueblo y se burlaban de él: "Sube, calvo". Dijeron: '¡Sube!' Se dio la vuelta y lanzó una maldición sobre ellos en el nombre del Señor, y dos osos vinieron y mutilaron a 42 de los jóvenes”. El comentario que puse en la Biblia de estudio NVI es: “Eliseo pronunció una maldición similar a la maldición del pacto de Levítico 26:21-22”. El resultado advirtió del juicio que vendría sobre toda la nación si persistiera en la desobediencia y la apostasía.
 Por lo tanto, los primeros actos de Eliseo fueron indicativos de su ministerio que seguiría a las bendiciones del pacto de Dios que seguirían a aquellos que acudieran a él. Verás que hubo la curación del agua allí en Jericó, que fue la respuesta a una de esas preguntas. Su primer acto, el comienzo de su ministerio, fue indicativo de las bendiciones que recibirían aquellos que buscaran en él porque las maldiciones del pacto caerían sobre aquellos que se alejaran de él. Entonces me parece que hay algún simbolismo involucrado en la relación, o actitud, podría decirse, de aquellos jóvenes que estaban en contra de Eliseo y la actitud de la nación hacia el Señor. En esa acción, no se trata sólo de una venganza personal, de vengarse de alguien que se estaba burlando de él. Su importancia se refleja en su oficina. Pero también refleja la actitud de la nación hacia el Señor porque ciertamente la actitud hacia Eliseo involucraba esa actitud hacia el Señor ya que él era un profeta del Señor. El texto deja eso abierto; No dice que los mataron. No estoy seguro de cuál es la palabra hebrea detrás de eso. Podría tomar nota de comprobarlo e intentar recordarlo la próxima semana para hacer un comentario al respecto. Eso es 2 Reyes 2:24.

D. La advertencia de Ahías a Jeroboam – 1 Reyes 14
 Volvamos a la advertencia de Ahías , 1 Reyes 14. El mismo profeta que le había dicho a Jeroboam que le darían un reino ahora declara que le será quitado. Eso está en los versículos 7 y siguientes del capítulo 14. El Señor le dice a Ahías : “Ve y dile a Jeroboam que esto es lo que dice el Señor el Dios de Israel: 'Yo te levanté de entre el pueblo y te puse líder sobre mi pueblo Israel. Yo arranqué el reino de la casa de David y te lo di a ti, pero tú no has sido como mi siervo David, que guardó mis mandamientos y me siguió con todo su corazón, haciendo sólo lo recto ante mis ojos. Has hecho más mal que todos los que vivieron antes de ti. Te has hecho otros dioses, ídolos de metal. Me has provocado a ira y me has arrojado a tus espaldas. Por esto voy a traer desastre sobre la casa de Jeroboam. Cortaré de Jeroboam hasta el último varón de Israel, sea esclavo o libre. Quemaré la casa de Jeroboam como se quema estiércol, hasta que se acabe todo. Los perros se comerán a los de Jeroboam que mueran en la ciudad y las aves del cielo se alimentarán de los que mueran en el campo. El Señor ha hablado'”.
 Así que Ahías le da ese mensaje de juicio a Jeroboam . El escenario, como recordarás, es la pregunta de Jeroboam a Elías sobre su hijo enfermo. Envía a su esposa disfrazada y no engaña a Elijah con eso. Pero le dicen que el hijo morirá. Y lo encuentras en el versículo 12 donde dice: “En cuanto a ti, vuélvete a casa. Cuando pongas un pie en tu ciudad, el niño morirá”. Creo que es interesante que se refleje lo que a menudo se denomina la “demanda del pacto”. Creo que se obtiene un reflejo de ese pleito del pacto y del juicio que pronuncia Ahías . Notarás que en los versículos 7 y 8 Ahías recita los actos de gracia del Señor: “Te levanté de entre el pueblo y te puse por líder sobre mi pueblo Israel. Y arranqué el reino de la casa de David y os lo di a vosotros.
 Entonces, aquellos de ustedes que están familiarizados con esa analogía entre los tratados hititas y el material del pacto bíblico, los tratados hititas comienzan con ese prólogo histórico. Y lo mismo ocurre con el material del pacto bíblico con los actos de gracia del Señor: “Yo soy el Señor que os saqué de la tierra de Egipto. Por tanto, haz esto y esto y esto”. De modo que cuando Israel se aleja del pacto y se envía un profeta para traer a Israel de regreso al pacto, a menudo encontrarás en los libros proféticos (ahora esto no está en un libro profético sino que es un profeta hablando) que los profetas use una especie de forma que refleje esa forma de pacto. Primero recitarán los actos de gracia del Señor: “Esto es lo que yo he hecho, pero esto es lo que ustedes han hecho. Yo he sido fiel y misericordioso, pero ustedes se han apartado y han sido desobedientes”, y luego pronuncia sentencia. Entonces ves aquí en 7 y 8a tienes los actos misericordiosos del Señor. Y en 8b y 9 tienes la acusación: “Pero tú no has sido como mi siervo David. Has hecho más mal que todos los que fueron antes de ti. Os habéis hecho otros dioses. Y luego el tercer elemento es la frase que tienes en 1 Reyes 14, verso 10 y siguientes: “Por esto, esto es lo que voy a hacer”. Así que creo que se refleja algo de eso en la forma del mensaje que trae Ahías . Muy bien, esa era "D" " La advertencia de Ahías a Jeroboam".

E. Reinado de Nadab – 1 Reyes 15:25-28 La “E” en su hoja es: “Reinado de Nadab, 1 Reyes 15:25-28”. En el capítulo 14 y en la primera parte del capítulo 15 regresas a Judá allí con Roboam. Pero luego en 15:25 lees: “Nadab hijo de Jeroboam comenzó a reinar sobre Israel en el segundo año de Asa, rey de Judá. Reinó sobre Israel dos años”. Nadab sólo reinó dos años. Sólo tienes estos cuatro versículos que hablan de él, versículos 25-28. En realidad no es un rey importante y murió en lo que podríamos llamar una revuelta palaciega. Lees en el versículo 27: “ Baasa , hijo de Ahías, de la casa de Isacar, conspiró contra él y lo derrotó en Gibetón , una ciudad filistea, mientras Nadab y todo Israel la sitiaban. Baasa mató a Nadab en el tercer año de Asa, rey de Judá, y lo sucedió en el trono.

2. La dinastía de Baasa
a. La sucesión
de Baasa Eso nos lleva al “2”, “La dinastía de Baasa ”, y tengo varios subpuntos allí. “a” es “Su Sucesión”. No voy a dedicar mucho tiempo a esta dinastía de Baasa , pero su sucesión es 1 Reyes 15:27-30 y luego 33 y 34. Como ya sabemos, Baasa mató a Nadab que era hijo de Jeroboam. Luego mató a toda la casa de Jeroboam, cumpliendo la predicción de Elías de que la casa de Jeroboam sería exterminada. Entonces lees en el versículo 29: “No dejó a Jeroboam respirar a nadie; los destruyó a todos, conforme a la palabra del Señor dada por medio de su siervo Ahías silonita, a causa de los pecados de Jeroboam.
b. Las guerras de Baasa contra Judá – 1 Reyes 15:32
 Muy bien, “b” es: “Sus guerras contra Judá, 1 Reyes 15:32”. Acabamos de recibir la breve declaración: “Hubo guerra entre Asa y Baasa , rey de Israel, durante sus reinados”. Ahora leemos más sobre eso cuando leemos sobre el gobierno de Asa en el Sur. Baasa peleó contra Asa en el sur. La ocasión de esa hostilidad fue el intento de impedir que los norteños fueran al sur a adorar. Jeroboam construyó allí los altares. Estaba preocupado por eso, y cuando Baasa suba al trono, todavía está preocupado por eso. Como comentamos la semana pasada, cuando Baasa ataca el sur, Baasa provoca que Asa haga una alianza con Ben- Hadad de Damasco en Siria. Entonces Baasa se vio obligado a detener la presión que había estado ejerciendo sobre el sur. Muy bien, esas fueron sus guerras contra Judá.

C. La profecía de Jehú – 1 Reyes 16:1-7 “c”, “La profecía de Jehú, 1 Reyes 16:1-7”. Ahora bien, aquí a Jehú se le llama “Jehú hijo de Hanani ”. No es el mismo Jehú que luego fue rey. Pero este Jehú era un profeta y le dijo a Baasa que su casa sería destruida tal como la de Jeroboam. Lees en el versículo 3 que el Señor dice a través de Jehú: “Estoy a punto de consumir a Baasa y a su casa. Haré tu casa como la de Jeroboam hijo de Nabat . Los perros se comerán a los de Baasa que mueran en la ciudad y las aves del cielo se comerán a los que mueran en el campo.

d. El reinado de Ela – 1 Reyes 16:8
 “d”, es: “ Reinado de Ela , 1 Reyes 16, verso 8 y siguientes”. Era hijo de Baasa y, nuevamente, no era un rey importante. Sólo reinó dos años. Al final del versículo 8 lees: “ Ela hijo de Baasa comenzó a ser rey de Israel, y reinó en Tirsa dos años”.
 Luego obtienes otra revolución que es “e”, “ Usurpación de Zimri , 1 Reyes 16:9-13”. Zimri , uno de los oficiales de Ela , conspiró contra él. Y lees en 10: " Entró Zimri , lo hirió y lo mató... luego lo sucedió como rey". Entonces Zimri era uno de los oficiales de Ela . Conspira contra él. Lo mata y luego hace lo mismo que había hecho Baasa . Mata a toda la casa de Baasa . Y lees eso en el versículo 11: “Mató a toda la familia de Baasa . No perdonó a ningún varón, ya fuera pariente o amigo”. El reinado de Zimri , sin embargo, duró muy poco. Reinó durante siete días. Lees eso en el versículo 15: “ Zimri reinó en Tirsa siete días”. Y luego se suicidó. Lees en el versículo 18, cuando Omri marcha contra Tirsa donde estaba Zimri , lees en el versículo 17: “ Omri y todos los israelitas con él se retiraron de Gibetón y sitiaron Tirsa. Cuando Zimri vio que la ciudad había sido tomada, entró en la ciudadela del palacio real y prendió fuego al palacio a su alrededor. Y murió a causa de los pecados que había cometido, haciendo lo malo ante los ojos del Señor, andando en los caminos de Jeroboam.

F. Interregno, cuatro años Y luego "f" en su hoja es: " Interregno , cuatro años". Parece que después de la muerte de Zimri , parece que hubo un tiempo de lucha entre Omri y Tibni por el reinado. Parece que pasaron cuatro años antes de que Omri finalmente gane y consolide el poder lo suficiente como para ser proclamado rey y gobernante. La razón por la que digo esto es que si miras 1 Reyes 16:15, lees allí: “En el año 27 de Asa, rey de Judá, Zimri reinó en Tirsa siete días”. Y luego Zimri se suicida. Pero compara eso con 16:23 donde Omri se convierte en rey y lees: “En el año 31 de Asa, rey de Judá, Omri se convirtió en rey de Israel. Reinó 12 años”. Seis de ellos en Tirsa; ese es el versículo 23. Entonces ese es el año 31 comparado con el año 27 de Asa. Entonces parece que hubo un período de cuatro años en el que hubo lucha entre Omri y Tibni . En el versículo 21, “El pueblo de Israel se dividió en dos facciones: la mitad apoyaba a Tibni como rey, la otra mitad apoyaba a Omri . Pero los seguidores de Omri resultaron más fuertes que los de Tibni . Entonces murió Tibni y Omri comenzó a reinar”. Realmente comienza oficialmente a reinar en el año 31 de Asa. Así que parece que hay un período realmente largo de inestabilidad e incertidumbre sobre quién realmente iba a ganar y convertirse en rey.

D. La dinastía de Omri
1. Omri mismo – 1 Reyes 16:15-28
a. Sucesión – 1 Reyes 16:21-22 b. Su nueva capital
 Ok, eso nos lleva a "D". Esas fueron las dos primeras dinastías de Israel. "D" es "La dinastía de Omri ". Y "1" bajo "D" es " Omri mismo, 1 Reyes 16:15-28". Tenía tres subpuntos allí, el primero es: “Sucesión, 1 Reyes 16:21, 22”. Ya hemos visto eso. Lees en los versículos 21 y 22 acerca de esa lucha entre Omri y Tibni , y luego, en realidad, en el versículo 23 lees que él se convierte en rey. Leíste que reinó 12 años, seis de ellos en Tirsa, lo que significa que reinó seis años en Samaria. La “D” en su hoja es: “Su nueva Capital”. Lees el versículo 24: “Compró a Sémer la colina de Samaria por dos talentos de plata y edificó una ciudad en la colina, llamándola Samaria en honor a Semer , el antiguo dueño de la colina”. Omri es un gobernante importante. Selecciona un sitio que estaba estratégicamente ubicado. Fue bien elegida, situada sobre una colina, fácil de defender, situada en el centro del territorio del Reino del Norte y establece allí una nueva ciudad capital. Samaria siguió siendo la capital del Reino del Norte desde ese momento hasta el momento del cautiverio en 722 a. C. Rápidamente llegó a ser incluso más grande que Jerusalén hasta convertirse en la ciudad más importante de Palestina. Cuando los asirios finalmente llegaron y atacaron el Reino del Norte, Samaria pudo resistir durante tres años. Sitiaron esa ciudad que era una ciudad difícil de tomar y pudieron resistir hasta que finalmente tuvieron que rendirse. Pero Omri funda una nueva capital.

C. Su habilidad política "C" es "su habilidad política". Esto está en tu esquema. No se dice mucho sobre eso, pero aparentemente hizo amistad con Judah. No leemos sobre guerras entre los Reinos del Norte y del Sur durante la época de Omri . Allí no hay ninguna referencia a conflicto. Parece que concluyó alianzas con algunas de las naciones vecinas, y eso es claro en el caso de los fenicios porque su hijo Acab se casó con Jezabel, que era hija del rey de Tiro . Eso lo leíste en 1 Reyes 16, versículo 31, bajo los comentarios sobre Acab donde dice que “ Se casó con Jezabel, hija de Etbaal , rey de los sidonios, y comenzó a servir a Baal y adorarlo”. Pero sin duda se trataba de una alianza matrimonial concertada entre Omri y Etbaal , rey de los sidonios.

d. La importancia
de Omri Muy bien, "D" es: "Su importancia". No se dice mucho sobre él en 1 Reyes. Sólo tienes los versículos 23-28, seis versículos. Pero lo interesante es que en los registros asirios, Tiglat-Pileser III se refiere a Israel como “la Tierra de Omri ” ya en el año 733. Eso es 733 a.C., 150 años después. Omri sería alrededor del 880 a.C. En el 733 a.C., Tiglat-pileser III, refiriéndose a Israel, habla de él como “la tierra de Omri ”. Salmanasar III llama a Jehú, el “hijo de Omri ”. Jehú está arrodillado ante el gobernante asirio dando el tributo, pero Salmanasar llama a Jehú el “hijo de Omri ”, lo cual es interesante porque en realidad no era el hijo de Omri . De hecho, Jehú fue quien acabó con la dinastía de Omri , o el linaje de Acab. Pero verá que el nombre era importante para los asirios que no conocían todos los detalles de las líneas reales en Israel. Se le conoce simplemente como el hijo de Omri porque está en el trono en Samaria. Y luego también el rey Mesa de Moab sobre la Piedra Moabita dice que “ Omri , rey de Israel, humilló a Moab por muchos años y ocupó la tierra de Medaba ”. Medaba es un área al este de Jericó en el lado oriental del río Jordán. Entonces, a partir de algunas de estas referencias extrabíblicas, se puede dar la idea de que Omri era una figura bastante significativa, aunque el texto bíblico no dice mucho sobre él.
 Ahora, dije algo sobre eso anteriormente en este curso, y creo que la razón por la que el texto bíblico no se centra en Omri es que no es el propósito del escritor de 1 y 2 Reyes detenerse en factores políticos y económicos. Son las cuestiones del pacto, las cuestiones de la fidelidad de Israel al Señor, las que son de suma importancia para el escritor. Y así, en lugar de centrarse en Omri , se centra en Acab, el hijo de Omri , quien introdujo el culto a Baal a través de su matrimonio con Jezabel. Obtienes una cantidad de capítulos completos dedicados a Acab, muchos más que a Omri . Creo que podemos decir que la relación de Acab con Omri es similar a la de Salomón con David en este sentido: cada uno heredó el reino que su padre había establecido. Se podría decir que Salomón entró en escena después de que David realmente había construido el reino . Y Acab entra en escena después de que Omri haya establecido un reino importante en el norte de Israel. Cada uno heredó el reino que su padre había establecido.

2. Acab – 1 Reyes 16-22 a. La Persona de Acab – 1 Reyes 16:29-34 Muy bien, eso nos lleva a Acab, que es el número “2” en tu hoja. Hay allí bastantes capítulos ( caps . 16-22) dedicados a Acab. Notarás que aquí también tengo bastantes subpuntos. El ministerio de Elías y Eliseo, en gran parte, encaja en la época de Acab. Ahora Eliseo va más allá, hasta el tiempo de los hijos de Acab. Pero veamos primero la persona de Acab, 1 Reyes 16:29-34. “En el año 38 de Asa rey de Judá, Acab hijo de Omri comenzó a reinar sobre Israel y reinó en Samaria sobre Israel durante 22 años. Acab, hijo de Omri , hizo más mal ante los ojos del Señor que cualquiera de los que le precedieron. No sólo consideró trivial cometer los pecados de Jeroboam, hijo de Nabat , sino que también se casó con Jezabel hija de Etbaal , rey de los sidonios, y comenzó a servir a Baal y adorarlo. Erigió un altar a Baal en el templo de Baal que construyó en Samaria. Acab también hizo una imagen de Asera e hizo más para provocar a ira al Señor, Dios de Israel, que todos los reyes de Israel antes de él. En tiempos de Acab, Hiel de Betel reconstruyó Jericó. Echó sus cimientos a costa de su hijo primogénito, Abiram , y puso sus puertas a costa de su hijo menor, Segub , conforme a la palabra de Jehová hablada por medio de Josué hijo de Nun.
 Entonces, en lo que respecta a su persona, se le representa haciendo más maldad que cualquier rey anterior a él. No sólo continuó con la adoración del becerro de Jeroboam (y eso casi se convierte en algo trivial), sino que va mucho más allá e instituye la adoración de Baal. Claramente viola no sólo el segundo mandamiento, sino también el primero. Sirvió a otros dioses.

Jericó Tienes esa lista de cosas que hizo que termina con una referencia a la refortificación de Jericó, versículo 34. Jericó había seguido siendo lo que se llama una “ciudad abierta” desde el tiempo de la conquista. Recuerde que cuando los israelitas llegaron a Canaán, el Señor entregó Jericó en sus manos mientras marchaban alrededor de la ciudad y los muros se derrumbaron. Fueron destruidos a manos del Señor. Y Josué en aquel tiempo pronunció una maldición sobre cualquiera que quisiera volver a fortificar Jericó.
 Ahora creo que hay algo de significado en eso. Puedes hacer la pregunta: “¿Por qué Jericó iba a seguir siendo una ciudad abierta?” Me parece que la intención de Dios allí es que esos muros en ruinas fueran un testimonio o un símbolo para todas las generaciones venideras de que Israel había recibido la tierra de la mano del Señor como un regalo de su gracia. No fue su estrategia militar ni su poder militar lo que les adquirió la tierra de Canaán. El Señor se los dio. Y esas ruinas iban a ser un monumento al hecho de que recibieron la tierra de la mano de Dios como regalo de su gracia. De modo que seguiría siendo una ciudad abierta como testimonio del hecho de que la seguridad de Israel no residía en fortificaciones militares. Su seguridad descansaba en otra parte, era en la obediencia al Señor, y el Señor prometió que los protegería.
 Pero ahora tienes un rey en el trono en el norte que no es un verdadero rey del pacto, y él mira esa ciudad con sus muros en ruinas, y en su opinión eso es una desventaja más que una fortaleza. Es una responsabilidad más que un símbolo de promesa. Entonces lees que en la época de Acab, Hiel reconstruye Jericó y creo que eso debe entenderse como fortificarla, reconstruir los muros. Habla de poner los cimientos y levantar sus puertas. Pero lo hace a costa de sus dos hijos según la maldición de Josué.
 Eso se remonta a Josué 6:26. El capítulo seis de Josué habla de la toma de Jericó y Josué dice en el versículo 26: “Maldito delante del Señor el hombre que se propone reconstruir esta ciudad de Jericó. 'A costa de su hijo primogénito pondrá sus cimientos; a costa de su hijo menor levantará sus puertas'”. Y piensas en todo ese tiempo, durante el tiempo de los Jueces, el tiempo de Saúl, el tiempo de David hasta el tiempo de Salomón, incluso con todos los grandes. A pesar de la actividad constructora de Salomón, Jericó siguió siendo una ciudad abierta. Depende de cómo se establezca el momento de la conquista, pero si se sitúa en 1446 a.C., ahora estamos en los 800, quinientos o seiscientos años. Por eso permaneció durante mucho tiempo como una ciudad no fortificada. Pero ahora a Acab no le gusta eso. Creo que la actitud de Acab es que no confía en el Señor sino en sus propias estrategias militares, fortificaciones, ejércitos, etc.

b. Jezabel, la esposa de Acab – 1 Reyes 16:31 “B” es “Su esposa, 1 Reyes 16:31”. Se casó con Jezabel hija de Etbaal , rey de los sidonios. Tiro y Sidón eran prósperas ciudades comerciales marítimas en la costa de Fenicia. El matrimonio probablemente fue concertado en relación con una alianza entre Ethbaal y Omri , el padre de Acab. Como leemos en narraciones posteriores, Jezabel resulta ser una mujer muy decidida y despiadada. Probablemente vino a Israel pensando que esta gente es gente atrasada, gente inculta en comparación con Tiro y Sidón, pensando que su religión era inaceptable. Entonces ella establece el culto a Baal y mantiene un núcleo de 450 profetas de Baal y 400 profetas de la diosa Asera. Lo leíste en 1 Reyes 18:19: “Convocad al pueblo de todo Israel a encontrarse conmigo en el monte Carmelo. Traed a los 450 profetas de Baal y a los 400 profetas de Asera que comen a la mesa de Jezabel. Así que ella proveyó para estos 850 profetas paganos que importó al Reino del Norte.
 También muestra que su idea de realeza es completamente contraria a la idea bíblica o de pacto de realeza en el asunto de la viña de Nabot. Recuerde que Acab estaba disgustado porque no pudo convencer a Nabot de vender su viña, y Jezabel entra en eso y abusa del sistema judicial. Ella hace arreglos para que testigos falsos testifiquen contra Nabot para que lo apedreen. Luego toma la propiedad y se la da a Acab. Es ese incidente. Por supuesto, Acab tuvo cierta complicidad al aceptarlo, y es ese incidente el que lleva a la profecía de juicio de Elías sobre la casa de Acab. Pero Jezabel ciertamente es una figura prominente en el Reino del Norte en esta época y tuvo un papel activo en la introducción del culto pagano en el Reino del Norte. 1 Reyes 16:32, 33, “Levantó un altar a Baal en el templo que edificó en Samaria, e hizo una imagen de Asera, e hizo más para provocar la ira del Señor, Dios de Israel, que todos los demás. los reyes de Israel antes que él”.
 Cuando Jeroboam estableció los becerros de oro, de eso hablamos antes, parece que aunque todavía estaba violando el segundo mandamiento: “no te harás imagen”, todavía estaba intentando adorar al Señor, aunque de manera inapropiada. significa, pero todavía era el Señor. Cuando hizo eso, aquel hombre de Dios de Judá lo reprendió por ello. Y Baasa , mientras continuaba con la adoración del becerro, fue reprendido por Jehú, hijo de Hanani . Pero ahora tienes algo nuevo: no es sólo un becerro de oro. Ahora es la adoración a Baal, y eso lo introduce Acab.

Elías y Eliseo El Señor se opone enviando a Elías y Eliseo. Así que aquí, en el corazón del libro de Reyes, al final de 1 Reyes y superpuesto en la primera parte de 2 Reyes, tienes una gran cantidad de material dedicado a los ministerios de Elías y Eliseo. Creo que el culto a Baal representó la mayor crisis en la vida religiosa de Israel desde la época de la entrada a Canaán hasta la época de Cristo. Si reflexionamos sobre eso, esta es una crisis grave para Israel. ¿Permanecerá la verdadera fe entre el pueblo de Dios? Por eso se presta mucha atención a los ministerios de Elías y Eliseo al enfrentar ese tema.
 Lo interesante es que también tenemos aquí uno de los grandes períodos de milagros y señales, uno de los períodos más grandes que se pueden encontrar en la Biblia. Parece que señales y prodigios suelen acompañar a los grandes momentos decisivos en la historia de la redención. Si reflexionas sobre esto por un minuto, creo que tienes básicamente cuatro períodos en la historia bíblica de grandes milagros. Lo tienes en la época del Éxodo y la Conquista. Los tienes aquí en el tiempo de Elías y Eliseo. Y luego los obtienes durante el tiempo de la vida de Cristo y también en los primeros días de la iglesia. Estos son grandes puntos de inflexión en la historia de la redención, y luego se produce una especie de profusión de milagros en esos períodos críticos de la historia redentora.
 Ok, lo que quiero hacer aquí es detener nuestra discusión sobre Acab por un momento y pasar a la discusión de algo que dije que voy a discutir y es: ¿Cómo llegamos al significado de estas narrativas para hoy? En otras palabras, ¿cómo se predica sobre las narrativas históricas del Antiguo Testamento? Tomemos un descanso y cuando regresemos, quiero abordar ese tema inicialmente de una manera más teórica, y probablemente eso sea todo lo que haremos esta noche. Luego veremos algunas de estas narrativas del ministerio de Elías, que es donde pasaremos para tratar de ilustrar a partir de algunos de esos pasajes de qué hablamos de una manera más teórica. ¿Cómo llegamos al significado de estas narrativas? Así que tomemos un descanso de 10 minutos y regresemos, y continuaremos con eso.

 Transcrito por Daniel Shafer
 Edición preliminar por Ted Hildebrandt
 Edición final por Dr. Perry Phillips
 Narrado nuevamente por el Dr. Perry Phillips