**Robert Vannoy , Exodus to Exile, 강의 5B**

레위기와 민수기

6. 성막이 세워지다 - 출애굽기 40장
 계속 진행하기 전에 슬라이드 32에서 "유형론은 비유가 아니라 역사의 관점에서 성경의 통일성을 이해하려는 노력입니다."라는 글머리 기호를 놓쳤습니다. 내가 구속사 발전의 선상에서 가졌던 도표와 역사를 하나로 묶는 선상의 다양한 지점에서 동일한 진리가 다시 나타나고 있음을 기억하십시오.
 다음 제목은 6장, “성막이 세워짐 – 출애굽기 40장”입니다. 해방 또는 출애굽, 시나이 산, 그리고 태버내클(출애굽기의 세 가지 움직임)에 대한 토론의 시작 부분에서 우리가 책의 기본 구조에 대해 이야기했음을 기억하십시오. 40장에서 우리는 절정에 이릅니다. 40장 17절에 “이에 성막을 세웠으니 이는 둘째 해 첫째 달 초하루에니라”입니다. 그리고 20절에 “증거를 가져다가 궤에 두니라”고 했습니다. 그 증거는 십계명, 그 돌판입니다. “그 궤를 성막에 들여놓고 막는 휘장을 쳐서 증거궤를 가리니 여호와께서 그에게 명령하심과 같았더라.” 34절에 보면 “구름이 회막을 덮고 여호와의 영광이 성막에 충만하더라. 구름이 회막 위에 머물고 여호와의 영광이 성막에 가득하므로 모세가 회막에 능히 들어가지 못하더라”
 성막 건축 지침을 보면 인용문 31, 32쪽에 JA Motyer가 인용한 내용이 있습니다. 그는 "이것이 절정입니다. "라고 말합니다. “하나님이 장막에 거하러 오셨다. 하나님은 그의 백성 가운데 거주하고 계셨습니다. 이것이 출애굽기의 구속사역의 절정이다.”

7. 레위기 ㄱ. 이름 그런 설명과 함께 개요의 7번인 “레위기 . ” 우리는 레위기에 많은 시간을 할애하지 않을 것입니다. 대부분 법적 자료이기 때문입니다. 7 아래의 두 하위 항목에 주목하십시오. a는 "이름"이고 b는 "내용에 대한 일반적인 의견"입니다. 이름에 관한 한 유대 전통에서 그 이름은 책의 첫 번째 줄의 첫 단어에서 따온 것이라고 내가 말한 것을 기억하십시오. 그것은 레위기 1:1의 " weyiqra " 입니다 . "그리고 그가 부르셨습니다." 그래서 유대 전통에서 제목은 "그가 부르셨다"( *weyiqra* )입니다. 우리에게 친숙한 제목인 레위기는 라틴 벌게이트에서 유래했습니다. “Leviticus”라는 단어에서 라틴어 형태를 볼 수 있습니다. 그것은 실제로 레위 사람들, 특히 제사장들의 일과 그들의 의무에 관한 책인 “레위 책”을 의미합니다. 제 생각에는 레위기가 의식, 제사장의 의무, 레위인의 의무, 신의 종류에 대한 책의 강조를 반영하기 때문에 유대 전통의 제목보다 책의 내용에 대해 무엇인가를 말하는 불가타 제목을 갖는 것이 더 낫다고 생각합니다. 제사, 축제 등

b. 콘텐츠에 대한 일반 의견

 b항, “내용에 대한 총평.” 이 책은 주로 의식 입법입니다. 그 역사적 틀은 여전히 시내산의 이스라엘이다. 첫 번째 구절이 “여호와께서 회막에서 모세를 부르시니”로 시작하는 것을 볼 수 있습니다. 이와 같이 시나이에서 이스라엘은 여호와께서 그들을 한 나라로 만드신 목적을 위해 준비되고 있습니다. 그 목적은 출애굽기 19장 6절에 나와 있습니다. 여기서 주님은 “너희는 내게 대하여 제사장 나라가 되며 거룩한 백성이 되리라”고 말씀하셨습니다. 이스라엘은 다른 모든 민족들과 구별되어야 합니다. 그런 다음 이스라엘은 민족들 사이에서 중재자 역할을 하는 제사장의 임무를 수행해야 합니다. 하나님은 이미 이스라엘에게 법적 자료의 많은 법적 부분을 주셨습니다. 먼저 기초적인 율법인 십계명이 있고 그 다음에 언약서인 출애굽기 20-23장이 있습니다. 그리고 그는 40일 동안 머물렀던 산으로 다시 올라갔습니다. 그런 다음 성막 건축에 관한 모든 규정을 가지고 있습니다(출애굽기 27-31장, 36-40장). 출애굽기 끝에서 성막이 세워지고 이제 레위기에서 죄 많은 백성이 어떻게 거룩하신 하나님께 다가갈 수 있고 받아들여짐을 확신할 수 있습니다. 죄 많은 사람들이 어떻게 거룩하신 하나님께 다가가 받아들여지는 것을 확신할 수 있는지가 이 책의

기본 취지라고 생각합니다 . 1) 핵심 구절: 레. 17:11 – 대속 속죄 레위기의 핵심 구절은 17장 11절입니다. 내가 이것을 너희에게 주어 제단에서 속죄하게 하겠다. 생명을 속죄하는 것은 피이다.” 그래서 이 책의 근본적인 사상은 피의 제사를 통해 제공되는 대속적 속죄입니다. 이 책의 또 다른 중요한 특징은 제사장의 의무를 규정한다는 것입니다. 제사장은 주님과 그의 백성 사이에 필요한 중개자입니다. 이 책의 성격은 레위기 20장 26절에서 살아납니다. “나 여호와가 거룩하니 너희도 내게 거룩할지어다. 그리고 나는 너를 열국 중에서 구별하여 내 소유로 삼았다.” 그래서 주님의 거룩하심에 관한 책입니다. 주님은 거룩하시며 그분의 백성이 거룩하기를 원하십니다. 그의 백성은 다른 모든 백성과 구별되어야 한다.

2) 법의 종류 법의 종류를 살펴볼 수 있다. 재료의 5가지 범주를 간단히 지적하겠습니다. 첫째, 죄인이 제물을 바칠 수 있고 또 바쳐야 하는 상황이 있습니다. 둘째, 당신은 그가 가져와야 할 희생의 종류와 그것을 어떻게 바쳐야 하는지에 관한 지침을 가지고 있습니다. 셋째, 사제의 자격과 의무가 기술되어 있다. 넷째, 성적인 순결에 관한 구체적인 법이 주어진다. 그 가르침은 성의 영역에서 가나안 관습의 배경에 대해 설정되어야 합니다. 당신은 특히 레위기 18장과 20장에서 그것을 발견할 수 있는데, 거기에는 여호와께 가증하다고 일컬어지는 이스라엘 백성에게 금지된 것들에 대한 자세한 설명이 있습니다. 가나안 사람들처럼 하지 마십시오. 다섯째로 의식의 정결함과 부정함에 관한 법입니다. 예를 들어, 시체, 나병, 동물 등과의 접촉 금지.
 레위기에서 법으로 규정된 것들이 그런 종류의 것들입니다. 이 책은 이스라엘 사람들이 매일매일 직면했던 일들을 다루었기 때문에 고대 이스라엘 사람들에게 매우 중요한 책입니다. 다시 말해, 그들이 일상적인 업무를 수행한다면 이러한 법률에서 말하는 종류의 문제에 직면하게 될 것입니다. 이제 나는 우리가 구약 경륜 아래 살지 않기 때문에 이 책이 상당히 다른 의미를 갖는다고 생각합니다. 이 의식의 율법은 다시 그리스도를 가리키고 그리스도 안에서 완성과 성취를 찾는 모형론적 의미를 가집니다. 히브리서에는 “황소와 염소의 제사는 끝내 죄를 없이 하지 못하느니라”고 기록되어 있습니다. 그것은 그리스도께서 오셨을 때 성취될 그리스도의 희생에 의해서만 가능했습니다. 그는 최후의 제물이었다. 그리스도 안에서 성취된 이 구약의 의식에서 예표되고 예표된 모든 것입니다. 그러면 이러한 규정은 더 이상 새 계약에서 날마다 구속력이 없습니다. 그래서 우리에게는 그 의미가 고대 이스라엘 사람들에게 그랬던 것과는 상당히 다른 형태를 띤다고 생각합니다. 먼저 이 율법에서 희생 제물, 정결 예식, 안식년, 희년과 같은 제도, 성경의 나머지 부분에 대한 언급을 이해하기 위한 배경을 볼 수 있다고 생각합니다. 일부는 구약에, 일부는 신약에 있습니다. 따라서 그러한 종류의 참조를 이해하고 싶다면 레위기에 그러한 설명이 있음을 알 수 있습니다.
 둘째, 당신은 구약에서 전형적인 방식으로 그리스도를 봅니다. 이 모든 의식은 그리스도를 향하고 있습니다. 속죄와 성화와 헌신의 책이며 의미가 있습니다.
 셋째, 이스라엘의 예배를 다른 고대 민족의 예배와 비교할 수 있는 일반적인 종교사의 관점에서 볼 때 흥미롭습니다. 그것은 신학적인 것보다 역사적인 것입니다. 이스라엘은 어떻게 예배를 드렸습니까? 가나안 사람들은 어떻게 예배를 드렸습니까? 그것은 종교의 역사의 관점에서 보는 것입니다. 레위기는 구약 시대에 이스라엘이 어떻게 예배를 드렸는지에 대한 많은 정보를 제공합니다.
 마지막으로, 정통 유대인에 관한 한, 구약성경에 있는 것과 어느 정도 유사한 의미를 가지고 있습니다 . 그것이 성전의 매일의 제사였든, 그것의 대부분은 음식법과 안식일과 관련이 있습니다. 한 주석가는 오경에서 가장 공부하기 좋아하는 책이 무엇인지 물었을 때 비유대인 배경을 가진 사람들이 창세기를 고를 것이라고 지적했습니다. 반면에 대부분의 정통 유대인들은 아마도 레위기라고 말할 것입니다. 왜냐하면 레위기에는 오늘날에도 여전히 그들의 삶을 지배하는 자료가 항상 있기 때문입니다.

8. 제사에 관한 규례 - 레위기 1-7장

9. 제사장의 봉헌 – 레위기 8-9장
10. 나답과 아비후의 반역 – 레위기 10장 이러한 일반적인 설명 외에 개요 번호 8, “제사에 관한 규례 – 레위기 1-7장”에 주목하십시오. 그 자료를 보면 희생에 대한 더 많은 정보를 얻을 수 있습니다. 9번, “제사장 봉헌 – 레위기 8-9장.” 나는 그것에 대해서도 언급하지 않을 것입니다. 그러나 10장, “나답과 아비후의 반역 – 레위기 10장”에 몇 가지 논평을 하고 싶습니다. 레위기 10장은 역사적이다. 그것은 나답과 아비후의 반역과 여호와께서 그것을 다루시는 방식입니다. 이 책의 몇 안 되는 서술 부분 중 하나입니다. 1절을 보면 “나답과 아비후의 아들 아론이 향로를 가져다가 거기에 불을 담고 향을 더하였더니 그들은 여호와의 명령을 어기고 다른 불을 여호와 앞에 바쳤습니다. 불이 여호와 앞에서 나와 그들을 삼키매 그들이 여호와 앞에서 죽은지라 모세가 아론에게 이르되 이는 여호와께서 이르시되 내게 가까이 오는 자 중에서 내가 거룩함을 나타내겠고 온 백성 앞에서 내가 존귀하리라 하신 말씀이 이러하니라 아론이 잠잠하니라 모세는 아론의 삼촌 웃시엘 의 아들 미사엘 과 엘사반을 불러 그들에게 말했습니다. 네 사촌을 성소 앞에서 멀리 진영 밖으로 메고 나가라' 그래서 그들은 모세가 명령한 대로 옷을 입은 채 그들을 진영 밖으로 메고 나갔다. 모세가 아론과 그의 아들 엘르아살과 이다말 에게 이르되 너희는 머리를 풀지 말며 옷을 찢지 말라 너희가 죽을까 하노라 여호와께서 온 회중에게 진노 하시리라 8절에 보면 “여호와께서 아론에게 이르시되 너와 네 아들들은 회막에 들어갈 때에 포도주나 독한 독주를 마시지 말라 너희가 죽을까 하노라. 이는 대대로 지킬 영원한 규례니라.”
 그래서 여기에서 여호와 앞에 승인되지 않은 불로 묘사된 것을 바친 나답과 아비후의 이야기가 있습니다. 그것이 정확히 무엇인지는 더 이상 설명하지 않습니다. 어떤 죄가 있었는지 정확히 알기 어렵습니다. 어떤 사람들은 향로에 넣은 숯불이 번제단에서 가져온 것이 아니라고 주장합니다. 9장 마지막 절에 올라가면 모세와 아론이 제사장을 구별한 일과 관련 하여 24절을 보면 불이 여호와 앞에서 나와 번제물과 제단의 기름을 사른지라.” 다른 말로 하면, 앞 장 끝에 있는 그 제단은 말하자면 주님에게서 온 신성한 불로 밝혀졌습니다. 나답과 아비후는 번제단이 아닌 다른 숯불을 취했습니까? 속죄일에 대한 논의가 있는 레위기 16장으로 가서 12절을 보면 “아론은 여호와 앞 제단에서 숯불을 태우는 뜻과 곱게 한 움큼 두 움큼을 취하여 지상 향.” 그래서 화재의 원인이 되었을 수도 있습니다.
 다른 사람들은 그것이 향과 관련이 있다고 생각합니다. 그들은 향을 추가한 다음 출애굽기 30:34-38로 돌아가서 향을 만드는 방법을 설명합니다. 그래서 아마도 그들은 그것에 대한 지침을 따르지 않았을 것입니다. 그러나 그것이 무엇이든 간에 규정된 규정을 부주의하거나 고의적으로 어기는 일이 있었고 그로 인해 나답과 아비후가 불에 타 죽었습니다.
 8절과 9절에 “너와 네 아들들은 회막에 들어갈 때마다 포도주나 독한 독주를 마시지 말라 그리하면 너희가 죽을까 하노라”는 말씀 때문에 술취함이 관련되었을 수 있다고 제안하기도 합니다. 나답과 아비후는 술에 취했습니까? 술에 취한 것이 문제였습니까? 그러나 그것이 무엇이든 그것은 가혹한 형벌이었습니다.
 이것은 이스라엘의 준수 의식의 시작 부분에 있는 나답과 아비후에게서 모범을 보이는 것일 수 있습니다. 그 시작이 중요한 것은 예배가 바른 기초 위에 세워지고 규례가 지켜지도록 본보기가 되는 것입니다. 사도행전 5장에서 아나니아와 삽비라에게 일어난 일과 나답과 아비후에게 일어난 일 사이에 유사점이 있다고 생각합니다. 확실히 다른 사람들은 그 후에 아나니아와 삽비라나 나답과 아비후보다 더 나쁘거나 더 나쁜 일을 행했지만 이 사람들처럼 그들의 목숨으로 그 댓가를 치르지 않았습니다. 그러나 주님은 규정을 따르는 것의 중요성을 다시 한 번 분명하고 강력한 방식으로 강조하고 계십니다. 이스라엘은 하나님의 언약 백성으로서의 존재를 시작하고 있습니다. 이것이 10장 "나답과 아비후의 반역"에 대한 몇 가지 설명입니다.

11. 기타 법률 – 레위기 11-27장

 11번은 "기타 법 – 레위기 11-27장"과 같은 포괄적인 것입니다. 당신은 레위기 16장의 속죄일을 포함하여 절기를 주목합니다. 그리고 그 모든 법적 자료, 확실히 16장은 매년 속죄일을 기념하는 중요한 장입니다. 그 날에 대제사장이 자기와 자기 권속과 이스라엘 온 회중을 위하여 속죄하고 그리고 그것은 연간 달력에서 중요한 날이었습니다.
 16장 외에 23장을 추가할 수 있습니다. 23장에는 지켜야 할 세 가지 주요 연례 절기가 언급되어 있기 때문입니다. 레위기 23:4-8에서 유월절과 무교병에 대한 논의가 있음을 알 수 있습니다. 6절, “그 달 십오일은 주의 무교절이니라.” 7절 첫째 날은 성회로 모이고 5절에 여호와의 유월절은 그 달 십사일 저녁때에 시작되고 그 달 십오일은 무교절이라. 그래서 유월절과 무교절은 4-8절에 있습니다.
 그런 다음 레위기 23장 15-22절에 칠칠절이 있습니다. 신약에서는 오순절이라고 합니다. 그러므로 “안식일 이튿날 곧 너희가 요제로 곡식 단을 가져온 날부터 칠 주를 세어라. 일곱째 안식일 이튿날까지 오십 일[ “오순절” 또는 50일]을 세어 보십시오 .” 그리고 그 칠칠절에 대한 설명. 그런 다음 레위기 23:33-43에 초막절이 있습니다. 그것은 속죄일 직후에 온다. 그래서 이 세 절기, 유월절, 칠칠절, 초막절은 이스라엘의 삶에서 매우 중요한 연례 절기였습니다.

12. 시내산을 떠나기 위한 준비 – 민수기 1:1-10:10 ㄱ. 민수기

1) 이름

 그것은 우리를 12, “시나이를 떠나기 위한 준비 – 민수기 1:1-10:10”로 인도합니다. 문자 a는 "민수기"입니다. 그리고 다시 그 아래에는 1) "이름"과 2) "내용"이라는 두 개의 하위 항목이 있습니다.
 첫째 , 이름에 관한 한, 히브리 전통에서 그 이름은 "광야에서"를 의미하는 *베미드바르 입니다.* 1절에 “여호와께서 시내 광야에서 모세에게 이르시되”에서 나옵니다. 사막에서는 *bemidbar 입니다* . 이 경우 히브리어 본문의 다섯 번째 단어입니다. 영어 이름 "Numbers"는 70인역, 그리스어 *Arithmoi 에서* 유래한 후 우리의 영어 전통으로 이어집니다. *Arithmoi* 에 대한 번역은 "민수기"입니다. 이제 이 경우 책의 제목이 "광야에서"라는 히브리 전통에서 나온 것이 아닌 것이 유감스러운 일이라고 생각합니다. "숫자"라는 제목보다 책. “민수기”라는 제목을 읽고 첫 장을 시작하면 이 모든 인구 조사가 4장까지 있습니다. 그리고 책의 마지막인 26장에는 또 다른 인구 조사가 있습니다. 5장으로 구성되어 있습니다. 책의 90%는 숫자나 인구 조사와 관련이 없습니다. 그래서 "광야에서"라는 제목이 사람들에게 책을 읽도록 격려하고, 2) 민수기의 내용
가

) 연대기 내용에 관해서는 책의 연대기적 구조를 살펴보는 것이 내용을 파악하는 길이라고 생각합니다. 이 책은 38년의 기간을 다룹니다. 이스라엘은 시내산에서 2년, 광야에서 38년을 보냈습니다. 민수기 1:1과 신명기 1:3을 비교하면 알 수 있습니다. 민수기 1:1을 보면 다음과 같습니다. , “이스라엘 자손이 애굽 땅에서 나온 지 이년 이월 초하루에 여호와께서 시내 광야 회막에서 모세에게 일러 가라사대” 첫째 날 둘째 달 둘째 해 신명기 1장 3절을 보면 “사십년 십일월 초하루에 모세가 여호와께서 자기에게 명하신 모든 일을 이스라엘 자손에게 선포하였더라”고 기록되어 있습니다. 따라서 민수기는 38년 기간입니다.
 이스라엘 백성은 약 2년 동안 시내산 진영에 있었습니다. 출애굽기 19장 1절에서 “이스라엘이 애굽에서 나온 지 삼 개월에 시내산에 이르니라”에서 알 수 있습니다. 그러자 민수기 10장 11절에 “이년 이월 이십일에 구름이 증거의 성막 위에서 떠오르매” 이스라엘이 시내산에서 출발한 곳입니다. 그리하여 그들은 출애굽 후 삼월부터 출애굽 후 이년 이월 이십일까지 시내산에 있었다. 민수기 1:1에서 10:10까지는 19일의 기간을 다루고 있습니다. 즉, 민수기 1:1, 1:1, 즉 2년 2월 1일에 그 앞의 본문으로 돌아가면; 민수기 10:11: 둘째 해 둘째 달 이십일. 민수기 1:1-10:11은 이스라엘이 시내산에 머물렀던 마지막 19일입니다. 그것은 기본적으로 처음 10장, 인구 조사이며, 그 중 일부는 그들이 시나이를 떠나기 위해 스스로를 조직하고 있었습니다.
 그들은 시내산을 떠났고, 다음 중요한 사건은 민수기 13:14에 설명되어 있습니다. 그곳에서 그들은 가나안 땅으로 들어가는 바로 남쪽 입구인 가데스 바네아에 도착합니다. 그곳에서 그들은 가데스 바네아에서 가나안 땅으로 정탐꾼을 보냅니다. 정탐꾼들이 돌아오자 갈렙과 여호수아를 제외한 대부분의 사람들이 말했습니다. 이 사람들은 우리에게 너무 강력합니다.” 여호와께서 그들에게 진노하사 이르시되 믿음이 없고 나를 의뢰하여 너희를 가나안 땅으로 인도하지 아니하는 이 세대는 광야에서 죽으리라 하시니라 20세 미만의 세대가 장성하여 최종적으로 가나안 땅에 들어갈 것입니다.

 따라서 13, 14번은 방황의 38년인 15-20번에 도달할 때까지 다음 중요한 사건입니다. 다시 말해, 그 38년 기간에 대해 이야기하는 장은 단 6장뿐입니다. 이것은 그 오랜 기간에 대한 꽤 압축된 설명입니다. 20장이 그 방황 기간의 끝이라는 것을 어떻게 알 수 있습니까? 민수기 20장 1절부터 36장 13절까지가 출애굽 후 40년이 되기 전의 마지막 해로 나타나기 때문입니다. 그 근거는 무엇입니까? 민수기 20:1을 보십시오. “정월에 이스라엘 자손의 온 회중이 신 광야에 이르러 가데스에 머물렀더니 그곳에서 미리암이 죽어 묻혔습니다.” 자, 민수기 20장 1절의 문제는 "첫 달에"라고 말하지만 연도는 말하지 않는다는 것입니다. 잠시 후에 다시 다루겠습니다. 정월에 그들이 신 광야에 이르러 가데스에 머물렀고 미리암이 죽어 장사되었더라 20장으로 더 내려가면 22절에서 아론의 죽음에 대해 읽습니다. 22절에 “이스라엘 자손의 온 회중이 가데스에서 발행하여 호르 산에 이르렀고 여호와께서 에돔 변경 호르 산에서 모세와 아론에게 이르시되 아론은 그의 열조에게로 돌아가고 내가 이스라엘 자손에게 주는 땅에 들어가지 못하리니 이는 너희가 다 여호와의 명령을 거역한 연고니라 므리바 물'이라고 했습니다 .'” 28절을 보면 “아론은 그곳 산꼭대기에서 죽었습니다.
 모세와 엘르아살이 산에서 내려오니 온 회중이 아론의 죽은 것을 알고 이스라엘 온 족속이 그를 위하여 삼십일을 애곡하니라 그래서 아론이 죽는 민수기 20장 1-29절부터 민수기 33장 36절까지 가면 민수기 33장은 이스라엘이 광야를 방황하다가 멈춘 모든 장소를 열거한 장입니다. 그리고 그 목록의 36절에 이르면 “ 에시온 게벨을 떠나 신 광야의 가데스에 진을 쳤습니다.”라고 읽습니다. 이제 민수기 33:36과 20:1을 비교하십시오. “정월에 이스라엘 온 회중이 신 광야에 이르니라. 그들은 가데스에 머물렀다.” 보십시오, 진과 가데스의 광야가 있습니다. 그리고 37절에 “가데스를 떠나 호르 산에 이르니라”고 기록되어 있습니다. 그것은 20:22, “이스라엘 온 회중이 가데스에서 발행하여 호르산에 이르고 ” 아론이 죽은 곳은 호르 산입니다 . 그래서 33장 37절에 “그들이 가데스를 떠나 에돔 변경에 있는 호르산 에 이르렀고
 제사장 아론은 여호와의 명대로 호르 산에 올라가서 죽었”고 그 날짜를 “이스라엘 자손이 애굽 땅에서 나온 후 40년 5월 1일”로 정하였다. 그래서 그것은 20장이 40년에 시작된다는 것을 가리킨다. 20장 1절로 돌아가 보십시오. “정월에 그들이 신 광야에 이르니라.” 몇 년의 첫 달? 그때가 마흔살이었나? 그곳은 미리암이 죽은 곳이고 아론이 죽은 곳이기 때문입니다. 그러므로 20:1부터 36:13까지 작년에 관한 내용이 있다는 것이 분명해 보입니다. 마흔 살. 이 연대기를 추적하면 책의 구조를 알 수 있습니다. 15장에서 20장은 실제로 그 38년 기간의 대부분을 차지합니다. 처음 10장 이스라엘은 시내산에 있습니다. 그리고 13에서 14까지는 Kadesh에 있습니다. 그리고 15년에서 20년은 38년의 광야 방랑 기간이며, 그 후 초점은 그들이 약속의 땅에 들어가기 위해 자리를 잡는 40년째 되는 해입니다.

비. Men of War는 번호가 매겨지고 위치가 지정되었습니다 – Num. 1:1 ~ 2:24

 계속해서 b로 가봅시다 . 여호와께서는 모세에게 20세 이상으로 나가서 싸울 수 있는 모든 남자의 수를 세라고 명하셨습니다. 민수기 1장 2절과 3절에 주님께서 말씀하셨습니다. 너와 아론은 이스라엘에서 군대에 입대할 수 있는 이십 세 이상의 모든 남자를 그들의 반열에 따라 계수하라.” 1장의 나머지 부분은 각 지파에 얼마나 많은 그러한 전사들이 있었는지 설명합니다.

1) 호적수
 1장 46절에 보면 각 지파의 수를 다 더한 총수가 603,550명이라고 나옵니다. 유사한 인구 조사가 책의 끝인 26장에서 행해지며 거기에서 보면 51절에 전체 숫자가 601,730명이었습니다. 따라서 거의 동일하지만 약간 적습니다. 그러나 그 38년 동안 한 세대 전체가 죽고 다른 세대가 그 자리를 차지했습니다. 600,000은 20세 이상의 전투원의 어림수입니다.
 이제 그것으로부터 추론하면 20세 이상의 남성이 600,000명이라면 20세 미만의 남성도 있고 여성도 있습니다. 따라서 출애굽 당시 이스라엘의 전체 인구는 아마도 600,000명에 3을 곱했을 것입니다. 따라서 3을 곱하면 총 인구가 1,800,000명, 거의 200만 명이라는 뜻입니다. 일반적으로 이스라엘 인구에 대해 주어진 어림수는 200만에서 300만 명입니다. 그리고 그 많은 사람들이 많은 질문을 제기했습니다. 그리고 성경을 영감받은 것으로 보지 않고 이 시대의 이 역사에 대한 신뢰할 수 있는 설명으로 보지 않는 사람들에 의해서만 그런 것이 아닙니다.
 거기에 얼마나 많은 이스라엘 사람들이 있었는지에 관한 몇 가지 질문은 구약성경 자체에서 발생합니다. 예를 들어, 신명기는 이 효과에 대해 계속해서 말합니다. 신명기 7장 1절을 보십시오: “네 하나님 여호와께서 네가 가서 얻을 땅으로 너를 인도하시고 네 앞에서 여러 민족 곧 헷 족속과 기르가스 족속과 아모리 족속과 가나안 족속과 브리스 족속과 히위 족속과 여부스 족속을 쫓아 내실 때에 ,” 그리고 다음 문구에서 “너보다 크고 강한 일곱 나라!” 이스라엘 백성이 200만, 300만 명일 때 가나안 땅에 이스라엘보다 크고 강한 일곱 민족이 있었느냐? 그것은 신명기에서 여러 번 반복됩니다. 7장 17절을 보십시오. 우리가 어떻게 그들을 몰아낼 수 있습니까?” 600,000 명의 군대가 있습니까? 신명기 9장 1절로 가십시오. “이스라엘아 들으라. 이제 네가 요단을 건너 너보다 강하고 강한 나라들로 들어가고 성벽이 하늘에 닿은 큰 성읍을 얻으려니와 . 사람들은 강하고 키가 큽니다.” 신명기 11:23, “그 때에 여호와께서 이 모든 민족을 네 앞에서 쫓아내실 것이요 너는 너보다 크고 강한 나라를 차지할 것이요” 그래서 그런 문구가 있습니다. 출애굽기 23:29로 돌아가면 또 다른 흥미로운 진술이 있습니다. “여호와께서 가나안 족속과 헷 족속과 히위 족속에게 이르시되 이 땅이 황무지가 되고 들짐승이 번성하므로 내가 일 년 안에는 그들을 쫓아내지 아니하리라 하셨느니라” 인구는 사람들을 통제하기 위해 국가를 관리하기에 충분히 크지 않을 것입니다. 그래서 주님은 그들을 당장 쫓아내지 않겠다고 하십니다. 따라서 이러한 인구 조사 수치를 이해하는 방법에 대한 질문이 제기되었습니다.

2) 구약의 큰 숫자 이해하기: 3가지 접근법 a) 숫자는 문자적이고 정확하다

 큰 수를 해석하기 위한 세 가지 기본 접근 방식이 있습니다. 그들 각각에 대해 몇 가지 의견을 제시한 다음 더 큰 질문으로 돌아가겠습니다. 첫 번째 접근 방식은 숫자가 영어 성경에서 번역된 방식을 기반으로 영어 성경에서 번역된 대로 인구 조사 숫자를 받아들이는 사람들입니다. 이것이 원문에 사용된 히브리어 용어와 단어의 가장 분명한 의미입니다. 인용 페이지 41을 보면 그 관점을 대표하는 두 사람이 있습니다. 페이지 하단, New Bible Commentary의 MacRae , “ The 크기가 큰 숫자 ~에 이것 인구 조사 가지다 만들어진 ㅏ 어려움 ~을 위한 일부 독자, WHO 찾다 그것 딱딱한 에게 믿다 저것 그만큼 국가 ~의 이스라엘 ~였다 그래서 많은 ~ 동안 그것은 3월 ~을 통해 그만큼 황야. 아직 언제 우리 고려하다 그만큼 크기가 큰 가족들 저것 ~이었다 습관적인 그리고 그만큼 길이 ~의 시간 저것 ~였다 보냈다 전에 이집트 에서 그만큼 시작 ~의 그만큼 압박, 그만큼 양 ~의 증가하다 ~이다 본 에게 아니다 ~에 모두 무모한. ” 44쪽에 가면 EJ Young도 같은 관점을 취합니다. 그는 “ 세 반대 에게 이것들 챕터 가지다 계속 ~ 이다 만들어진. 하나, 만약 그만큼 숫자 ~의 화이팅 남자들 ~였다 ~에 대한 600,000, 그만큼 총 인구, 그것 ~이다 주장, ~일 것이다 그 다음에 BE ~에 대한 2 1/2 백만, 그리고 그것 ~일 것이다 가지다 계속 ~ 이다 불가능한 ~을 위한 그만큼 칠십 가족들 어느 왔다 ~ 안으로 이집트 에게 가지다 곱한 따라서 급속히 ~ 동안 그만큼 시간 ~의 그들의 압박." 히브리인의 열매가 풍성하기 때문에 불가능한 일이 아니라고 말씀하십니다. " 둘, 그만큼 황야 ~의 시나이, 그것 ~이다 주장, ~할 수 있었다 ~ 아니다 가지다 지속 그래서 엄청난 ㅏ 그룹 ~의 사람들." 그러나 그가 주장하듯이, 그들을 지탱한 것은 주님의 기적적인 손이었다. “ 셋, 그만큼 주문하다 행진 의 \_ ~이다 말했다 에게 BE 불가능한." 그는 " 하지만 만약에 그만큼 계정 ~이다 그래서 불가능한, 아니요 작가 ~일 것이다 가지다 고안 그런 한 불가능한 계획. 그만큼 매우 어려움 관련된 ~이다 하지만 한 표시 ~의 사실성. 부터 그래서 작은 ~이다 말했다 ~에 대한 그만큼 세부 ~의 그만큼 3월, 우리 ~이다 ~에 아니요 위치 에게 질문 그만큼 사실성 그리고 정확성 ~의 그만큼 진술 만들어진." 따라서 영어 버전으로 번역된 수치를 그대로 지지하는 수많은 복음주의 학자들이 있습니다.

b) 숫자는 인위적으로 고안되고 과장되었습니다.

 이 숫자에 접근하는 두 번째 방법이 있습니다. 이것은 인구 조사 숫자에 전혀 가치가 없다고 말할 수 있는 매우 전형적이고 비판적인 견해입니다. 그들은 인위적으로 고안되었으며 완전히 신뢰할 수 없습니다. 주장은 이러한 총계가 훨씬 나중 시대에 적합하며 숫자가 과장되고 의미가 없다는 것입니다. 한 평론가는 "통계적 가치가 전혀 없다"고 말합니다. 그래서 혹자는 그대로 받아들이고 혹자는 아무 가치도 없다고 합니다.

 세 번째 범주. 현대판에서 번역된 숫자를 받아들이지 않고 원래 텍스트의 의미에 대한 대체 이해를 바탕으로 그에 대한 설명을 찾으려는 사람들이 있습니다. 즉, 이 관점의 사람들은 원문에 우리가 완전히 이해하지 못하는 일이 있고 현대 번역본에서 번역된 방식이 원문의 적절한 번역이 아닌 다른 것을 나타낸다고 말합니다. 이제 이 관점을 옹호하는 일부는 본문의 신뢰성을 받아들일 복음주의 학자들입니다. 후자의 범주에서 이러한 숫자 해석의 역사를 살펴보면 오래 전에 고대 이집트의 초기 고고학자 중 한 명인 플린더스 페트리(Flinders Petrie)라는 사람이 히브리어 엘레프( *eleph* )에 두 가지 의미가 있다고 지적했습니다 . *Eleph는* "수천"으로 번역될 수 있습니다. 거기에는 복수형인 *elephim이* 있으므로 *eleph는* 종종 "수천"으로 번역될 수 있습니다. 그러나 그것은 또한 "부족 집단"이나 "씨족"과 같은 것으로 번역될 수 있습니다. 사사기 6:15을 보십시오. 사사기 6장 15절에 기드온의 이야기가 나옵니다. 기드온이 여호와께 고하되 내가 어떻게 이스라엘을 구원하리이까? 내 집은 므낫세 중에 가장 약하고 나는 내 집에서 가장 작은 자니이다.” 기드온이 말했을 때, 나의 "씨족"은 므낫세에서 가장 약했습니다. 그것은 *엘레프라* 는 단어입니다 . 일종의 부족 하위 단위입니다.

 사무엘상 10장 19절을 보면 “너희는 이제 너희를 모든 재난과 곤란에서 구원하신 너희 하나님을 버렸도다. 그리고 당신은 '아니오, 우리 위에 왕을 세우십시오'라고 말했습니다.” 이것은 미스바에 있는 모임입니다. “그러므로 이제 너희 지파와 종족대로 여호와 앞에 나오라.” "클랜"에는 *엘레핌이* 있습니다 . *엘레프* 의 복수형 . 그래서 Flinders Petrie는 *eleph가* "천"을 의미하지 않고 어떤 종류의 부족 하위 그룹과 같은 다른 의미를 갖는 그런
텍스트를 보았습니다 . 그래서 그가 각 지파에 대해 민수기 1장에 주어진 숫자로 무엇을 했습니까? 므낫세 지파의 계수함을 입은 자가 삼만 이천이백 명이었더라 히브리어 본문을 보면 32 *elephim* 과 2 *me'ots 가* 수백입니다. 그래서 그는 *엘레핌이* 텐트 그룹을 가리킨다고 말할 것입니다. me'ots *는* 부족의 전사 수를 나타냅니다. 그래서 므낫세의 경우에는 *엘레빔 32개의 천막군* 과 200명의 용사들이 있을 것입니다. 그래서 그는 598개의 텐트 그룹이 있다고 결론지었습니다. 모두 합하면 5,550명의 전투원이 있었습니다. 즉, 텐트 그룹당 약 9.5명의 전투원이 있습니다. 그러나 그는 603,550을 얻는 46절을 실제로 설명하지 않기 때문에 그런 식으로 모든 숫자를 다룰 수 없다고 인정했습니다. 그 번호로는 작동하지 않습니다. 또한 예를 들어, 민수기 3:22에서 한 달 이상 된 모든 남자의 수는 7 엘레핌 *7* 천막 그룹에 500명이 있었습니다. 7개의 텐트 그룹 – 500명. 그래서 그것은 실제로 그다지 보류되지 않은 한 가지 제안이었습니다.

d) 엘레프 🡪 Aluph = 족장, 대위
 RED Clark은 또 다른 아이디어를 내놓았습니다. 그는 같은 어근인 *aleph lamed를 취했지만 다르게 가리켰고, eleph* 대신에 "수석" 또는 "대장"을 의미하는 *aluph* 로 번역하는 모음을 추가하여 숫자에서 특정할 수 있도록 했습니다. 대장의 수, 그리고 숫자의 백 부분은 전사를 나타냅니다.

e) Wenham's - 가족 또는 씨족 John Wenham은 그 이론의 다른 또는 일종의 수정된 형태를 더 발전시켰습니다. 그는 Tyndale Bulletin에 "구약의 큰 숫자"라는 기사를 썼습니다. 페이지 하단의 인용 페이지 42를 보면 "구약의 큰 수"에 대한 Wenham의 기사에서 몇 단락이 있고 "없이 eleph를 취하는 다양한 방법이 있습니다 *.* 엄청나게 많은 수를 포함합니다. 그것은 가족, 씨족, 텐트 그룹 또는 군대와 같은 사회적 단위일 수도 있고 장교나 특별히 훈련된 전사일 수도 있습니다.” 그리고 그는 그런 생각을 가지고 있습니다. 저는 이 모든 것을 읽고 싶지 않습니다. 매우 복잡하고 상세합니다. 이 기사에 관심이 있으시면 전체 기사를 받아 한 번 읽어 보시기 바랍니다. 그러나 43쪽 중간 부분을 주목 하십시오 *. 마찬가지로 평균적인 me'ah* 의 실제 강도는 *”* —그것은 100입니다. 그는 *me'ot를 군사 단위로 간주합니다. “평균적인 me'ah* 의 실제 힘은 약 75명이었을 것입니다. 75 명 중 235.5 *메아는* 총 17,662 1/2 남자를 줄 것입니다. 이것은 580 *엘레핌* 과 함께 18,000이 조금 넘는 총 전투력을 제공할 것입니다.” 그리고 그는 "여성을 포함하기 위해 이것을 다시 두 배로 하면 전체 이주에 대해 약 72,000명의 수치를 얻게 될 것입니다."라고 말했습니다. 그것이 그의 결론입니다. 그가 이 말을 번역할 때 그는 인구가 72,000명, 전투원이 18,000명이라고 합니다 .

f) Vannoy의 생각 – 이러한 접근 방식 중 어느 것도 설득력이 없고 어려움이 없습니다.
 그래서 이 숫자들을 다루기 위한 다양한 시도들이 있었습니다. 어떤 제안도 완전히 설득력이 있다고 생각하지 않습니다. 그들 중 어느 것도 모든 데이터에 맞지 않습니다. 특히 텍스트에서 찾은 요약문에 맞지 않습니다. 숫자와 함께 언급된 많은 어려움이 극복할 수 없다고 생각하지 않지만 물류, 특히 250만 명의 사람들이 시나이 광야에서 그 모든 시간 동안 살아남을 수 있었던 방법은 엄청납니다. 물론, 하느님께서는 기적적인 방법으로 공급해 주셨습니다. 출애굽 당시 요셉이 애굽에 머무는 동안, 그 400년 기간 동안 얻을 수 없었던 숫자라고 생각하지 않습니다. 그들은 그 정도로 배가되었을 수 있습니다.
 제가 보기에는 문제가 있고 여기에 문제가 있다고 생각하는데, 우리가 본 성경 본문에 "너희보다 크고 강한 일곱 나라"가 있는 것 같습니다. 그리고 정복 당시의 가나안 성읍의 크기와 인구에 대해 우리가 알고 있는 것. 도시의 크기를 본다면, 예를 들어 그들이 처음으로 점령한 도시인 여리고를 선택하십시오. 여리고가 얼마나 컸을 것 같습니까? 아는 사람 있어? 그것은 마운드이고 기초의 벽은 여전히 거기에 있습니다. 7에이커입니다! 즉, 이 학교 주차장 부지 면적 정도의 도시다. 우리는 그것을 도시라고 부르지 않을 것입니다! 이제 그것은 분명히 더 작은 도시였습니다. 여리고에 거주하는 사람은 약 2,500명이었습니다. 라기스는 18에이커였습니다. 기브온 16; 므깃도, 13; 및 Ai, 27에이커. 그래서 당신은 꽤 작은 정착지에 대해 이야기하고 있습니다. 여리고의 인구는 약 2,500명이었습니다.
 인용문의 42페이지를 보십시오. Roland DeVaux 는 *고대 이스라엘의 삶과 제도* 에서 이렇게 말합니다. “성경의 도시는 크지 않았습니다. 그들이 얼마나 작았는지 발굴에서 보는 것은 놀랍습니다. 그들 중 대부분은 트라팔가 광장에 쉽게 들어갈 수 있었고 일부는 내셔널 갤러리의 안뜰을 거의 채우지 못했습니다. Tiglath- pileser III 의 연대기는 732년에 정복된 갈릴리의 도시 목록을 제공합니다 . 포로의 수는 400명에서 650명 사이이며 이 왕은 전체 인구를 추방하는 데 사용되었습니다. 그렇다면 그들은 오늘날과 같은 마을이었고 더 크지는 않았습니다.” 다음 단락, “사마리아와 예루살렘에 대해서는 다른 정보 출처를 사용할 수 있습니다. 사르곤 2세는 그가 사마리아에서 27,290명을 데려왔다고 말합니다.'” 다음 단락, “예루살렘의 경우, 느부갓네살이 추방한 수치는 어렵습니다… 몇 년 전만 해도 이것은 성벽 안에 있고 거의 같은 공간에 있는 올드 시티의 인구였습니다. 인구는 구약 시대에 훨씬 더 클 수 없습니다.”
 그래서 이 도시들은 작았습니다. 람세스 2세와 히타이트 사이의 전투에서 우리는 브레스테드에 따르면 히타이트 조약과 압제의 출애굽과 파라오와 관련하여 이집트의 고대 기록에서 군대가 각각 약 20,000명이었다고 *말했습니다* . 오론테스 강 전투에서 히타이트와 이집트. 자, 이제 히타이트와 이집트 군대가 20,000이라면; 이스라엘의 군대가 600,000이었습니까?
 게다가 출애굽기 18장으로 돌아가면 이드로가 모세에게 사사를 천, 백, 오십, 십으로 세우라고 조언한 것을 기억한다면, 이스라엘 인구가 200만 명이라면 최소 60만 명이 될 것입니다. 백만명. 이드로가 모세에게 하라고 한 일을 생각해 보십시오. 그가 말한 대로 실행했다면 수천 명에 걸쳐 2,000명의 통치자를 임명해야 했을 것입니다. 수백 명의 통치자 20,000명; 40,000명의 오십 통치자; 십의 통치자 200,000명. 그래서 그는 262,000 명의 임명자를 만들었을 것입니다. 그렇다면 여러분은 모세가 이 백성을 임명하기 전에 그 모든 일을 직접 하고 있었다고 생각할 것입니다. 그것은 출애굽기 18장에서 언급된 시스템을 2백만 인구를 기준으로 해결하려는 시도일 뿐입니다.
 "이 인구 조사 수치 에 우리가 이해하지 못하는 어떤 일이 벌어지고 있는 걸까요?" 그것이 내가 이것에 대해 내려 오는 경향이있는 곳입니다. 확실한 결론을 내릴 충분한 증거가 없기 때문에 말할 수 없는 " 비반사 " 라는 라틴어 문구가 있습니다 . 이 인구 조사 수치에 대해 더 많은 작업이 필요하다고 생각합니다. 그러나 더 많은 작업보다 더 중요한 것은 이 숫자에서 무슨 일이 일어나고 있는지에 대해 더 많은 조명이 필요하다고 생각합니다. 현재 제안된 텍스트 처리 방식이 적절하지 않다고 생각합니다. 결론:

더 많은 작업이 완료될 때까지
숫자를 알 수 없는 상태로 두기 41페이지를 보면 페이지 하단에 RK Harrison이 쓴 단락이 하나 있습니다. 그는 “ 없다. ~의 이것들 시도 에게 규모 아래에 그만큼 오래된 성서 숫자 ~이다 할 수 있는 에게 계정 잘 ~을 위한 모두 그만큼 데이터 관련된, 그리고 따라서 그만큼 제안 만들어진 할 수 없다 BE 찍은 ~처럼 균일하게 유효한 ~을 위한 목적 ~의 해석. 만약에 다른 증거 ~에서 가까운 동부 출처 ...에 관하여 숫자 일반적으로 ~이다 ~의 어느 값 ~에 이것 연결, 그것 ~일 것이다 암시하다 저것 그만큼 오래된 성서 숫자 계산 ” 여기가 그것의 핵심입니다, “ 휴식 ...에 일부 기초 ~의 현실 어느 ~였다 상당히 친숙한 에게 그만큼 고대인, 하지만 어느 ~이다 알려지지 않은 에게 현대의 학자. ” 나는 그것이 아마도 여기서 일어나는 일이라고 생각합니다.

 나는 텍스트가 말하는 것이 무엇이든 신뢰할 수 있다고 생각합니다. 우리가 그곳의 언어를 제대로 이해하고 있는지 잘 모르겠습니다. 즉, 그 *엘레프는* 수천 또는 수백에 대한 엄격한 숫자 종류의 등가보다는 군대 또는 그와 유사한 종류의 사령관으로서 지금까지 군사적 의미가있는 것 같습니다. 우리가 완전히 이해하지 못하는 일이 벌어지고 있다고 생각합니다. 이 경우 몇인지 말하기가 매우 어렵습니다. 이집트가 통제할 수 없을 정도로 너무 커지는 것을 우려하게 만드는 것만으로도 충분했습니다. 그러나 한편으로는 애굽의 군대가 2만명에 불과한데 이스라엘의 군대가 60만명이었다고 생각하는 것은 무리인 것 같습니다. 따라서 텍스트는 신뢰할 수 있지만 여기에는 다소 제한된 현대적 관점에서 잘 이해되지 않는 일이 진행되고 있습니다.

 임혜연 작사
 러프 편집: Ted Hildebrandt
 Katie Ells의 최종 편집
 Ted Hildebrandt가 다시 설명함