**Доктор Тиберий Рата, теология Ветхого Завета,**

**Сессия 6, Бог как царь**

© 2024 Тиберий Рата и Тед Хильдебрандт

Это доктор Тиберий Ратта в своем учении о ветхозаветной теологии. Это сессия 6, Бог как Царь.

Привет всем. Сегодня мы поговорим о Боге как Царе. Итак, Бог открывает себя как Творец. Он открывает себя как Бог-Творец Завета и Бог-Хранитель Завета. Он открывает себя как Искупитель своего народа.

Он раскрывает себя как Законодатель. Но он также раскрывает себя как Царь. Итак, слово Царь или Малак на иврите является очень базовым для семитского мышления.

Все семитские народы считали своих богов царями. Поэтому иногда отсюда мы получаем идею, что царь был Богом, а Бог был царем. Так что у них была та же идея, что и у других групп народов древнего Ближнего Востока.

Но все по-другому, когда мы говорим о Яхве как о царе. Этот термин обозначает больше, чем просто главу монархического государства. Он может означать принца или лидера.

Но когда мы говорим о Ветхом Завете, термин царь применяется к Яхве 42 раза в Ветхом Завете. И снова, это очень важная концепция. Царствование Яхве относится к его суверенным действиям от имени своего народа во все времена.

И мы говорили ранее, что Израиль должен был быть теократией. Люди управлялись Теосом, Богом. Позже, очевидно, они стали монархией.

В формуле завета Я буду их Богом, а они будут Моим народом. Это указывает не только на то, что Бог хочет быть Богом, заключающим и соблюдающим заветы, но и изображает Бога как царя. Потому что мы говорили о заветах как о сюзеренных договорах.

Ну, когда Бог заключает завет, он делает это с точки зрения сюзерена. Так что он не просто Бог, заключающий завет; он на самом деле царь. И это происходит раньше в книге Бытия.

Итак, царствование Яхве относится к прошлому, настоящему и будущему. Другими словами, не было времени, когда Яхве не был царем. Это очень важно, потому что некоторые люди предполагают, что эта идея Бога как царя была скопирована с других народов, где они восседали на троне во время праздников и возводили своих царей на трон как богов.

И они говорят, ну , Израиль сделал то же самое; они скопировали у других народов. Но это не то, что говорит Библия. Не было времени, когда Яхве не был царем.

И книга Псалмов ясно говорит об этом. Но на самом деле мы имеем это в самом раннем из всех случаев, когда мы имеем это в книге Исход после события Исхода. Событие Исхода происходит в главе 14, но затем в песне Моисея он начинает: Я буду петь Господу, ибо Он превознесся высоко.

Коня и всадника его ввергнул в море. Господь — сила моя и песнь моя, и Он был мне спасением. Сей есть Бог мой, и восхвалю Его, Бога отца моего, и превознесу Его.

Господь есть человек слова, и Господь имя Ему. И затем стих 18, Господь будет царствовать во веки веков. Итак, царствование Яхве снова не имеет начала и конца.

Псалмопевец рассказывает, что в Псалме 96 Господь царствует во веки; Он поставил престол Свой для суда. 100:6 Господь — царь во веки веков, и народы исчезнут с земли Его. Псалом 93 Господь царствует, Он облечен величием.

В Псалме 95 говорится, что среди народов царствует Господь. 97, Господь царствует, да веселится земля, да радуются дальние берега. Господь царствует, да трепещут народы, Он восседает на херувимах, да трясется земля.

Это лахисский рельеф. Мы видим Сеннахирима на троне. Его поддерживают 12 человек, и у него есть подставка для ног, на которую он ставит свои ноги.

Эта идея также появляется в Псалмах, где царь имеет подножие для ног своих. Псалом 145, 10, Господь царствует во веки веков. 1 Паралипоменон 16, Господь царствует.

Даже в пророках мы приходим и видим Захарию 49, и Господь будет царем над всей землей. Очевидно, это эсхатологический отрывок, который говорит о втором пришествии Христа. В тот день будет один Господь, и его имя будет единственным именем.

Итак, еще раз, это очень ясная идея в Ветхом Завете о Боге как царе. Но вопрос на сегодня: как это связано с Царством Божьим? Ну, если есть царство, значит, есть и царь. А если есть царь, то есть и царство.

Царство Божие не имеет границ. Так же, как у него нет начала и конца как у царя, нет границ и у этого царства. Другими словами, это царство универсально.

Очень важно понимать, когда мы говорим о Царстве Божьем, потому что когда мы понимаем Царство Божье, мы понимаем больше о Боге как царе. Другими словами, Царство Божье определенно сталкивается с чем-то большим, чем просто народ Израиля. Помните , с обещаниями, данными Аврааму, Бог благословлял Авраама, но через Авраама, все племена земли будут благословлены через Авраама.

Это был Божий план с самого начала. И в пророках мы видим ту же идею. Опять же, Исаия, говоря о конце времен, ясно говорит, что Царство Божье будет включать не только народ Израиля, но и все племена земли.

Вот почему он говорит, что Иеремия говорит то же самое. Царство Божие универсально. В то время назовут Иерусалим престолом Господа, и все народы соберутся в Иерусалиме, чтобы почтить имя Господа.

Они больше не будут следовать упорству своего злого сердца. Захария 8, снова, пророк после изгнания. Так говорит Господь Вседержитель: так что Царствие Божие универсально, объемлет все племена земные.

Праведность Божьего царства говорит о том, что Господь очистит свой народ, чтобы их праведность стала их характеристикой. Иногда мы идем в церковь и поем эту песню, приходи таким, какой ты есть, а иногда, опять же, мы используем ее, чтобы оправдать свое состояние. Но да, приходи таким, какой ты есть, но когда ты придешь к Богу, Он изменит тебя.

Он преобразит вас. И то же самое, когда вы придете в Царство Божие, Он изменит вас. Он извлечет вас из царства тьмы и извлечет вас в Царство Своего Сына.

И это меняется, потому что Господь очищает Свой народ, поэтому их праведность станет их ключевой характеристикой. Исаия 1, И удали все нечистоты твои. Я поставлю судей твоих в дни древние, советников твоих в начале.

После этого ты будешь назван городом правды, городом верности. Так Бог может взять развращенный город и сделать его городом правды. Через Иеремию он говорит то же самое.

Во дни его Иуда спасется, и Израиль будет жить в безопасности. И вот имя, которым будут называть тебя. Господь — оправдание наше.

Мы говорили об этом, когда говорили о новом завете. Как новый завет может быть в наших сердцах? Как Бог это делает? Это через Духа. И у Иезекииля сказано: окроплю вас чистою водою, и очиститесь.

И очищу вас от всех нечистот ваших и от всех идолов ваших, и дам вам сердце новое, и дух новый дам вам, и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное.

Видите ли, то, что отличается от нас сейчас, это то, что мы являемся частью Божьего царства, будучи его сыновьями и дочерьми. Но то, что он дает нам в то же время, он дает нам своего Святого Духа. Какова главная характеристика Святого Духа? То, что он свят.

Итак, когда вы приходите в царство, он делает вас святыми. Мы начинаем этот процесс, называемый освящением. Очень, очень важный процесс.

Это не одноразовая сделка, а длительный процесс. И это ключевая характеристика Царства Божьего. Более того, это универсально, это для всех людей, и это доступно всем людям.

Но эта праведность является его главной характеристикой. Библия также говорит о том, что Царство Божие характеризуется миром. Мир иногда описывается как отсутствие войны.

И снова Исаия говорит об эсхатологическом времени. Опять о конце времени, когда перекуют мечи на орала, и копья на серпы. Не поднимет народ на народ меча, и не будут более учиться воевать.

Ну, очевидно, у нас никогда не было времени мира в нашей истории. Так что это еще не исполнилось. Это произойдет около второго пришествия Христа.

На самом деле, Исайя говорит о мире в животном мире. Что, опять же, само по себе чудо. Волк будет жить вместе с ягненком, и барс будет лежать вместе с козленком.

И теленок, и лев, и годовалый детёныш, и малое дитя будут водить их. И корова будет пастись с медведицею, и детёныши будут лежать вместе, и лев, как вол, будет есть солому. Ну, очевидно, это ещё не исполнилось.

Итак, снова, это ожидает исполнения около второго пришествия Христа. Возвращается век, подобный раю. Как пишет Осия, в тот день горы будут истекать новым вином, и холмы будут течь молоком.

Все вороны Иудеи побегут с водою. Из дома Господнего забьет фонтан и напоит долину Акаций. Но мы должны спросить себя, если Бог — царь, какую роль играет Мессия? Скандинавский ученый Мовинкель говорит, что Мессия — это представитель Яхве в его царстве, в котором Яхве присутствует и через которого он действует.

Теперь, иногда, этот Мессия не обязательно относится к Иисусу, но относится к помазаннику, например, царю Давиду. Но когда мы переходим к этой части Нового Завета, которая нам нужна, если мы смотрим на Бога как на царя, мы должны увидеть, что Царство Божье также находится в настоящем. Когда придет Иисус, когда придет Мессия, он провозгласит и скажет, что пришло время ; покайтесь; Царство Божье близко.

Покайтесь и поверьте в благую весть. Итак, Царство Божье было очень важной частью служения Иисуса, и он пытался показать им, что он царь. Теперь они не получили этого, и даже при распятии они пытались издеваться над ним, повесить на крест, это царь Иудейский.

Но на самом деле, то, что они делали, они фактически провозглашали именно истину, что он был царем иудейским. Говоря об универсальности, Иоанн говорит нам, что надпись была на еврейском, греческом и латинском языках. Иисус был царем, и он провозгласил это с самого начала.

Но Царство Божие отличается от того, о чем думали люди. Опять же, царь был другим. Помните, о чем думали израильтяне или иудеи, хорошо, вот мы получим главнокомандующего, который собирается победить римлян, и он собирается сразиться с ними, и мы будем освобождены.

И Иисус приходит и говорит: нет, я не такой царь. Помните вопрос Иоанна из тюрьмы, ты ли тот самый? И вот как отвечает Иисус: слепые прозревают, хромые ходят, прокаженные исцеляются, глухие слышат, мертвые воскресают, и нищим проповедуется благая весть, блажен человек, который не падет из-за меня. Теперь, иногда мы видим признаки Царствия Божьего внешне, но иногда мы видим признаки Царствия Божьего как внутреннее явление.

В Луки 17, когда фарисеи спросили Иисуса, когда придет Царствие Божие, он ответил: Царствие Божие не придет при вашем тщательном наблюдении. И не скажут: вот оно, или там, потому что Царствие Божие внутри вас есть. Итак, опять же, некоторые люди ожидают увидеть вещи, великие вещи, но во многих случаях Царствие Божие, Бог, действует в наших собственных сердцах, и вот почему вы не можете этого рассчитать.

Но есть также элемент будущего Царства Божьего. Даже в молитве Господней Иисус учит нас, как молиться. Он говорит: Отче наш, на небесах, да святится имя Твое, да приидет Царствие Твое, да будет на земле, как и на небе.

Итак, царство здесь или нет? Ну, по словам Иисуса, оно здесь, но еще не здесь. Итак, у вас есть эта концепция уже/еще не здесь, которая была разработана в эсхатологии. Да, когда Иисус ясно говорит, что Царство Божие внутри вас, оно уже там, но есть элемент царства, который еще не здесь.

Вот почему Иисус учит нас, как молиться, да приидет Царствие Твое. Некоторые люди любят молиться ; то, что в конце книги Откровения, приидите к Господу Иисусу. Ну, вот о чем они молятся.

Они молятся о том, чтобы исполнение царства было здесь. Иисус говорит о пире, который будет в царстве Божьем. И снова, в книге Откровения, ясно, что у вас есть брачный пир Агнца.

Итак, там целая большая вечеринка. Но когда Иисус говорит о царстве, он иногда говорит об этом пире. Я говорю вам, что многие придут с востока и запада и займут свои места на пиру с Авраамом, Исааком и Иаковом в Царстве Небесном.

Но субъект царства будет выброшен во тьму, где будет плач и скрежет зубов. Так что, опять же, есть элемент пиршества, как мы видим и в книге Откровения. Но это не вселенское царство в том смысле, что это не универсализм, где все будут спасены.

Нет, нет. Это ясное указание на то, что некоторые пойдут в вечную жизнь со Христом, а некоторые пойдут в вечную жизнь отдельно от Христа. Предмет царства будет выброшен во тьму, где будет плач и скрежет зубов, что является выражением, которое использовал Иисус, когда говорил об аде.

Итак, как же попасть в Царство Божие? Ну, это не так, как они думали. Не всякий, говорящий Мне: Господи! Господи! войдет в Царство Небесное, но только исполняющий волю Отца Небесного. Иисус посмотрел вокруг и сказал ученикам своим, как трудно богатым войти в Царство Божие.

Некоторые люди думали, что могут купить себе дорогу в царство. Некоторые люди думают, что могут заработать себе дорогу в царство. Но мы знаем, что единственный путь в царство — принять Христа-Царя как нашего суверена и подчиниться его власти.

Иногда люди изображают Иисуса в углу и, о, пожалуйста, примите Иисуса как своего Господа и Спасителя. Нет, Иисус — Господь, и Иисус — Спаситель, и он — Царь. Вопрос в том, собираюсь ли я подчиниться его власти или нет? И если я это сделаю, то я часть его царства, и он — мой царь, и он — мой Господь и Спаситель.

В Евангелии от Матфея Матфей использует термин «царство небесное», но он имеет в виду одно и то же. Итак, снова, царство небесное и царство Божье — это царства, которые не имеют границ и являются местами, где Бог — царь, а Бог — царь. Вопрос в том, подчинимся ли мы его власти? Каждый должен принять это личное решение.

Но помните, Яхве - царь, Бог - царь. У него нет начала , у него нет конца. У его царства нет начала, и у него нет конца.

Это доктор Тиберий Ратта в своем учении о ветхозаветной теологии. Это сессия 6, Бог как Царь.