**Доктор Роберт А. Петерсон, Собственно теология, Сессия 17, Передаваемые атрибуты, Часть 4, Бог благ
и терпелив или долготерпелив**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о собственно теологии или Боге. Это сессия 17 , Сообщаемые атрибуты, часть 4, Бог благ и терпелив или долготерпит.

Мы возвращаемся к нашему изучению собственно теологии или Доктрины Бога.

Помолимся. Милостивый Отец, Сын и Святой Дух, мы превозносим Тебя как истинного и живого Бога. Мы благодарим Тебя за Твое слово, за Твой дух, за Твой народ, за общение.

Направь нас в истине Твоей. Укрепи наши сердца. Расширь наши мысли по слову Твоему, молимся.

Действуй в нас по Твоему благоволению, просим через Иисуса Христа, посредника. Аминь. Мы изучали атрибуты или качества Бога.

Те, которые исторически назывались непередаваемыми, то есть уникальными атрибутами. Бог живой, единый, духовный, бесконечный, присутствующий, всемогущий, всезнающий, вечный, неизменный и великий. Мы сейчас пытаемся закончить его общие или передаваемые атрибуты.

Те, которые имеют некоторое сходство в его человеческих созданиях. Бог личный, суверенный, мудрый, правдивый, верный, святой, справедливый, любящий, милостивый и милосердный. У нас остались эти три.

Бог благ, под чем мы не подразумеваем противоположность плохому, но подразумеваем щедрость. Бог терпелив или долготерпелив, и Бог славен, очень подходящее свойство, которым можно заключить. Бог благ или щедр.

Под хорошим или щедрым мы подразумеваем, что Бог заботится и культивирует благополучие всех своих созданий. Вы правильно меня поняли. Не только верующие и неверующие, но Бог добр ко всем своим созданиям.

Доброта используется в имени Бога, во всем его характере. В этот раз человек победил муху, но человек также натворил дел. Pardonnez-moi .

Но обычно идеи благости говорят о Божьем свойстве обращаться с творениями благосклонно и щедро. Действительно, цитата, всякое доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше. Иакова 1:17, нисходящего от Отца светов.

Иакова 1:17. Он благ как к верующим, так и к неверующим. Матфея 5:45 из Нагорной проповеди Иисуса: «ибо Он повелевает Сыну Своему восставать над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных».

Матфея 5:45. То есть, не только христианские фермеры получают солнце и дождь, чтобы их урожай рос и процветал, но и неспасенные фермеры тоже. Бог дает им солнце и дождь.

Он добр и к верующим, и к неверующим. Образы Бога, которые относятся к его щедрости или доброте, включают в себя образ родителя и пастыря. Родитель.

Псалом 145:19. Я думал, мы уже это делали, но мне нравится этот стих. Псалом 145 полон атрибутов Бога.

Очи всех, 145:15, обращены к Тебе, и Ты даешь им пищу их в свое время. Ты открываешь руку Свою и насыщаешь желание всего живущего. Это так прекрасно.

Близок Господь ко всем призывающим Его, 18 ко всем призывающим Его в истине. Желание боящихся Его Он исполняет, вопль их слышит и спасает их.

Он хороший Бог, хороший отец. В Матфея 6 Иисус выступает против беспокойства в Нагорной проповеди и говорит, что верующие могут доверять Богу, чтобы Он дал им все необходимое для удовлетворения их нужд. Ваш небесный отец кормит птиц, Матфея 6:26, а они не сеют, не жнут и не собирают в житницы.

Разве вы не гораздо ценнее птиц? Если Бог закрыл траву полевую, стих 30, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, кольми паче оденет вас, маловеры? Ибо всего этого ищут язычники, стих 32, и Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам. Псалом 144 9, проще говоря, Господь благ ко всем.

Он сострадателен. Его сострадание покоится на всем, что Он создал. Псалом 145 9. Кроме того, Божья благость не ограничивается людьми.

Он также заботится и обеспечивает животных. Давид даже поет о Божьей благости в их кормлении. Псалом 145:15 и 16.

Все глаза обращены к тебе. Ты даешь им пищу в надлежащее время. Ты открываешь свою руку и удовлетворяешь желание каждого живого существа, о чем мы теперь читаем во второй раз.

Божья благость ведет Его народ в обетованную землю , где Он проявляет особую заботу о бедных. Псалом 67:10. Ты позаботился о бедных по благости Твоей.

Псалом 67 10. Благость Божия, которая длится вечно, контрастирует с благостью человеческой. Ибо, цитирую, все человечество - трава, и вся благость его - как цвет полевой.

Закрыть цитату. В своей краткости, Исаия 46 и 7. Творение и искупление раскрывают Божью благость. После сотворения, Бог увидел все, что он создал, и вот, хорошо весьма.

Не просто хорошо, а очень хорошо. Бытие 1:31. Неемия свидетельствует о Божьей благости, когда Господь ведет Израиль в обетованную землю.

Неемия 9:25. Они ели, насыщались, преуспевали и наслаждались великой благостью Божией. Павел оскорбляется, когда жители Листры принимают Варнаву и его за богов.

Бытие указывает им на доброго создателя. Когда Павел пошел в семинарию в Тарсе, в семинарию Тарса, конечно, у него были курсы по миссиологии. Но у него никогда не было такого, на котором вас приглашали бы на богослужение, и вы были бы божеством.

Ой! Они перепутали Варнаву, который был старше Павла. Я представляю его с большой мужественной белой бородой и Павла, говорящего, Бога, говорящего. Они перепутали их с главой богов, а затем с говорящим Богом на Меркурии.

И Павел, и Варнава говорили на греческом койне , как и листранцы , но они не понимали ликонского диалекта, но они понимали язык тела жреца Зевса, который был готов принести жертву, принести в жертву животное для них, быка. И они разорвали свои одежды и сказали: что вы делаете? Мы просто люди, как и вы. Павел оскорбился, когда люди Листры приняли Варнаву и его за богов.

Указывает им на доброго создателя, «который сделал доброе, дав вам дождь с неба и времена плодоносные, и насытив вас пищей, и исполнив сердца ваши радостью», Деяния 14:17. Как мы увидим, когда будем изучать Бога, в другом курсе, когда мы будем изучать Божье откровение, есть как общее откровение, так и особое откровение. Общее откровение, как следует из его названия, распространяется на всех людей, везде и всегда.

Особое откровение дается только некоторым людям и включает спасительное откровение. Общее откровение не является спасительным. Общее откровение имеет три подраздела.

Бог являет себя в своем мире, мире, в своем творении. Небеса проповедуют славу Божию, и небо, твердь и твердь возвещают о делах рук Его. Псалом 18:1. Бог являет себя в последствиях закона, написанного на сердце, и совести, которая является своего рода мерилом, которое идет вместе с законом, написанным на сердце.

Римлянам 2:14 и 15. То есть, люди — моральные существа. После падения — безнравственные существа, нуждающиеся в Евангелии.

Но в любом случае откровение в творении, откровение в совести, а затем откровение в провидении или истории. И об этом говорится там, в Деяниях 14. Не поклоняйтесь нам.

Мы просто люди. Поклоняйтесь Богу, а не человеку, не этим мифологическим идолам Рима или Греции, потому что Бог - это тот, кто дает вам дождь с небес и урожайные сезоны, фрукты и овощи для вашего наслаждения, и даже радость, которую вы разделяете за столом общения, встречаясь за столом как семья и друзья, разделяя жизни друг друга. Все это является частью благости или щедрости Бога, и это служит другим способом, которым Бог открывает себя в целом, что является не спасительным откровением.

Великая благость Божия сияет в искуплении. Она очевидна в творении. Она просто сияет, как маяк, в искуплении.

Это нравится Его ветхозаветному народу, как Он заявляет. Иеремия 31:14. Народ Мой насытится Моею благостью.

Иеремия 31:14. Бог приглашает свой народ вкусить и увидеть, как благ Господь. Псалом 33:8, который Петр повторяет в 1 Петра, глава 2. Другими словами, познайте Бога верой, и вы увидите, что Он любящий и щедрый или добрый Бог.

Верующие взывают к Нему. Псалом 24:7. Грехов юности моей и прегрешений моих не помяни, по милости Твоей. Помяни меня по благости Твоей, Господи.

Псалом 24:7. Ходя с Богом, каждый верит, что только доброта и верная любовь будут преследовать его во все дни его жизни. Псалом 23:6. Давайте рассмотрим это, потому что это так знакомо нам. Возможно, мы не чувствуем его силы.

Хотя некоторые, включая людей с опытом пастырства, пытаются поддерживать образ пастуха на протяжении всего псалма, это неверно. Образ пастуха проходит через первые четыре стиха. Господь — пастырь мой.

Я ни в чем не буду нуждаться. Он покоит меня на злачных пажитях и водит меня к водам тихим.

Он подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего. Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла.

Ибо Ты со мной, Твой жезл и Твой посох. Они успокаивают меня. Я не буду нуждаться — вот ключ.

Мы не будем нуждаться в духовном обновлении, в физическом питании, в божественном руководстве, в защите, даже в смерти, в Божьем утешении. Стих 5 больше не говорит об образе пастуха. Чарльз Сперджен уже видел это, но, скорее, это переходит к дому.

Я буду жить в доме Господа вечно и как хозяин, который готовит стол, стол с яствами на нем предо мною. Это метонимия того, что поставлено на стол, еды и питья. Ты готовишь стол предо мною в присутствии врагов моих.

Ты помазал мне голову маслом, распространенное культурное приветствие в Ветхом Завете. Иисус в доме Симона Фарисея жалуется: Я пришел, ты не помазал меня маслом, не поцеловал меня в знак приветствия, но эта женщина не перестает целовать мои ноги и помазывать их маслом и использовать свои волосы, чтобы мыть мои ноги. Ее слава, ее волосы.

Ты приготовил мне стол. Ты, Бог, хозяин. Он пастырь, который заботится о своем народе, чтобы он не нуждался в том, в чем нуждается.

Он — хозяин, а мы — его почетные гости. Бог склоняется. Ты готовишь трапезу предо мной в присутствии моих врагов.

Это постпадения предконсумация. Это в жестком мире. Ты помазал мою голову маслом, моя чаша преисполнена.

Другой образ, но снова Бог здесь, на этот раз как хозяин, удовлетворяет нужды своего народа в изобилии. Конечно, благость и милость будут сопровождать меня во все дни моей жизни. Конечно, благость, вот наше понятие, и милость будут сопровождать меня во все дни моей жизни, и я пребуду в доме Господнем вечно.

В 1 Тимофею 1 говорится, что Иисус Христос вывел жизнь и бессмертие на свет через Евангелие. Это не значит, что их не было раньше. Они были больше в темноте в Ветхом Завете, а теперь они ярко освещены, и быть в доме вечно кажется общим пониманием жизни после смерти и наслаждения общением с Богом вечно, как говорит Слово.

Благость и милость будут сопровождать меня во все дни моей жизни, и после смерти, предположительно, я буду обитать в доме Господнем вечно, в жизни и загробной жизни, в загробной жизни, если хотите. Хотя и не так выражено, как ее новозаветный аналог, будущая благость Божия — это то, во что верят святые Ветхого Завета. Псалом 30 19.

Как велика благость Твоя, что Ты поставил управителя для боящихся Тебя. Псалом 30:19 . Цветок благости Божией расцветает в Новом Завете, конечно.

Бог дал нам, уникальную среди святых книг мира, историческую книгу. Это его история, и есть прогресс откровения, когда мы переходим от Ветхого Завета к Новому, потому что приходит Христос, и это меняет все, и он посылает духа в Пятидесятницу, и это меняет все. Петр наказывает лицемеров.

Римлянам 2 4. Вы пренебрегаете богатством благости, воздержания и долготерпения, не понимая, что благость Божия направлена на то, чтобы привести вас к покаянию? Римлянам 2 4. Верующие в восторге. Титу 3:4 и 5. Когда благодать Бога, нашего Спасителя, и Его человеколюбие явились, Он спас нас. Титу 3:4 и 5. Ожидая будущего и окончательного искупления, мы имеем уверенность, потому что Бог, цитата, даровал нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостью.

2 Петра 1:3. Как нам ответить на Божью благость? Конечно, хвалой. 2 Паралипоменон 7:3. Мы хвалим Его, ибо Он благ, ибо вовек милость Его. 2 Паралипоменон 7:3. Мы страдаем, если нужно, в надежде, «ибо знаем, что любящим Бога все содействует ко благу».

Римлянам 8:28. Однажды я преподавал очень способному студенту, который уже имел докторскую степень по математике в Корнелле.

И это было получение степени магистра в небольшой школе в Хэтфилде, штат Пенсильвания, которая называется Библейская теологическая семинария, где я был, поначалу, молодым профессором. Гэри был очень прямолинейным парнем: что увидел, то и получил. И вот, однажды летом он сказал мне, что проводит независимое исследование Римлянам 8:28.

И он сказал, я спросил, ну, как все прошло? Он говорит, что это была пустая трата времени. Он хороший парень, но он просто такой. Он тупой.

Это была пустая трата времени. Я говорю, что ты имеешь в виду? Он говорит, ну, я потратил, я забыл, что это было, 50 часов на изучение греческого языка, комментариев, течения мысли и теологии. Что ты, что ты имеешь в виду? Он говорит, он говорит, оказывается, это означает именно то, что мы думали, что это означает.

Что это? В этом контексте это означает, что даже несмотря на нынешние страдания, Бог благ. Бог заботится о своих людях. Он заставляет все работать вместе для блага тех, кто любит его, тех, кого он спас для тебя по своей благодати.

Я сказал: Гари, ты не терял времени. Ты сэкономил мне 50 часов. Помните, контекст — король.

Как учил меня мой бывший коллега, мы знаем, что все вещи работают вместе для блага. Мы не всегда можем это видеть, но мы верим в это. Бог в конечном итоге делает все вещи для блага тех, кто любит его.

Они любят Его, потому что Он предузнал, предопределил, призвал, оправдал и прославил их. Римлянам 8:30--29 и 30.

Когда мы помним Божью заботу о птицах и полевых цветах, мы доверяем Его благости, которая обеспечит все необходимое для жизни. Матфея 6:25-34. Я хочу прочитать весь отрывок.

Это просто так красиво. И я сделал немного фрагментарно, но чтобы получить полный эффект. Хорошо читать целиком.

Нагорная проповедь по праву известна. Одна из пяти главных проповедей Иисуса, вошедших в первое Евангелие. Матфея 6:25.

Поэтому говорю вам, говорит Иисус, не заботьтесь для души вашей, что вам есть и что пить, ни для тела вашего, во что одеться. Душа не больше ли пищи, и тело одежды? Посмотрите на птиц небесных: они не сеют, не жнут и не собирают в житницы, и Отец ваш Небесный питает их. Вы не гораздо ли лучше их? И кто из вас, заботясь, может прибавить себе хотя бы один час? Ибо никто из вас не может сократить себе жизни.

И об одежде что заботитесь? Посмотрите на полевые лилии, как они растут: не трудятся и не прядут. Но говорю вам, что и Соломон во всей славе своей не одевался так, как всякая из них. Если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры? Итак, не заботьтесь и не говорите: что нам есть, или что пить, или во что одеться? Для язычников в этом контексте это означает тех, кто находится вне завета, неспасенных людей; язычники ищут всего этого, и Отец ваш Небесный знает, что вы нуждаетесь во всем этом.

Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам. Итак не заботьтесь о завтрашнем дне, ибо завтрашний день будет заботиться о своем. Довольно для дня своей заботы.

Ну, какие утешительные слова. Бог благ. Он позаботится о своем народе.

И это было свидетельством народа Божьего на протяжении всей истории. Мы отражаем Божью благость еще и в трудной задаче любви и молитвы за врагов. Нагорная проповедь, Матфея 5, 44 и 43.

Вы слышали, что было сказано: возлюби ближнего своего и ненавидь врага своего. Раннее издание очень популярного и хорошего перевода, которое останется безымянным и будет использоваться для того, чтобы вставить цитаты из Ветхого Завета заглавными буквами, поместите все это заглавными буквами. Возлюби ближнего своего и ненавидь врага своего.

Только первая часть должна быть заглавной. Вторая часть не была цитатой из Ветхого Завета. Редакторы были обмануты.

Они исправили. Отдайте им должное. И как я уже сказал, если вы знаете, что это за перевод, то это нормально.

Это очень осторожно и так далее. Вы слышали, и сделано благочестивым и ученым комитетом, вы слышали, что было сказано, что вы должны любить своего ближнего, что действительно было сказано, и ненавидеть своего врага. Это не было сказано.

Это была фарисейская интерпретация первой идеи. А я говорю вам: любите врагов ваших и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, чтобы вам быть сынами Отца вашего Небесного. Затем следуют слова о его сыне и его царствовании, идущем ко всем.

Бог добр ко всем. Его народ должен делать то же самое, даже по Его благодати, стремясь любить своих врагов и, конечно, молиться за них. И мы ходим в духе и приносим плод духа, который включает в себя доброту.

Глава от Матфея, Галатам, извините, глава пятая. Мое собственное понимание этого отрывка таково, что это большой хиазм, в центре которого находятся дела плоти и плоды духа. Дела плоти очевидны, Галатам 5:19. Прежде всего, сексуальный грех, сексуальная безнравственность, нечистота и чувственность.

Затем, простите за оксюморон, религиозные грехи, идолопоклонство, колдовство. Но больше всего межличностные грехи отражают нужды южногалатийских церквей. Вражда, раздоры, ревность, вспышки гнева, соперничество, разногласия, разделения, зависть, пьянство, оргии и тому подобное.

Предваряю вас, как и прежде предварял, что поступающие так Царствия Божия не наследуют. Те, чей образ жизни характеризуется делами плоти. Это очень плохой знак, как бы я сказал с пастырской точки зрения.

Мы не торопимся судить, но это действительно очень плохой знак. В отличие от плода духа. Теперь, очевидно, ожидается, что верующие будут вовлечены.

Во-первых, Галатам 5:16, поступайте по духу, и вы не будете исполнять вожделений плоти. Так что, это на самом деле на, ну, ближе к внешней стороне моего хиазма. У меня нет времени делать все это.

5:25, если мы живем духом, то по духу и поступать должны. Итак, по обе стороны дел плоти, плодов духа, поступайте по духу, 5:16, поступать по духу, 5.25. Верующим заповедано, увещевается и заповедуется идти шаг за шагом, шаг за шагом, полагаясь на Святого Духа, чтобы произвести этот плод. Они несут ответственность, но в конечном итоге это плод Святого Духа.

И это есть любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. Против таких вещей нет закона. Вы говорите, знаете, я на самом деле, но я еще не читал этот отрывок о единении со Христом.

Вот оно. Оно повсюду. И те, кто принадлежит Христу Иисусу, распяли плоть со страстями и похотями.

Принадлежность ко Христу подразумевает сораспятие, потому что мы умерли с ним. В любом случае, суть в том, что Бог благ, и его люди, по его спасительной благодати и благодати, отражают его благость, когда они следуют за духом, и когда дух производит благость как часть его плода в их жизни. Бог не только благ или щедр, он также терпелив или долготерпелив.

Под долготерпением или долготерпением мы подразумеваем, что Бог медлит гневаться и не всегда немедленно наказывает грех. Это пренебрегаемое качество Бога, по крайней мере сегодня, также называется снисходительностью. Снисходительность, долготерпение, терпение.

Проблема с терпением в том, что оно кажется нам слишком слабым, когда мы используем его по отношению к людям. Другие звучат более напряженно, и это хорошо. Долготерпение или снисходительность, хотя эти слова не совсем в ходу в нашем языке.

Итак, я использую все три. Бог терпелив, Бог долготерпелив, Бог снисходителен. Когда Бог открывает свою личность, свое имя Моисею в великом изложении своего характера в Исходе 34, он включает терпение, провозглашение себя, цитата, Исход 34 6, Господь, Господь есть Бог милостивый и милосердный, медленный на гнев и изобилующий верной любовью и истиною.

Исход 34 6, см. также Псалом 103:8 и 145:8. Псалом 103 — еще одна жемчужина. Не забывайте, другими словами, помните о благах Господа, которые включают в себя прощение и любовь в особенности. Господь милостив и милосерд, долготерпелив, Псалом 103 8, и многомилостив.

Не всегда будет Он укорять, и не вечно будет гневаться на нас. Не по грехам нашим Он поступает с нами, и не по беззакониям нашим воздает нам. Ибо как небеса выше земли, так велика милость Его к боящимся Его.

И как далеко Он от запада, так удалил Он от нас беззакония наши. Как милует Отец детей Своих, так милует Господь боящихся Его. Ибо Он знает состав наш, Он знает, Он создал нас, Он помнит, что мы — прах.

Мы не будем обращаться к Псалму 144, стиху 8. Я думаю, мы читали его раньше. Под нападением безжалостных людей, которые ненавидят его, Давид молится, Псалом 85 15 и 16. Но Ты, Господи, Боже милостивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный.

Обратитесь ко мне и будьте милостивы ко мне, Псалом 85:15 и 16. Образ Бога, отражающий его терпение, — это образ пастуха, который терпеливо ищет одну потерянную овцу. Я имею в виду притчу Иисуса о 99 овцах и одной заблудившейся, Матфея 18:10 по 14.

Как мы пытались делать последовательно через атрибуты Бога, мы пытаемся упомянуть одну или две библейские теологические картины, которые могут или не могут стоить тысячи слов, но они библейские, и они хороши, и они полезны, которые идут вместе с его прозой, которая излагает его атрибуты. Терпение Бога очевидно в истории Ветхого Завета. Бытие повествует, что когда Бог видит широко распространенную испорченность человечества, он готовится судить его в форме потопа, чтобы затопить человечество и мир, которым оно должно править.

Бытие 6:5–13. Петр вспоминает Ноев потоп, но отмечает Божье терпение. 1 Петра 3:20.

Бог терпеливо ждал во дни Ноя, пока готовился ковчег. 1 Петра 3 20. В другом случае, когда Бог настолько разгневался на свой мятежный народ, что захотел уничтожить его, Моисей умоляет Бога не делать этого ради своей репутации.

Уйди с дороги, Моисей. Я собираюсь взорвать этих упрямых и жестких людей, и они больше не будут израильтянами. Они будут Моисеями .

Моисей не гнался за этой славой. Скорее, он заботился о своем народе. Он и Павел были готовы пойти в ад ради своего народа.

Римлянам 10:1. Ого. Лучше убедиться, что я не учу ложно, не даю плохих ссылок. Это либо 9. Да, это так.

Я ошибаюсь. Это 9:1. 9:3 Римлянам. Я рад, что проверил это.

Откажитесь от утверждения о 10 :1. Там он молится за свой народ, но он в 9:3. Он готов пойти в ад, чтобы быть отделенным от Христа ради них. Ой. О, Господь.

Моисей призывает Господа в Его собственном характере. «Господь долготерпелив и многомилостив в истине, прощающий беззаконие и непокорность» (Числа 14:18).

Моисей умоляет Бога не уничтожать его народ, который заслуживает уничтожения ради репутации Бога, его долготерпения. Медленный на гнев снова и снова всплывает. Исход 34 оставляет свой след, где Бог открывает свое имя Моисею, оставляет свой след в Ветхом Завете.

На это везде ссылаются, а иногда даже цитируют. Исаия предостерегает людей от испытания терпения Божьего. Исаия 7:13.

Левиты осматривают историю Израиля, ведущую к пленению, и молятся Богу. Числа, а не Неемия, извините, 9:30. Господь, Ты был терпелив с ними многие годы, и Твой Дух предупреждал их через Твоих пророков, но они не слушали.

Поэтому вы передали их окружающим народам, хотя и не упоминаются так часто, как Божья любовь и благодать. Его терпение также относится к спасению. Павел критикует злоупотребляющих Божьим терпением.

«Или ты пренебрегаешь богатством благости, воздержания и долготерпения, не разумея, что благость Божия направлена к покаянию?» Римлянам 2:4 снова, потому что там упоминаются многочисленные атрибуты Бога. Крест Христа — это умилостивление, которое удовлетворяет Божью праведность, потому что Иисусу нужно было совершить полное искупление человеческого греха. В Ветхом Завете он совершил искупление через жертвоприношение животных, но не полное искупление, которое совершили жертвоприношения животных.

То есть, в Божьем воздержании он простил грехи, совершенные ранее. Римлянам 3:25. Павел рассказывает, почему Бог удерживает от суда тех, кто восстает против него.

Он «с великим долготерпением переносил гнев, приготовленный к погибели. А что, если Он делал это для того, чтобы явить богатство славы Своей на предметах милосердия, которые Он предуготовил к славе» (Римлянам 9:22). 23. Бог терпит нечестивых весь день и не торопит суд, но откладывает его, так сказать, давая людям больше времени услышать Евангелие, покаяться и обратиться к Господу.

Как и в случае со многими атрибутами Бога, неудивительно, что писание Христа приписывает ему божественное терпение. Павел благодарит Иисуса за то, что он привел ему цитату: « Бывший прежде богохульник, гонитель и надменный в служении». 1 Тимофею 1:13.

Павел радуется долготерпению Христа Божьего: «Посему я помилован» (1 Петра 1:16). Дабы Христос Иисус на мне, последнем из грешников, показал Свое необычайное терпение в пример тем, которые будут веровать в Него к вечной жизни.

1 Тимофею 1:16. Терпение легко приходит на ум апостолам, когда они ожидают возвращения Христа. Петр учит христиан цитировать: Терпение Господа нашего почитайте спасением.

Как и написал вам дорогой брат Павел, по данной ему премудрости. 2 Петра 3:15. См. также стих 9. Иаков призывает в главе 5. Итак, братия, будьте долготерпеливы до пришествия Господня.

Джеймсом пренебрегают. Мой друг Кристофер Морган написал книгу о теологии Джеймса для издательства PNR. И это действительно пренебрегаемая теология.

Это так же важно, как Павел? Нет. Или как Римлянам? Нет. Это часть Писания? Да.

Мы должны уделять внимание всем частям Писания, особенно всем частям Нового Завета, которые построены на Ветхом. Итак, будьте долготерпеливы, братья. Иакова 5:7. До пришествия Господа.

Посмотрите, как земледелец ждет драгоценного плода земли. Терпя о нем, пока не получит , он отражает палестинскую сельскохозяйственную метеорологию, терпя о нем, пока не получит ранние и поздние дожди. Терпите и вы.

Укрепите сердца ваши, потому что пришествие Господне близко. Не ропщите друг на друга, братия, чтобы не быть осужденными. Вот, Судия стоит у дверей.

В пример злострадания и долготерпения возьмите, братия, пророков, которые говорили именем Господним (Иак. 5, стих 11). Вот, мы ублажаем тех, которые пребывают.

Вы слышали о терпении Иова и видели намерение Господа, как Господь милостив и милосерд. Бог хочет, чтобы Его терпение было видно в жизни Его народа. Поэтому терпение — это плод Духа.

Любовь, радость, мир, терпение. И Павел сначала описывает христианскую любовь и надежду как терпение. 1 Коринфянам 13:4. См. также Римлянам 8:25.

Подобно Богу, мы также должны быть медленными на гнев. Иакова 1:19. Мы завершим эту лекцию этим стихом в его контексте.

Иакова 1:19. Знайте это, братия мои возлюбленные: всякий человек да будет скор на слышание, медлен на слова, медлен на гнев.

Они связаны. Если я сосредоточен на слушании, что для меня, честно говоря, сложно, то я не так много болтаю. И если я делаю эти две вещи, я злюсь меньше, по крайней мере, не так быстро, потому что я слышу других и не говорю того, что может доставить мне неприятности.

Будьте скоры на слышание, медленны на слова, медленны на гнев, ибо гнев человека не творит правды Божией. Посему, отложив всякую нечистоту и очаг злобы, в кротости примите насаждаемое слово, могущее спасти ваши души.

Замечательное утверждение о Слове Божьем: Бог благ или щедр, терпелив или долготерпелив. В нашей следующей лекции мы закончим коммуникативные атрибуты Бога, сказав, что наш Бог славен.

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о собственно теологии или Боге. Это сессия 17 , Сообщаемые атрибуты, часть 4, Бог благ и терпелив или долготерпит.