**罗伯特·彼得森博士，《神学正论》，第 19 节，上帝的作为、创造和天意**© 2024 罗伯特·彼得森和泰德·希尔德布兰特

这是罗伯特·彼得森博士关于神学正典（或上帝）的教学。这是第 19 节课，上帝的作为、创造和天意。

我们继续讲授神学正典，即上帝本身的教义，然后我们转向上帝的作为。

我们已经研究了上帝是三位一体的神，三位一体的神。我们已经研究了上帝的属性，既有不可传达的，也有可传达的。现在我们来研究他的创造之工，即天意。

我们不会将他的工作、他的救赎工作和成就纳入本课程。但我们确实会研究天使、撒旦和恶魔，因为尽管上帝没有将他们创造为堕落的生物，但事实上，正如我们将看到的，有些天使确实反叛了。

让我们一起祈祷。仁慈的天父，感谢您的话语、您的真理、您的儿子和您的精神。我们祈祷，请保佑我们。我们祈求，通过我们的主耶稣基督，引导我们走上永恒的道路。阿门。

上帝的工作。荣耀的上帝因其工作而闻名，这些工作既实现了他的目的，又彰显了他的荣耀。

他的作品很多，但其中四部最为突出。《创造》、《天意》、《救赎》和《圆满》。其他系列讲座则涉及《救赎》和《圆满》。

这里我们关注上帝的创造和护理。上帝创造万物，这是基督教的创造论。圣经以上帝创造天地开始。

圣经以上帝创造新天新地结束。在创世记 1:1 中，上帝创造了天地。启示录 21 和 22 章开头写道：“我观看，见一个新天新地。”

因此，上帝作为创造者的教义构成了圣经故事的框架，并在基督教神学中发挥着关键作用。从本质上讲，创造论教义是上帝不使用任何预先存在的材料，即拉丁语中的 ex nihilo，意为无中生有，创造了万物。创造是上帝完全自由的行为，以传达他的卓越。

唯有祂没有开始，正如我们之前研究上帝的永恒时所看到的，诗篇 92 篇第 2 节。诗篇 90 篇第 2 节，从永远到永远，你是上帝。上帝创造了一切，包括光、地球、天空、水、植被、海洋生物、动物、天使和其他一切。创世记 1:1-25，诗篇 148:1-5，歌罗西书 1:16，启示录 4:11。

让我读其中一篇，诗篇 148:1-5。这是诗篇 148 的结尾赞美诗之一。诗篇 148:1，你们要赞美耶和华，从天上赞美耶和华，在高处赞美他，他的天使们赞美他，他的众军赞美他，日头和月亮赞美他，所有闪亮的星宿赞美他，最高的天和天上的水赞美他。

让他们赞美主的名，因为他命令，他们就被创造，他永远建立他们。他颁布了法令，它不会消失。你们这些从地上赞美主的，海洋中的生物和所有深渊，火焰和冰雹，雪和雾，暴风雨，实现他的话，山岭和所有丘陵，果树和所有香柏树，野兽和所有牲畜，爬行动物和飞鸟，地上的君王和所有民族，王子和地上的所有统治者，年轻人和处女，老人和孩子。

让他们赞美主的名，因为只有他的名被高举；他的威严在天地之上；他为他的子民兴起了号角，赞美他所有的圣徒，赞美他身边的以色列人民，赞美主。我继续阅读了所有 14 节经文，因为它确实扩展了创造这个主题。上帝也直接参与了男人和女人的创造，他按照自己的形象特别创造了他们。

创世记 1:27，上帝按照自己的形象创造了人类，他创造了男人和女人。创世记 1:27 和 27，马可福音 10:6，罗马书 5:12 至 21，雅各书 3:9 至 12。再一次，上帝创造了男人和女人，特别是按照他的形象。

创世记 1:27，27，马可福音 10:6，罗马书 5:12 至 21，雅各书 3:9 至 12。万物都反映了上帝永恒计划的设计和秩序，并由上帝的智慧而生。耶利米书 10:12，上帝的旨意，启示录 4:11 和上帝的话语，诗篇 33:6 至 9。上帝的智慧，耶利米书 10:12，上帝的旨意，启示录 4:11，上帝的话语，诗篇 33:6 至 9。万物揭示了上帝的存在，因为它向所有时间和所有地方的所有人见证了他的力量和杰作。

诗篇 19:1 至 6，罗马书 1:18 至 32。我应该读一点。因为上帝的愤怒从天上显明在一切不虔诚和不义的人身上，他们用不义压制真理。

因为关于上帝的知识对他们来说是显而易见的，因为上帝已经向他们展示了这一点。自从上帝创造世界以来，他的永恒力量和神性是显而易见的，自从上帝创造世界以来，他的永恒力量和神性是显而易见的。这让他们无可推诿，在加拉太书 5 章中与情欲行为相反的，这里我们首先看到的是偶像崇拜，然后是性犯罪，这次是异性恋犯罪，这表明上帝的子民，上帝的造物，在崇拜和性生活中都反抗他。

创造也给上帝带来荣耀，因为它展现了上帝的王权、权力、善良、智慧、爱和美丽。创世记 1:1 至 28，以赛亚书 43:7，罗马书 11:33 至 36。启示录 4:11 将上帝作为创造者的角色与他受到的崇拜和荣耀联系起来。

我引用的话，我们的主，我们的神，你是配得荣耀、尊贵、权柄的，因为你创造了万物，并且万物是因你的旨意被创造而有的。启示录 4:11。的确，永恒的神在创世之前就存在了。

诗篇 90 篇第 2 节，唯有他才能创造万物。他创造万物时无需使用先前存在的材料。引用希伯来书 11:3，宇宙是由上帝的话语创造的，因此，我们所看到的事物是由不可见的事物创造的。

希伯来书 11:3。上帝通过说出祂的话语来创造。“上帝说，要有光，就有了光。”创世记 1:3 和创世记 1 中的其他七次。另见彼得后书 3:5。上帝使人类能够理解祂的话语并回应祂。

此外，上帝创造了整个现实，这就是创世记 1:1 中天地的含义。他创造了万物。以弗所书 3:9，启示录 4:11，包括一切“可见和不可见”的事物。歌罗西书 1:16，这节经文向上帝的儿子描述了创造。

约翰强调这一点，肯定正面，否定负面。再一次，关于主耶稣，约翰福音 1:3 更恰当地说，当然，耶稣是他道成肉身时的人名。律法、道、光、永恒之子在他道成肉身之前，万物都是借着他造的。

除了他以外，没有一样被造的。约翰福音 1:3。三位一体不可分割地执行创造的工作，就像他们不可分割地执行一切工作一样。也就是说，创造是父的工作。

哥林多前书 8:6，启示录 4:11。圣子，约翰福音 1:3，哥林多前书 8:6，歌罗西书 1:16，希伯来书 1:2 和 10。创造是圣灵的工作。

创世记 1:2，约伯记 33:4。上帝创造万物并非出于孤独感或需要友谊，因为三位一体的三位一体神从永恒以来就彼此相爱。约翰福音17:24。圣父是创造之源，圣子是创造之媒介。

“只有一位神，就是父。万物本于他，我们为他而生。只有一位主，就是耶稣基督。万物藉着他而生，我们藉着他而生。” 哥林多前书 8:9，8:6，哥林多前书 8:6。神的灵也在创造中活跃。创世记 1:2，诗篇 104。

在创造中，就像在一切事物中一样，上帝既是超然的又是近在眼前的。唯有祂在创造之前就存在，因此祂站在创造之外，高于创造。祂在祂的创造中也是近在眼前的，因为祂关心祂的创造，亲近祂的子民，并与祂的子民建立盟约关系。

基督教的创世论反对二元论、流溢论、泛神论和自然神论的错误。 基督教的创世论反对二元论、流溢论、泛神论和自然神论的错误。

二元论认为，善恶是两个永恒原则。它不仅认为善恶存在，而且善恶都是永恒原则。相反，全能的造物主才是终极现实。邪恶不是与上帝相竞争的永恒原则，而是上帝美好创造的扭曲和偏差。

流溢论认为，世界是上帝自身的流溢或延伸。是其本质的延伸和流溢。与此相反，根据圣经，造物主与他的创造物截然不同。它不是他自己流溢的一部分。创造不是他存在的泛滥。相反，他是唯一一个从永恒中存在的人，他用他的话语创造了他的世界。它与他的区别就像创造物与他的区别一样，就像生物与造物主的区别一样。

泛神论混淆了上帝和他的世界。它说上帝是一切，一切是上帝。

虽然泛神论错误地将上帝等同于他的世界，但自然神论将上帝从世界中移除。它教导说，造物主根据人类的洞察力，在他的世界上创造了能够自行运转的世界，而不需要他的参与。

创造和天意的教义驳斥了泛神论和自然神论。上帝不仅创造了世界，还继续维护和指导世界。也许我应该对这四个错误多做一点：二元论、神性论、泛神论和自然神论。

二元论不仅说善恶存在，而且自从创世纪 3 中的堕落以来，它们就一直存在于圣经中。当上帝的所有敌人都被消灭时，邪恶将不复存在，包括人类元素、人类敌人，他们被消灭，可以说，通过在地狱中接受永恒的惩罚，地狱在新创造之外，其中没有任何不洁或罪恶。相反，二元论不仅说正确的事情，而且说从堕落到终结，善恶都存在。

它说善与恶都是永恒的。上帝不是。神圣的上帝并不孤单。我犹豫了，因为我们刚刚说过他从不孤单。他是神圣的三位一体。

三位一体并不孤单。根据二元论，那里还有另一个永恒的邪恶原则。因此，善与恶都是必要的。

这些都不是圣经的教义。邪恶不是永恒的。邪恶是一种反常、一种挫败、一种对上帝的反叛，在创世记 3 章之前并不存在，在新天新地也不会永远存在。

不，圣父、圣子、圣灵三位一体的永恒存在自古以来就存在。邪恶永远不是他的挑战者。唯有上帝才是上帝，是永恒的。

流溢论认为，创造是上帝存在的溢出。这是本体论的溢出，是上帝所造之物的形而上学的溢出。结果不太好。

上帝自身存在的泛滥是错误的。当然，创造物与创造者有关，但创造物并非来自宇宙的延伸。不，不，创造者和他所创造的事物是有区别的。

它不是上帝存在的产物。相反，它与创造它的人是分开的，而创造它的人处于它之外，超越它，存在于它之中，但不是它的一部分。泛神论混淆了上帝和他的世界，因此是错误的。

上帝不属于他的世界。万物不属于上帝。唯有上帝永恒存在，他创造了万物。

那不是上帝。那不是他。他与那完全不同。

他创造了世界，也管理着世界。他保护世界，管理世界，但他不是创造物。泛神论混淆了上帝和他的世界。

如果二元论确实如此，那么二元论就将上帝和他的世界分开了。它教导基督教的创世教义，但又说上帝在创世中嵌入了让世界自行运转的原则。这是错误的，因为圣经的表述是，创造之后是天意。

上帝维护并指导着他所创造的世界。如果泛神论不合理地将上帝与他的世界等同起来，那么二元论，我的意思是，自然神论则不合理地将上帝与他的世界分开。真理是创造和天意。

上帝创造之工的主要目的是荣耀祂自己。保罗在罗马书 11:36 中沉思上帝的创造、护理和成就之工时肯定了这一点。因为万物都是本于祂，护理是藉着祂，成就是归于祂。万物都是本于祂，藉着祂，归于祂。

愿荣耀永远归于他。阿门。罗马书 11:36。保罗在歌罗西书 1:16 中也写到了基督。万物都是借着他创造的，他是父神创造的代理人，对他来说，万物的存在都是为了儿子的荣耀。

当保罗说“为了他”时，他指的是为了基督的目的和荣耀。圣经宣称上帝的创造之工非常好（创世记 1:31），这一事实具有重大影响。上帝创造的一切本质上都是好的，而不是邪恶的，包括物质的东西。

事实上，人类的身体和性欲并不是罪恶，而是上帝赐予的礼物，人们可以按照他的意愿使用它们。此外，禁欲主义，即通过粗暴对待人类的身体来实现圣洁的想法，是错误的。正如保罗在歌罗西书 2:20-23 中教导的那样，禁欲主义并没有促进虔诚，他说，在那个地方。

禁欲主义认为，圣洁是通过拒绝肉体欲望来实现的。这是不正确的。上帝创造了世界，他给了我们欲望，我们要按照他所揭示的方式利用它们来荣耀他。

因为人类是永恒造物主的创造物，我们既有伟大的天赋，也有许多局限性。他赐予我们荣耀和尊贵，诗篇 8:5。他赐予我们管理他手所造之物，诗篇 8:6。上帝赐予我们荣耀和尊贵。在诗篇 8 的上下文中，亚当和夏娃是第一批人类。

上帝赐予他们荣耀和尊贵，并让他们统管他亲手创造的一切。我们，他们的后代，子孙，也同样如此。作为受造之物，我们肩负着重大的责任，要履行上帝创造我们的目的。

这些包括，作为管家，对上帝赐予我们作为家园的世界产生本体论的兴趣。他给了我们奇妙的思想和身体，使我们能够享受他和他的美丽世界。但只有上帝是自给自足和永恒的。

我们是他所造的，我们依靠他，因为，引用，我们的生活、动作、存留都在乎他，使徒行传17:28。我们也赞美造物主，因为他创造了庄严而可爱的世界，诗篇 19 :1，诗篇 38:1-9。这个世界有意义、统一和可理解，并指向上帝的智慧、力量、善良、荣耀和美丽。我们赞美造物主，因为他创造了庄严而可爱的世界，诗篇 19:1，诗篇 38:1-9。这个世界有意义、统一和可理解，并指向上帝的智慧、力量、善良、荣耀和美丽。在对创造的简短讨论之后，我们继续讨论上帝的护理。

我们的上帝引导历史，即基督教的天意教义。创造是上帝创造万物的最初行为，而天意是他维持和指导其创造的持续工作。《威斯敏斯特小教理问答》很好地定义了天意，并回答了上帝的天意是什么这个问题。教理问答说，天意是上帝最神圣、最明智、最强大的，保护和统治着他所有的造物及其所有行为。

这是对《威斯敏斯特小教理问答》第 11 个问题的回答。它的天意是上帝最神圣、最明智和最强大的天意，保护和管理着他所有的造物及其所有行为。我们将会看到，天意的两个方面是上帝的保护（保护）和治理（治理）。

此外，《小教理问答》选择了上帝最重要的三个品质，这些品质是上帝守护工作的指导原则。守护是上帝最神圣的品质，保护和统治万物；守护是上帝最智慧的品质，保护和统治万物；守护是上帝最强大的品质，保护和统治万物及其所有行为。守护既包括保护，也包括统治。

保护是上帝维护其创造物的工作，旧约和新约都对此作证。诗篇 104，诗篇 104，从第 10 节开始。你使泉源在山谷中涌出。

它们在山间流淌，给田野的野兽提供水源，也给野驴提供解渴之水。

天上的飞鸟栖息在它们旁边。它们在树枝间歌唱。你从高处的居所浇灌群山。

大地因你劳作的成果而满足。你使草生长，供牲畜吃；使植物生长，供人栽种。诗篇 104 篇第 14 节。

他可以从地里带出食物，带出美酒，使人心欢喜，带出油，使人的面容光彩，带出粮食，使人的心强壮。耶和华的树木得到充足的浇灌，他所栽种的黎巴嫩香柏树也是如此。鸟儿在他里面筑巢。

鹳鸟的家在冷杉林中。高山是野山羊的栖息地。岩石是岩獾的避难所。

他创造了月亮来标记季节。太阳知道落山的时间。你创造了黑暗，森林里所有的野兽都四处爬行，夜晚就来临了。

幼狮为猎物而吼叫，寻求上帝的食物。太阳升起时，它们偷偷溜走，躺在洞穴里。人类出去工作，劳作直到晚上。

主啊，你的创造物多么丰富。你用智慧创造了这一切。大地上充满了你的创造物。

这里是大海，又大又宽，里面生活着无数的生物，大大小小的生物。你创造的船只和海怪都在其中游弋。它们都期待着你按时给它们食物。

你给他们，他们就拾起来；你张手，他们就满载美物；你掩面，他们就惊惶。

当你夺走它们的气息时，它们就会死去并归于尘土。当你发出你的灵时，它们就会被创造，你就会更新地面。旧约圣经中一段很长的经文，诗篇 104，从 10 到 30，肯定了上帝对他创造物的保护。

我们已经读过诗篇148:7至14。我不会再读一遍了。歌罗西书1:17，靠着基督，靠着太阳，万物都靠着基督而存在。

希伯来书 1:3，他用他权能的命令托住万有。后两句都与基督有关。上帝的保护尤其适用于他所爱、拯救和按照他的计划保守的子民。

诗篇 23，我要住在耶和华的殿里，直到永远。以赛亚书 40：11。以赛亚书 40：27 至 31。

罗马书 8:28 至 39。在基督耶稣里的人不会被定罪。没有什么能使我们与主耶稣基督里的神的爱隔绝。

约翰一书 5:18。如果保护是上帝维护和保护其创造物的工作，那么政府就是上帝的工作。政府是上帝引导其创造物实现其目标的工作，这一点圣经对此有充分的肯定。

诗篇 33：10 至 22。以赛亚书 40：22 至 26。但以理书 4：34 和 35。

使徒行传4：23 至 31。使徒行传 14：12 至 17。诗篇 33，从第 10 节开始。我有选择地阅读其中的一些内容，并重复其他内容的参考。

诗篇 33:10。耶和华使列国的筹算归于无有。他使万民的计划落空。

耶和华的筹算永远立定，他心中的思念万代常存。以耶和华为神的，那国是有福的。

他所拣选为产业的人民。耶和华从天上俯视世人。他看见世上所有的儿女。

从他坐在宝座上的地方，他俯视着地球上所有的居民。他紧紧抓住所有人的心，塑造所有人的心灵，观察他们所有的行为。国王并没有被他的大军所拯救。

战士不能靠自己的强大力量获得救赎。战马是一种虚假的救赎希望。即使它拥有强大的力量，也无法拯救他人。

看哪，耶和华的眼目看顾敬畏他的人，看顾那些仰望他慈爱的人，愿他救他们的灵魂脱离死亡，并在饥荒中保全他们的性命。我们的灵魂等候耶和华。

他是我们的帮助和盾牌。我们的心因他而欢喜，因为我们信靠他的圣名。主啊，愿你的慈爱临到我们，正如我们对你的盼望。

那是诗篇 33:10 至 22。我再说一遍，以赛亚书 40:22 至 26。但以理书 4:34、35。

使徒行传 4:23 至 31。使徒行传 14:12 至 17。除了保护和管理之外，天意还涉及协同作用，即上帝采取行动，他的造物也采取行动，以达到他预期的目的。

上帝并不总是通过他的直接行动来引导历史，而是经常利用人的自由行动和其他次要原因。圣经反映了这一观点，声称上帝使用人类代理人。创世记 1，26 至 30。

撒母耳记下 12:1 至 15。约翰福音 6:1 至 13。使徒行传 1:5。上帝使用国家。

以赛亚书 1:10。以赛亚书 10:5 至 11。以斯拉记 1。上帝使用生物。

诗篇 104。天使。创世记 16：6 至 14。

路加福音1:26 至 38 等。上帝的护佑延伸到他所创造的每一个领域。宇宙、自然、人类的生活、撒旦和天使、国家、动物、事故、自由行为和罪恶行为。

所有这些都来自 Lewis Birkhoff 的《系统神学》，第 168 页。我将再次阅读并给出经文参考。《创世纪》。

上帝的护佑遍及他所创造的每一个领域。宇宙。诗篇 103:19。

主在天上设立宝座，他的国统管万有。但以理书 4:35。以弗所书 1:11。

上帝按照他的旨意行事。自然或创造。约伯记 37:5 和 10。

诗篇 104：14。诗篇 135：6。马太福音 5：45。马太福音 6：25 至 30。

约伯记 37:5 和 10。诗篇 104:14。诗篇 135:6。马太福音 5:45。

马太福音 6:25 至 30。撒旦和天使。上帝的护佑在他们之上。

约伯记 1:12。撒旦只有在上帝允许的情况下才能伤害约伯。诗篇 103:20 和 21。

路加福音 22：31。撒旦和天使都在上帝的庇护之下。约伯记 1：12。

诗篇 103:20 和 21。路加福音 22:31。国家都受全能上帝的庇护。

约伯记 12:23。箴言 22:28。抱歉，是诗篇 22:28，不是箴言。

诗篇 66:7。使徒行传 17:26。国家。约伯记 12:23。

诗篇 22:28。诗篇 66:7。使徒行传 17:26。上帝的护佑延伸到动物。

列王记上 17：4 至 6。诗篇 104：21，28。马太福音 6：26。马太福音 10：29。

动物。列王纪上 17：4 至 6。诗篇 104：21 和 28。马太福音 6：26。

马太福音 10:29。上帝的护佑不仅限于意外事故。箴言 16:33。

约拿书 1:7。马太福音 10:29。意外。箴言 16:33。

约拿书 1:7。马太福音 10:29。关于人类的自由行动。创世记 45:5。出埃及记 10:1 和 20。

以赛亚书 10 :5 至 7。使徒行传 4:27 至 28。自由行动。创世记 45:5。出埃及记 10:1 和 20。

以赛亚书 10:5 至 7。使徒行传 4:27 和 28。上帝的护佑甚至延伸到人类的罪恶行为。创世记 50 章 20 节。

出埃及记 14：17。使徒行传 2：22 至 24。帖撒罗尼迦后书 2：11。

上帝的旨意反映出他的伟大、智慧、力量、真理、正义和恩典。他的旨意激发我们的赞美、喜悦、信心、信任、敬畏、恐惧和智慧。诗篇 111。

再说一遍。罪恶的行为。创世记 50 章 20 节。

出埃及记 14：17。使徒行传 2：22 至 24。帖撒罗尼迦后书 2：11。

我再说一遍，上帝的旨意反映了他的伟大、智慧、力量、真理、正义和恩典。他的旨意激发我们的赞美、喜悦、信心、信任、敬畏、恐惧和智慧。诗篇 111。

我们将在下一讲，也就是最后一讲中讨论上帝的造物，即天使，当然，其中一些天使也曾反叛过。

这是罗伯特·彼得森博士关于神学或上帝的教导。这是第 19 节，上帝的作为、创造和天意。