**罗伯特·彼得森博士，神学正典，第 10 课，总结三位一体，上帝的属性，介绍和不可传达的属性**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于神学或上帝的教学。这是第 10 节课，总结三位一体、上帝的属性、介绍和不可传达的属性。

我们继续学习神学，总结三位一体的教义。

圣父、圣子、圣灵是统一且平等的。这是构成三位一体教义的七项原则中的第七项。只有一个上帝，圣父是上帝，圣子是上帝，圣灵是上帝，三位一体不可分割但又可以区分，他们相互栖息，最后，当圣经说圣父、圣子、圣灵是统一且平等的时，圣经本身就牵着我们的手，带领我们得出三位一体的结论。

将三位一体三位一体的三位一体平等联系起来的经文证实了我们的结论。将三位一体平等联系起来的经文有很多，但我们将从福音书中选取新约书信和启示录的三位作者。耶稣在他的大使命中告诉他的门徒要使万民作门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗，马太福音 28:19。

名字这个词是单数，但后面跟着三位一体的名字，暗示三位一体。此外，洗礼只能以上帝的名义进行，暗示三位一体的神性。三位一体是同一个上帝，但他们是不同的，不能混淆。

保罗在他的祝福中将这三个人描述为神圣祝福的源泉：“愿主耶稣基督的恩惠、神的慈爱、圣灵的感动与你们众人同在”（哥林多后书 13:12）。只有上帝才能赐予恩典、爱和友谊，而这正是这三个人所做的。这应该是哥林多后书 13:14，而不是 12。

救恩是神独有的工作。保罗将父神的仁慈、爱和怜悯作为救恩的源泉，将圣灵的再生和更新作为救恩的应用，将基督作为圣灵的渠道，提多书 3、4 至 6。我确实需要读一下。但当我们父神、我们救主神的恩慈和仁慈显现的时候，他救了我们，并不是因为我们自己所行的义，而是照着他自己的怜悯，借着圣灵的再生和更新的洗礼，他借着耶稣基督我们的救主丰丰富富地浇灌在我们身上，使我们因他的恩典而称义，得以凭着永生的盼望成为后嗣。

提多书 3:4 至 6。这些位格是不同的，不会混淆，而且每个位格都在救赎中扮演着不同的角色。约翰教导如何区分圣灵与假灵。约翰一书 4, 2。凡认耶稣基督是成了肉身来的灵，都是出于神的。

约翰一书 4:2。每一位都来自上帝。每一位都传达祂的真理。天父派遣教师来见证祂儿子的化身，并受到圣灵的启发。

但凡不承认耶稣的灵都不是来自上帝的。第 3 节。否认道成肉身的灵和它们所启发的教师来自敌基督，而不是父神。在警告假教师之后，犹大在犹大书 20 和 21 中劝告他的读者。

亲爱的弟兄姊妹，你们既要在至圣的真道上建立自己，在圣灵里祷告，就要保守自己常在神的爱中，等候我们主耶稣基督的怜悯，等候永生。犹大书 20 和 21。他们必须在至圣的真道，也就是福音的基础上，教导教会。

他们要依靠圣灵祈祷。回到父爱他们、子保守他们的主题，从第 1 节开始，犹大告诉读者要顺服父，住在父的爱中。他们还要在耶稣、基督回来时寻求怜悯和永生。

圣经再次区分了三位一体，讲述了天父的爱、圣灵的祈祷和对基督再来的期待。约翰在启示录 1:4 中祈祷上帝赐予“亚细亚七个教会”恩典与和平，他为此写道，启示录 1:4。但他没有写上帝，而是写“昔在、今在、以后永在的上帝”。

宝座前的七灵和耶稣基督分别指圣父、圣灵和圣子，第 4 和 5 节。约翰区分了这三个位格，并将他们描绘为给予神圣祝福的人，从而暗示了他们的神圣地位。三位一体教义的结论是，只有一位神，他作为圣父、圣子和圣灵永远存在。这三个位格是不可分割的，但必须加以区分。

神奇的是，他们彼此相依，彼此生活，就像三个位格存在于一个神圣的本质中。

福音书、三位不同的使徒书信作者和启示录都记载了三位一体的统一和平等，这一事实提醒我们新约圣经对三位一体的见证范围之广。有时，圣经将上帝的伟大与其他属性结合起来。以下经文分别描述了上帝的主权、忠诚和力量。

诗篇 135:5 和 6。因为我知道耶和华是伟大的。我们的主比所有的神都伟大。耶和华在天上、地上、海中和一切深处，随心所欲地行事。

尼希米记 1:5。耶和华是天上的神，大而可畏的神，向爱他、守他诫命的人守约。尼希米记 1-5。

耶利米书 10:6 和 7。主啊，没有人像你。你是伟大的。你的名字充满力量。

万国之王，谁不敬畏你？这是你应得的。因为在列国中所有的智者中，在他们所有的王国中，没有一个人像你。耶利米书 10:6 和 7。诗篇赞美上帝，赞美他的名和他的伟大，8:1，148:13。

他们也因祂的伟大作为而赞美祂。诗篇 145:3-6。耶和华是伟大的，受到高度赞美。

他的伟大无可测度。这代要向下一代传扬你的作为，传扬你的大能。我要述说你的威严、荣耀和你奇妙的作为。

他们将宣告祢令人敬畏之举的力量，我将宣告祢的伟大。诗篇 145:3-6。上帝的伟大引领我们敬拜祂，只敬拜祂。

诗篇 86:8-10。96:3-5。路加福音 1:46-48。

这引导我们敬畏他。诗篇 96:3-5。耶利米书 10:6-7。

顺服于祂至高无上的权柄。诗篇 135:5-6。并信靠祂的盟约信实。

尼希米记 1:5。上帝的伟大也激励我们向他人见证祂。诗篇 145:3-6。

上帝的教义主要分为三部分。我们现在已经完成了第一部分，即上帝，即三位一体。我们故意将其放在第一位，而不是上帝的属性，因为上帝的属性属于上帝的位格，他是三位一体的，三位一体的上帝。

我们神的属性，介绍。在探讨了三位一体的教义之后，我们转到神的属性，引用米勒德·埃里克森的*《基督教神学》* ，在系统神学书籍大量涌现之前，埃里克森的书在相当长的一段时间里都是最重要的。米勒德·埃里克森*《基督教神学》* ，第 291 页。

他是这样定义上帝的属性的。引用，上帝所具有的品质构成了上帝的本质，是上帝本性的特征。引用结束。

它们是内在的、永恒的、永久的、客观的、不可分割的。它们表达了上帝的本质。在开始之前，我们会提醒你并进行澄清。

首先，因为神是无限的，我们永远无法了解祂的品格。即使作为新地球上复活的圣徒，我们也永远不会停止学习祂。其次，因为神是永恒的，我们应当将祂的所有属性视为永恒的。

上帝过去、现在和将来都是这些属性的集合。由于他的属性是永恒的，因此是永久的，上帝过去、现在和将来都是无限的、慈爱的、神圣的、善良的等等。第三，因为上帝是唯一的，所以我们应该谨慎，不要过度区分他的属性。

虽然圣经用各种形容词和形象来描述上帝，但它也解释了，对不起，上帝是独一的。他是统一的，不能被分割成不同的部分。因此，他的属性可能是可区分的，但它们也是不可分割的。

下面我们列出了上帝的 20 多个属性。但祂并不是第 120 个圣洁、第 120 个慈爱、信实等等。上帝是全然圣洁、慈爱、信实等等的。

第四，因为上帝是一个人，所以我们不应该关注其属性本身，而应该关注我们唯一的上帝，上帝的真实特征就是其属性。换句话说，我们研究的不是爱本身，而是充满爱的上帝。我们主要研究的不是主权，而是主权的上帝。

根据圣经，上帝是爱，同时也是至高无上的。他的爱是至高无上的爱，而他的至高无上是充满爱的至高无上。同样，上帝是全能的，也是圣洁的。

因此，如果全能意味着他能做任何权力能做的事情，那么他的神圣性就提醒我们，他所有强大的行为也都是神圣的，等等。我还推荐约翰·弗雷姆的《上帝的教义》和约翰·范伯格的《无人能与他相比，上帝的教义》一书，因为这本书的论述更具哲学性。范伯格在芝加哥大学获得博士学位，所以他的作品具有哲学性，他帮助我从神学角度思考问题。

第五，因为上帝启示了自己，所以我们可以真正地认识他。我们可以真实而真诚地认识他。上帝仁慈地向我们传达他是谁，我们可以真正地认识他和他的属性，即使永远无法详尽无遗。

查尔斯·霍奇曾经用一种更古老的方式来表达，我们理解上帝，但我们不理解上帝，理解是指对上帝的全面了解。我们的上帝确实是一个，是个人的、仁慈的、仁慈的、诚实的，等等。当然，这些都是人类的描述、人类的范畴和人类的形象。

上帝除了以人类的形式与人类交流外，还能用什么方式与人类交流呢？上帝使用我们的文化、思维形式、语言和形象作为类比，向我们揭示他自己和关于他自己的真理。我们可以相信这些方法的有效性，可以如实地传达他是什么样的人，因为他是上帝，他按照自己的形象创造了我们，他选择用语言向我们传达他自己。请注意，他选择用语言向我们传达他自己。

命题启示的概念与上帝的个人启示并不矛盾。第六，因为上帝是唯一的，所以所有属性都代表了所有尝试。因为上帝是唯一的，所以所有试图对他的属性进行分类的尝试从一开始就是错误的。

我们承认这一点。那么，为什么我们要讨论这些属性是不可传达的、独特的，以及可传达的、共享的呢？有几个原因。如果不进行组织，一长串包含 20 个或更多深刻属性的列表对我们来说太过复杂，无法综合起来。

不仅如此，虽然将上帝的属性称为不可传达和可传达并不完美，而且类别重叠，但分类本身提醒我们与上帝的关系。圣经多次强调我们与上帝不同。不可传达的属性凸显了这种区别。

他是自存的造物主。我们是完全依赖他而生存的生物。他是无限的。

我们是有限的。他无处不在。我们只是空间上的一个个体。他无所不能。我们的力量是有限的。他是永恒的。我们受时间的限制。他是永恒不变的。我们总是在不断进步。

在其他时候，圣经强调我们要在性格中反映上帝，而可传达的属性则突出了这一点。我们是按照上帝的形象创造的，被基督拯救，基督是上帝的真实形象，并被祂的形象所效仿。这意味着上帝实际上正在把我们变成反映祂的人。

但如何做到呢？我们当然无法反映出祂不可传达的属性，因为我们永远不会自存或无限。然而，通过祂的恩典和与基督的结合，我们可以反映出祂可传达的属性，就像被救赎的生物一样。上帝拥有绝对的主权，我们被赋予了作为上帝管家的统治权，统管祂的创造物。

上帝智慧无穷，而我们的智慧也与日俱增。上帝诚实，而我们则愈益诚实。上帝信实，我们也应如此。

上帝是慈爱的，我们也慈爱。等等。以这种方式对上帝的属性进行分类强调了这一重要真理。

基督徒生活的美德、圣灵的果实、八福等以及教会的标志本质上是上帝可传递的属性。我们上帝的独特属性，不可传递的属性，指的是上帝独有的品质或特征。它们是不可传递的。

他不会与他的子民分享这些。我们的上帝是活着的，传统上称为自存性。活着的意思是上帝不依赖任何东西而存在。

顺便说一句，我们的上帝活着，这比自存性更符合圣经的说法。我并不鄙视这个词。它的意思是无因的，我们会处理它。

所谓活着，是指上帝不依靠任何其他东西而存在。这也被称为上帝的自存性。上帝是他自身存在的源泉，正如耶稣所说的那样，父在自己里面有生命，约翰福音 5:26。

一切生命的创造者和主宰者赋予万物生命，他不需要任何东西。使徒行传17:24, 25 中，他给了每个人生命和气息，他不需要被赋予生命。与这一属性有关的上帝的形象包括活水之泉，耶利米书 2:13。

没有人创造上帝，没有人赋予他生命，因为他是一直存在的活着的上帝。以赛亚将巴比伦偶像描绘成胆怯的、无法拯救那些信奉它们的人，以赛亚书 46:1 和 2。先知质疑用双手用木头塑造上帝的人的逻辑。先知所做的就是嘲笑。

他点起火，以赛亚书44:15-17。他点起火，烤面包。他甚至把面包做成神并崇拜它。

他用它做了一个偶像，向它下拜。他把一半放在火里烧掉，然后把那一半烤成肉。他吃了烤肉，心满意足。

他提醒自己说，啊，我暖和了。我看见了火光。他用剩下的东西做了一个神或他的偶像。

他向它鞠躬、崇拜、祈祷：“拯救我，因为你是我的神。”

拯救我，因为你是我的神，以赛亚书 44:15至 17。圣经确实有幽默。这里是一种讽刺性的幽默。

与没有生命的偶像相反，活着的上帝，引用，赋予所有人生命。提摩太前书 6，13。虽然上帝不需要我们，但他是个人，甚至通过契约将自己献给他的子民，并要求他们效忠。

我们非常荣幸能够认识到我们完全依赖永生的上帝，他曾承诺“我将成为他们的上帝，他们将成为我的子民”。耶利米书 31:33。我们的上帝是统一的。

只有一个活着的真神，他是一体的。他不是由多个部分组成的，也不应该在思想上被分成不同的部分。我将重读我们在三位一体教义下确认上帝是唯一这一第一点时使用的三节经文中的一些。

首先是申命记 6 章，它被收录在以色列著名的“示玛”中。这是经文中的第一个词。“示玛以色列”就是开头。

以色列啊，你要听，耶和华我们的神是独一的主。你要用你拥有的一切爱他，并把这些真理传授给你的孩子。耶和华我们的神是独一的主。

彼得前书、提摩太前书（对不起，是两本），与民众一起为他们的领袖祈祷。谈到上帝我们的救世主。我们需要小心牧师文中的救世主一词。

提摩太前书、提摩太后书和提多书有时指父亲，有时指儿子。每当提到儿子时，都用他的名字。牧师信中的一般救世主是指天父。

对此存在一些困惑，但其实不应该这样，因为保罗本人对此非常清楚。他指导着我们。我在这里凭直觉行事。

是提多书。提多书 1 章 3 节，他说，福音，传道，这是我奉我们救主神的命令所托付的。在第 4 节，他说，他写信给提多，他说，愿恩惠、平安从父神和我们救主基督耶稣而来。同样的词，但当他提到儿子时，他用的是他的名字。

基督耶稣，耶稣基督，就是其中一种变体。无论如何，提摩太前书第 2 章是好的。我们为我们的领袖祈祷，并在上帝、我们的救世主的眼中感到高兴，上帝希望所有人都能在契约背景下得救。

它甚至意味着领袖，甚至是那些反对信仰和认识真理的不敬虔的领袖。因为只有一位神，在神与人、神与人、神与人之间，只有一位中保，就是降世为人的基督耶稣。他舍己为众人作了赎价，这就是到了适当的时候所作的见证。只有一位神。

提摩太前书 2:5。在神和人中间，只有一位中保，就是基督耶稣。申命记6:4。提摩太前书 2:5。最后，雅各书 2。雅各用讽刺的语气批评了那些自称是犹太人、或许是自称是犹太基督徒的人的任性，他们承认，他们一直向示玛忏悔，他们说上帝是唯一的，但他们似乎并没有像他们应该的那样相信上帝，也没有为上帝而活。你相信上帝是唯一的，雅各书 2:19。

你做得很好。连魔鬼都相信，并且战栗颤抖。马丁路德说，至少魔鬼颤抖了。

詹姆斯，听众们，至少他们中的一些人似乎没有颤抖。他们似乎没有将信仰与证明其信仰真实性的行为结合起来。我们的上帝是唯一的。

一神论是旧约和新约中上帝教义的基础。我们的上帝是灵。上帝是一个人，是神圣的灵性存在，不像我们一样有肉体。

这种属性被称为上帝的灵性。耶稣告诉一位撒玛利亚妇女，上帝是灵，那些敬拜他的人必须用心灵和真理敬拜他。约翰福音 4:24。

虽然在旧约中，上帝在以色列的锡安山而不是撒玛利亚的基利心山上彰显祂的名，但上帝是灵的存在，新约中对上帝的崇拜并不局限于一个地理位置。相反，对上帝的崇拜是精神上的，是属灵的，是真理上的，是基于祂在耶稣身上的自我启示。我们如何理解上帝以物质形式显现祂的存在？在燃烧的荆棘丛中向摩西显现，出埃及记 3:2 至 6。在圣殿异象中向以赛亚显现，以赛亚书 6:1 和 4。在五旬节的火与风中显现，使徒行传 2:1 至 3。我们如何理解上帝以物质形式显现祂自己？正如这些例子所证明的，这些都是上帝，一个看不见的灵，以物质形式显现自己以坚固祂的子民的场合。

它们并不表明上帝是一个物理存在，就像圣经中说上帝有脸一样，第 625 行，诗篇 34:16，好像他有眼睛和耳朵，诗篇 34:15，一只手，出埃及记 6:1 等等。它们并不表明上帝是一个物理存在，就像圣经中说上帝有脸、眼睛和耳朵、一只手等等一样。我们称这些为拟人化，因为它们把上帝说成是人类。

他们在圣经中的出现表明上帝谦卑自己，用我们能理解的方式向我们显现。因为上帝是个灵，他是看不见的，《提摩太前书》1:17，而偶像崇拜是愚昧的，《申命记》4。《提摩太前书》1:17 是一首赞美诗。赞美诗，《提摩太前书》1:17，保罗突然爆发了。

好了。愿荣耀和尊荣归于永生不朽、无形无相的万世之王、唯一的神，直到永永远远。阿门。阿门。神不仅是万世之王，他永生不朽，他不是凡人，他是无形的。

这是他作为灵的必然结果，他是一个灵体，一个精神的存在。旧约反映了这一点，摩西提醒上帝的子民，当上帝对他们说话时，他们没有看到任何东西，任何图像。申命记 4:15，在一段禁止偶像崇拜的经文中，摩西写道，因此，你们要格外谨慎，因为上帝在何烈山从火中对你们说话的那天，你们没有看见任何形象。

你们要谨慎，不可作恶，为自己雕刻偶像，仿佛什么偶像，或像男人的像，或像女人的像，或像地上走兽的像，或像天空中飞翔的各样有翅膀的鸟的像，或像地上爬行的各样动物的像，或像地底下水里各样鱼的像。 你们要谨慎，不可举目望天，看见日月星辰，万象，就被勾引敬拜事奉它们；这都是耶和华你们神为天下万民所摆设的。不可敬拜它们。

上帝是灵。他不能被等同于他所创造的任何部分，不能被崇拜。只有他才是上帝，他是独一无二的，他是一个灵。

此外，唯有上帝是无限的。我们说无限，是指上帝在位格和完美方面是无限的。上帝的形象与他的无限性有关，包括至高无上的上帝，以赛亚书 57、15。

圣经教导我们，上帝是无限的，特别是提到了他的力量和理解力。我不确定我们是否真的能展示无限性，但我们可以用热情洋溢的表达来描述上帝的无比伟大，他完全超越了人类的局限。从技术上讲，从哲学上讲，无限？我不这么认为。

但上帝是无限的吗？是的，希伯来人就是这样表达的。诗篇 147:5。诗篇 147:5。我们的主是伟大的，权能浩瀚。他的理解是无限的。

以赛亚书 40 章 28 节。耶和华是永生的神，是全地的创造者。他从不疲倦。

他的理解力是无限的。以赛亚书40:28。保罗说，我祈求你们心中的眼睛被照明，使你们知道神向我们这信的人所显的能力是何等浩大，是照他所运行的大能大力。

以弗所书 1:18 和 19。神的无限性并非祂的唯一属性，而是与祂其他的属性相协调的。因此，当我们说神是无限的时，我们并不是说祂会犯罪、无能为力或不忠。

因为他是神圣的、全能的、忠诚的。也就是说，我们必须努力同时掌握上帝的所有属性，因为他就是这样的。赫尔曼·巴文克（Hermann Bavink，1854 年至 1921 年）是荷兰神学家，也是改革宗的思想领袖。

他不顾同辈的普遍逻辑，不仅是同辈，还有长辈。荷兰人，我们称之为福音派。荷兰保守派教会就读于保守派学校。他说，不，我想去主流学校，自由派学校，向荷兰阿姆斯特丹当代最著名的老师学习。

小心，这样做是不明智的，等等。他非常尊重长辈，他走自己的路，在大学学习，接受了非常广泛的教育。他们担心他会失去圣经的根基，但他没有。

然后，当他为福音派和改革宗信仰辩护时，他以令人难以置信的广度和对自由神学的理解来写作。他最出名的是，他写了很多东西，包括一本伦理教科书。他最出名的是他的《改革宗教义学》，这是一部权威的四卷系统神学。

我记得有一位教授，罗伯特·范诺伊，曾在荷兰阿姆斯特丹自由大学学习，我们有查尔斯·霍奇斯系统神学和伯克霍夫系统神学。伯克霍夫是荷兰裔美国人，范诺伊会说，那些都很好，我很高兴，但巴文克更好。巴文克很了不起。

他与自由主义有着深厚的交流，他是一个彻底的保守主义者，他非常非常有天赋，值得庆幸的是，现在这些书已经被翻译了。我们有一本单卷的 Bavink，还有四卷。这些书读起来并不容易，但它们是虔诚的读物，是圣经读物，虽然有些过时，但非常好。

在这里，巴文克在我将要读的引文中表明，上帝既远在天上，超越万物，又近在眼前，与万物为邻。引文中，上帝在他的启示中，把自己限制在某些特定的地点、时间和人身上，但同时，他也无限地高于整个自然界和所有生物。即使在强调这种暂时和局部表现的经文部分，他的崇高、崇高和无所不能的感觉也并不缺乏。

在花园中行走的上帝是天地的创造者。向雅各显现的上帝掌控着未来。虽然以色列的上帝住在他的子民中间，住在所罗门为他建造的圣殿里，但他甚至无法被天堂所容纳。

列王纪上 8:27。总之，在整本旧约中，这两个元素是相辅相成的。神与那些具有具体而谦卑精神的人同在，然而，他却是居住在永恒中的高高在上的。

以赛亚书 57:15。多么令人惊奇的经文啊。我忍不住要读一读。

他只是为我们做了一个总结，但哇哦。以赛亚就像旧约中的罗马人。它就是喜马拉雅山。

我并不是想开始这个话题。《申命记》是圣经中最有灵性的一本书。我现在正在学习和教授《诗篇》。

哇。如果你想看看自己是多么的精神侏儒。无论如何，上帝的所有话语都是受启发的，有益的。

以赛亚书 57 章 15 节。因为那位至高至上、永远长存、名为圣者的如此说。我住在至高至圣的所在，也与心灵痛悔谦卑的人同居，要使谦卑人的灵苏醒，也使痛悔人的心苏醒。

巴文克是一位伟人，上帝大大地利用了他。现在英语读者可以受益。我想这些书可能是在过去 10 年里翻译的。

虽然我的年龄可能更接近 20 岁，但事实就是如此。上帝的无限性还体现在其他属性上。

他是无限神圣、无限强大的，等等。以弗所书 2-4 中多次描述了上帝。巴文克的一些作品正在翻译中。

所以实际上，它更接近 20。以弗所书中对上帝的多次描述与上帝完美的无限性或伟大性有关。保罗谈到他恩典的丰富，1:7，他的能力在我们身上无可估量，他力量的强大运作，1:19，并说他远远超过其他一切权威，1:21。

上帝有丰富的怜悯，以大爱为特征，2:4，并将向我们展示他无限丰富的恩典，2:7。保罗宣告基督无可估量的财富，3:8。教会展示了上帝多方面的智慧，引用第 10 节。

我们的力量是照着他丰盛的荣耀，第 16 节。保罗兴高采烈。他竭尽全力寻找词语来表达上帝的伟大和无限。

保罗的祷告是，我们能明白神的爱是何等长阔高深，这爱是超越知识的，18 和 19。那么，我们怎样才能明白呢？当然，我们只能部分地明白。事实上，这位无限而荣耀的神能够成就一切，超过我们所求所想的，3:20。

下次我们将继续讨论上帝的不可传达属性，为同样奇妙的可传达属性奠定基础。

这是罗伯特·彼得森博士关于神学或上帝的教学。这是第 10 节，总结三位一体、上帝的属性、简介和不可传达属性。