**д-р Роберт Петерсон, Богословие Луки – Деяния,
сессия 17, Петерсон, Церковь в Деяниях, часть 4, Павел в тюрьме, но Евангелие; И. Х. Маршалл, 1) Цель Бога в истории, 2) Миссия и послание**

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по теологии Луки-Деяния. Это сессия 17, Петерсон, Церковь в Деяниях, Часть 4, Павел в тюрьме, Но Евангелие. Я, Говард Маршалл, 1) Цель Бога в истории, 2) Миссия и Послание.

Отец, благослови нас, молимся мы, изучая Твое Слово и его учение, во святое имя Иисуса, аминь. Лука в теологии, книга Деяний, мой собственный новозаветный народ Божий в Деяниях, девятый пункт, Павел в тюрьме, но Евангелие не связано, Деяния 28. Мы обнаружили, что Лука 28 очень важна, и то же самое касается и последняя глава книги Деяний, которой пренебрегают.

Деяния 28, позвольте мне понять контекст, начиная со стиха 17. Через три дня Павел созвал местных лидеров иудеев, и когда они собрались, он сказал им: братья, хотя я и сделал, но я ничего не сделал против наших народа или обычаев отцов наших, но я был отдан пленником из Иерусалима в руки римлян. Когда меня допросили, они хотели отпустить меня на свободу, поскольку в моем случае не было оснований для смертной казни.

Но поскольку иудеи возражали, я был вынужден обратиться к кесарю, хотя у меня не было никаких обвинений против моего народа. По этой причине я попросил вас увидеться и поговорить с вами, поскольку именно из-за надежды Израиля я ношу эту цепь. И сказали ему: мы не получали о тебе писем из Иудеи, и никто из братьев, приходящих сюда, не доносил и не говорил о тебе никакого зла, но мы желаем услышать от тебя, каковы твои взгляды, ибо относительно этого секты, мы знаем, что везде против нее выступают.

Мне следовало прочитать предыдущий стих, и когда мы пришли в Рим (Деяния 28:16), Павлу было разрешено остаться одному с солдатом, который его охранял. Перейдя к Деяниям 28:23, когда назначили ему день, они пришли к нему на ночлег в большем количестве. С утра до вечера он разъяснял им, свидетельствуя о Царствии Божием и стараясь убедить их в Иисусе, как на основании закона Моисеева, так и на основании пророков.

И одних убедили его слова, а другие не поверили. И, не согласившись между собой, они ушли после того, как Павел сделал одно заявление, цитирую, Дух Святой был прав, сказав отцам вашим через пророка Исайю, цитирую, Исайя шестой, пойдите к этому народу и скажите: вы действительно услышите, но никогда поймите, и вы действительно увидите, но никогда не воспримете. Ибо сердце народа сего притупилось, и ушами своими они едва могут слышать, и очи свои закрыли, и очи свои закрыли, чтобы не видеть глазами своими, и не слышать ушами своими, и не понимать своим сердцем и обращением, и Я исцелю их.

Исаия шесть, девять и десять. Итак да будет вам известно, что это спасение Божие послано язычникам. Они будут слушать. Он прожил там целых два года на свой счет и приветствовал всех приходящих к нему, возвещая Царствие Божие и уча о Господе Иисусе Христе со всем дерзновением и беспрепятственно.

Покинув Мальту, апостольская группа направилась в Рим, куда они добрались после нескольких остановок и некоторого путешествия по суше. Лука писал, цитирую, что когда мы вошли в Рим, Павлу разрешили жить одному с солдатом, который его охранял. Деяния 28:16.

Павел не мог посещать синагогу, как обычно, но ему было разрешено принимать посетителей, поэтому он превратил свое двухлетнее заключение в возможность евангелизации. Через три дня после прибытия он позвонил еврейским лидерам, и когда они прибыли, он заявил о своей невиновности в обвинениях против иудаизма, которые римляне подтвердили. Павел объяснил, что, когда иудеи протестовали, он обратился к кесарю.

Стихи 17 и 19. Он был откровенен со своими еврейскими посетителями в Риме. Цитируем стих 20, поэтому я попросил увидеть вас и поговорить с вами, поскольку именно из-за надежды Израиля я ношу эту цепь.

Бах подчеркивает слова Павла. Цитата: важно отметить, что именно история Израиля все еще рассказывается, даже в конце двух томов, Луки и Деяний. История надежды Израиля – это также история надежды всего мира.

Именно здесь эсхатология Луки приводит нас к Царству Божьему и к Иисусу как его Мессии. Закрывать. Цитата: Бах, Богословие Луки и Деяний, стр. 403.

Еврейские лидеры сказали Павлу, что не получали сообщений о нем от своих собратьев-евреев в Иудее. Говоря о христианстве, они выражают желание услышать его взгляды, потому что люди повсюду выступают против этой секты. Стих 22.

Многие иудеи пришли послушать, что говорил Павел, и целый день он учил их о Царстве Божием. Именно 23-й стих он с утра до вечера разъяснял им, свидетельствуя о Царствии Божием и стараясь убедить их об Иисусе, как на основании закона Моисеева, так и на основании пророков. Стих 23.

Следовательно, кто-то поверил во Христа , а кто-то нет. Они разошлись во мнениях и ушли, когда Павел процитировал резкие слова Исайи о неверии израильтян в его дни. Деяния с 28:24 по 27.

И таким образом подразумевается, как заметил Маршалл, цитата: «Как отец, как и дети». Закрыть цитату, Маршалл, Деяния 4:24. Павел цитирует слова, которые Бог поручил Исайе сказать восставшим израильтянам.

А Маршалл говорит: как отец, как и дети. Павел завершил свои слова к иудеям так: Итак да будет вам известно, что спасение Божие послано язычникам. Они будут слушать.

Стих 28. Таким образом, Павел следовал своему образцу проповедовать Евангелие сначала иудеям, а затем сначала иудеям, а также грекам. Римлянам 1:16.

Прошедшее время имеет большое значение. Спасение отправлено. Апостолы не просто предсказывают действие Бога среди язычников, например, Павел здесь подтверждает, что послание спасения язычникам является свершившимся историческим фактом.

Дэвид Петерсон, Деяния Апостолов, стр. 718. Лука завершает книгу Деяний, сообщая, что Павел оставался под домашним арестом в течение двух лет. Он смело и свободно принимал многих посетителей, провозглашая Царство Божие и уча их о Господе Иисусе Христе.

Стихи 30 и 31. Таким образом, во время своего плена в Риме Павел сосредоточил свое внимание на Иисусе как Мессии, надежде еврейского ожидания. Поэтому он евангелизировал еврейских посетителей, показывая, что Христос является исполнением вести Ветхого Завета.

Он без колебаний осудил неверие в Иисуса, как Исаия в свое время осудил неверие в Бога. Павел также без колебаний сказал иудейским лидерам, что Бог послал весть о спасении язычникам, которые откликнулись на нее. Лука резюмировал послание Павла как послание, сосредоточенное на духовном правлении Бога.

Обратите внимание на включение царства в стихи 23 и 31 Деяний 28. 23 Павел свидетельствовал о Царстве Божьем. 23 и 31, самый последний стих, провозглашающий Царство Божие.

Это включение. Одно и то же понятие, даже одни и те же слова находятся в обоих концах отрывка, объединяя его вокруг темы. В данном случае правило, царствование, Царство Божие.

Стихи 23 и 31 Деяний 28. Лука резюмировал послание Павла как послание, сосредоточенное на духовном правлении Бога, Царстве и христологии. Ларкин прав.

« Царство Божие было не просто кратким обозначением евангельской вести, оно было эсхатологической дорогой, ведущей в сердце благочестивого еврея. И хорошей новостью было то, что Божье правление было среди них в победоносной жизни, смерти и воскресении Мессии Иисуса и его благословениях спасения». Законы Ларкина, стр. 388.

Это больше, чем просто сокращение, относящееся к евангельскому посланию. Деяния 1:3, 8:12, 19:8, 25, 28:31. Это больше, чем просто краткое обозначение евангельской вести.

Деяния 1:3, 8:12, 19:8, глава 20, стих 5, 28:31. Царство Божие было эсхатологической дорогой в сердце благочестивого еврея. Луки 13:28–29, Луки 14:15, 19:11, 23:42–51 и Деяния 1:6.

Повторение этих стихов. Луки 13:28–29, Луки 14:15, Луки 19:11, 23:42–51 и Деяния 1:6. Последний отрывок в Деяниях предлагает полезные наставления относительно новозаветного народа Божьего.

Заслуживают внимания как минимум три момента. Во-первых, Деяния посвящены Царству Божьему, Евангелию и Иисусу. Павел стремится убедить своих еврейских посетителей в том, что Иисус — Мессия из Ветхого Завета, показывая единство между Заветами.

Эти три идеи во многом пересекаются в Деяниях и определяют церковь. Таким образом, верующие в свете трёх мотивов являются Царством Божьим, мы — подданные Царства Божьего. Евангелие, мы веруем в Евангелие.

Иисус, мы любим Того, Кто умер за нас и царствует одесную Бога. Таким образом, верующие являются подданными Царства Божьего, верующими в Евангелие и любящими Того, Кто умер за них и царствует одесную Бога. Во-вторых, Деяния от начала до конца впечатляют нас важностью евангелизации.

С самого начала, Деяния 1:8, вы получите Духа и будете Моими свидетелями от Иудеи до концов земли. Деяния 28:23, с утра до вечера Павел пытался убедить их об Иисусе на основании закона Моисея и пророков. И затем самое последнее слово в книге Деяний провозглашает Царство Божие и учение о Господе Иисусе Христе.

Поэтому во-вторых, Деяния, от начала до конца, Деяния 1:8, Деяния 28:23 и 31, впечатляют нас важностью евангелизации. Лука заканчивает свое Евангелие открытым финалом, когда Павел находится под домашним арестом в Риме на два года, 28:30, целых два года, ESV. Таким образом, Лука призывает первых читателей и всех последующих поверить в Господа Иисуса, и вы будете спасены.

Деяния 16:31, слова Павла и Варнавы филиппийскому тюремщику. В Деяниях 16:31 Павел призывает всех читателей, включая первых, поверить в Господа Иисуса и спастись. Ученики Иисуса, как и 12, имеют ответственность и привилегию быть ловцами человеков, Луки 5:10 , делясь Евангелием с теми, кто не знает Господа.

В-третьих, верующие на Западе, которые иногда предпочитают утешение страданиям ради Евангелия, нуждаются в мудрых словах Аджита Фернандо, евангелиста-евангелиста из Шри-Ланки. Его верное служение Христу в культуре, сильно отличающейся от нашей, позволяет ему видеть библейские истины, которые мы слишком легко упускаем из виду. В течение многих лет я преподавал у Нельсона Дженнингса, миссиолога, который научил меня многим вещам своими словами и своим примером.

Одна из вещей, которым он меня научил, заключается в том, что нам нужна вся церковь, чтобы помочь нам понять слово Божье, потому что люди в разных культурах и контекстах, живущие для Христа, понимают послание Священных Писаний, которое действительно существует, и применяют его способами, которые мы иногда не видим. потому что мы находимся в другом культурном контексте. Нам нужно, чтобы вся церковь адекватно понимала слово Божье так, как задумал Бог. Размышляя о подчинении Павла владычеству Бога во время страданий и служения Христу, Фернандо пишет в своем комментарии к Деяниям: «Евангелизация процветает под сенью владычества».

Глубина и эффективность служения Павла значительно возросли благодаря сочетанию лишений, владычества и послушания. Если вы добавите к этому действие суверенного Бога, который может превратить трагедии в триумфы, вы поймете, что лишения – это не то, чего следует бояться, а повод для Бога выразить Свою славу. Фернандо, комментарий к применению NIV на странице Деяний 629.

Мне легко сказать, кто никогда не испытывал депривации. Удивительно, жестко и в то же время преданно Фернандо произносит эти слова. Он испытал лишения, неся Евангелие в города Шри-Ланки.

В-четвертых, опыт Павла в Деяниях 28 подчеркивает тот факт, как он написал во Втором Тимофею: цитируйте: помни Господа, помни Иисуса Христа, воскресшего из мертвых и произошедшего от Давида, согласно моему Евангелию, за которое я пострадал до такой степени, что был связан как преступник, но слово Божие не связано. Второе Тимофею, восьмой и девятый стихи. Я думал, это Второе Тимофею 2.

Это Второе Тимофею два, восемь и девять. Слова Бена Уизерингтона III служат кратким изложением 28-й главы Деяний и, по сути, всей книги Деяний. «Главная забота Луки — оставить читателю напоминание о неудержимом слове Божием, которому не могут помешать ни препятствия, ни кораблекрушения, ни ядовитые, ни кораблекрушения, ни ядовитые змеи, ни римские власти, достичь сердца империи и сердец людей. те, кто там жил. Это то же самое послание и миссия, которые сегодня вдохновляют церковь, отдавая ей приказы и призывая нас подражать поведению таких, как Павел, который говорил смело и свободно, веря, что никакое внешнее препятствие не было слишком большим для Бога, воскресившего Иисуса. преодолеть в спасении мира». Уизерингтон, Деяния апостолов, стр. 815 и 816.

На этом завершаются мои девять мотивов, описывающих народ Божий в книге Деяний. Теперь мы переходим к выдающемуся комментарию Говарда Маршалла к книге Деяний, в частности к его трактовке богословия Деяний по нескольким разделам. Позвольте мне просто дать их обзор.

Цель Бога в истории, продолжение цели Бога в истории, номер один. Номер два: миссия, миссия и послание. Номер третий: прогресс, несмотря на сопротивление.

В-четвертых, включение язычников в народ Божий. Эта тема нашла отражение в нашем интересе к теологии Деяний. И наконец, жизнь и организация церкви.

Говард Маршалл дал нам очень много полезных сочинений, посвященных пастырским посланиям, к которым он написал огромный комментарий, Евангелию от Луки и книге Деяний, комментариям к ним, а также многим другим вещам, которые он написал. Богословие Деяний, Говард Маршалл, Деяния. Хотя мы подчеркиваем, что Лука написал историческое повествование о зарождении христианства, и отвергаем идею, которую он написал, чтобы обосновать какую-то особую богословскую точку зрения, мы, тем не менее, должны задаться вопросом о природе богословского мировоззрения, которое выражается в Действует.

Нет сомнений в том, что Лука видит в этой истории богословское значение и что он выявил ее значение в том, как он ее рассказывает. Это, конечно, нечто иное, чем утверждение, что он переосмыслил историю, представив ее в чужой теологической структуре. Другая книга Маршалла — «Лука, историк и богослов», в которой он утверждает, что Лука был и тем, и другим.

Он был древним историком, подобным Фукидиду и Полибию, который стремился к точности. Это правда. Другие древние историки придумывали целые сценарии, сочиняли речи из воздуха и так далее.

Но Полибий этого не сделал. Он, по сути, излагал свои каноны истории и старался их придерживаться, не всегда идеально, но не придумывал речей и так далее. Лука резюмировал речи в книге Деяний своими словами, но он не выдумывал ничего из воздуха.

Он представляет Книгу Деяний как историю. Итак, Лука историк, но он не только историк; он также историк и богослов. Он подчеркивает отдельные аспекты истории Деяний, как мы уже видели с помощью Ф. Ф. Брюса, Денниса Джонсона и моих собственных заметок о церкви в Деяниях.

Он подчеркивает определенные аспекты истории, чтобы передать христианское богословие. И первый пункт, как и все авторы, о которых мы говорили, включая Баха, чье имя я включу в список, который я только что привел, говорит о том, что цель Бога в истории действительно имеет первостепенное значение как важнейшая идея, лежащая в основе книги Деяний, продолжения книги Деяний. Цель Бога в истории. История, записанная в Деяниях, пишет Маршалл, рассматривается как продолжение могущественных деяний Божьих, записанных в Ветхом Завете, и служения Иисуса.

Фраза, которая стала популярной в богословском жаргоне для выражения этой характеристики, — это история спасения. В этом контексте фраза относится к пониманию различных событий из жизни Иисуса и ранней церкви как исторических действий, в которых раскрывается деятельность самого Бога. Конечно, Бог — Господь всей истории.

Но в истории Израиля и истории Христа и христианской церкви в Новом Завете Бог открывает себя в этой истории. Христианская вера обращена к Богу, явившему себя Спасителем на сцене истории. Такое понимание веры иногда сравнивают с экзистенциалистским взглядом, согласно которому вера по существу независима от исторических фактов.

Что ж, нам говорят, что не имеет значения, произошли эти события или нет, они записаны, возможно, какая-то историческая правда, но также и некоторые мифологические элементы. Это не важно. Главное — это послание, которое они передают.

На это мы скажем вместе с Маршаллом, что это неправильно. Сказать, что это было, по сути, экзистенциальное послание, означает, что это было провозглашение Божьего спасения, практически не подкрепленное историей и требующее веры и послушания от слушателей. Люцид утверждал, что превратил это послание в исторический отчет об Иисусе и, таким образом, превратил историю Иисуса в часть продолжающегося набора исторических событий, которые изначально были концом истории, а теперь стали серединой истории.

Это тезис книги Ганса Конзельмана о теологии действий. Маршалл говорит, что это неправильная интерпретация доказательств. Никогда не существовало экзистенциального послания, независимого от истории; скорее, то представление истории спасения, предложенное Лукой, было исходным пониманием христианства.

Противопоставлять исторический и экзистенциалистский подходы к спасению — значит создавать ложную антитезу. Истина скорее в том, что исторические факты, в которых Бог проявлял активность, требуют экзистенциальной реакции преданности и послушания Богу. Вне этих исторических фактов не может быть никакой основы веры.

Это не означает, что христианская вера — это вера в определенные события или что вера возможна только в том случае, если можно доказать, что определенные события имели место и были действиями Бога. Это означает, что если реальность событий отрицается, то нет никаких оснований для веры. Деяния 15:17 , 1 Коринфянам, извините, 1 Коринфянам 15:17.

Если Христос не воскрес, ваша вера тщетна, и вы все еще находитесь в своих грехах. 1 Коринфянам 15:17. Господь использовал две вещи, чтобы привлечь меня к Себе, когда мне был 21 год, и на слово Божье указал благочестивый человек, с которым я работал летом, когда собирался в колледж, благочестивый человек, который был собираюсь в семинарию.

Одним из них было учение о Троице у Павла. Я видел это повсюду и говорил, как глупо выдумывать что-то подобное. Нет, должно быть, таким всегда был живой Бог, потому что он таинственен, и было бы камнем преткновения изобрести что-то подобное.

Нет, Бог всегда был Святой Троицей, и особенно Павел много раз раскрывает это в основе того, что он пишет. Он даже не сосредотачивается на Троице, но его письма троичны. Еще одна вещь, которая действительно ранила мое сердце, — это честность 1-го послания к Коринфянам 15, где апостол говорит: «Если бы Христос не воскрес, все это было бы достигнуто».

Мы лжесвидетели Христа. Мы - кучка дураков, посвящающих свою жизнь посланию, которое является всего лишь сказкой, и то, что только что процитировал Маршалл, проповедь тщетна, ваша вера тщетна, ваша вера тщетна, если Христос не воскрес, а вы все еще в твоих грехах. Конечно, сразу после этого, в 1 Коринфянам 15, я думаю, это стих 20, говорит Павел, но Христос воскрес, первенец из мертвых, и он сравнивает Его с Адамом и так далее, утверждая, что воскресение Иисуса является основой для воскресения народа Божьего, что является высшей христианской надеждой.

История важна. Богословие Библии основано на Боге, живом Боге, действующем в истории. Как сказал Карл Генри много лет назад, Он — Бог, который действует, и Он — Бог, который также говорит, и Его откровение — это откровение на деле, в словах.

Бог действует в исходе, в воскресении Иисуса, в излиянии духа Пятидесятницы, и Он говорит, чтобы истолковать Его действия. Следует отметить ряд важных аспектов этого основного пункта. Во-первых, события, записанные в Деяниях, рассматриваются как произошедшие по воле и замыслу Бога.

История смерти и воскресения Иисуса является наиболее очевидным примером события, которое прослеживается по определенному замыслу и предведению Божию, Деян. 2, 23. Но то же самое справедливо и в отношении событий в жизни церкви. . Таким образом, подразумевается, например, что сопротивление, которое испытала церковь, носило тот же характер, что и предсказанное Богом противостояние Иисусу (Деян. 4:27–29).

Во-вторых, из этого следует, что жизнь церкви рассматривалась как происходящая во исполнение Священного Писания. Пророчества, сделанные в Ветхом Завете, управляют ходом истории церкви, излиянием духа и провозглашением спасения (Деяния 2:17–21). Миссия к язычникам, Деяния 13:47, и их включение в церковь. , Деяния 15:16–18, а также отказ евреев в целом откликнуться на Евангелие, Деяния 28:25–27.

В-третьих, жизнь церкви направлялась Богом на решающих этапах. Иногда дух указывал церкви, что делать, 13–15, 28:16, 6. В других случаях ангелы говорили с христианскими миссионерами, 5:19 и 20:8, 26, 27:23, или сообщения передавались через Пророков, 11:28, 20:11 и 12. Иногда Сам Господь являлся Своим слугам (18:9 и 23:11).

В-четвертых, сила Божия проявлялась в знамениях и чудесах, совершаемых именем Иисуса. Деяния 3, 16 и 14, 3. В результате можно сказать, что дело христианской миссии совершается Богом. Что касается неразделимости истории и богословия как у Луки, так и в Деяниях, но с точки зрения Деяний, Маршалл только что подчеркнул четыре момента.

События в Деяниях происходят по воле и цели Бога. Во-вторых, они являются исполнением Священного Писания. В-третьих, Бог направляет жизнь церкви по-разному.

В-четвертых, иногда вместе с апостольским посланием он приносит знамения и чудеса. Во-вторых, миссия и послание. Деяния – это книга о миссии.

Было бы несправедливо воспринимать Деяния 1:8 как краткое изложение их содержания. Вы будете Моими свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли. Закрыть цитату.

Целью христианской церкви было свидетельствовать об Иисусе. Это была в особом смысле задача тех 12 человек, которые были с Иисусом во время его земного служения и видели, как Он воскрес из мертвых, глава 1, стихи 21 и 22, и поэтому были особенно подготовлены свидетельствовать об Иисусе, чтобы Израиль. Но задача ни в коем случае не ограничивалась 12.

И многие другие христиане приняли участие в евангелизации. Провозглашенное послание изложено в серии публичных обращений, разбросанных по всей книге. В общих чертах, речь шла о том факте, что Иисус, воскресший из мертвых Богом после того, как был казнен евреями, был объявлен еврейским Мессией и Господом и, следовательно, источником спасения.

Именно через него людям предлагалось прощение грехов. И именно от него в церковь сошел дар духа. В Деяниях неясно, каким образом Иисус действует как спаситель.

Между его смертью и возможностью спасения нет никакой тесной связи, за исключением Деяний 20:28. И создается впечатление, что именно благодаря воскресению из мертвых и превознесению Отцом Иисус получил власть даровать спасение и совершать свои могущественные деяния в церкви. Таким образом, именно воскресение и возвышение Иисуса находится в центре проповеди Деяний.

Благословения, связанные со спасением, суммируются как прощение грехов и дар духа. Последнее проявлялось в переживаниях радости и духовной силы. В Деяниях мало что говорится об опыте Павла в единении со Христом.

И может возникнуть соблазн предположить, что религия Луки менее мистическая. Правильнее было бы сказать, что Лука описывает тот же основной христианский опыт, что и Павел, но в другой терминологии. Место, отведенное молитве и разделениям в Деяниях, а также такому харизматическому опыту, как говорение на языках и пророчествование, указывает на то, что в этой книге присутствует реальный и глубокий элемент общения с Богом.

Более того, хотя это не объясняется в обращении Савла, который стал Павлом, когда Иисус говорит: «Почему вы гоните Меня?» Иисус принимает учение о союзе со Христом. Преследуя Иисуса, преследуя христиан, Павел преследовал их Господа, к которому они были настолько привязаны, что прикоснуться к одному означало коснуться другого. Основная сюжетная линия Деяний посвящена распространению вести.

Оно начинается с существования небольшой группы последователей земного Иисуса, собравшихся в Иерусалиме, и описывает, как под воздействием дара духа они становятся свидетелями Иисуса и собирают все большее число обращенных. Первые главы описывают рост и консолидацию группы в Иерусалиме. Начиная с шестой главы, мы осознаем расширение горизонтов.

Многие священники обращаются, и в то же время христианское свидетельство достигает различных синагог, связанных с расселением евреев в Иерусалиме. Поскольку гонения привели к бегству многих христиан из Иерусалима, весть начала распространяться по всей территории Иудеи, а затем сделала решительный шаг вперед с обращением некоторых самаритян и даже путешественника из Эфиопии. К середине девятой главы автор может говорить о «церкви по всей Иудее, Галилее и Самарии».

Но с включением Самарии первый важный шаг был сделан в отношении людей, которые не были полностью евреями. А вскоре после этого различные события убедили церковь в том, что она призвана нести благую весть неевреям. Сначала контакты велись с язычниками, которые уже поклонялись Богу в синагогах, но вскоре эта весть привлекла и других язычников.

Как только церковь утвердилась в Антиохии, языческая миссия стала общепринятой политикой. А из Антиохии состоялась целенаправленная, организованная миссия. Если бы Петр был ведущей фигурой в первые дни существования церкви в Иерусалиме, руководя ею с момента ее зарождения до момента, когда она осознала, что Евангелие предназначено для язычников.

Итак, Павел играет ведущую роль в развитии антиохийской миссии. Вторая часть Деяний – это, по сути, история о том, как Павел в сотрудничестве с другими евангелистами начал основывать церкви в Малой Азии и Греции. Таким образом, к 20-й главе Евангелие было эффективно провозглашено по всему восточно-средиземноморскому миру.

Павел может говорить так, как будто его работа здесь завершена. Но на самом деле мы находимся только на 20-й главе. А впереди еще что-то вроде четверти книги.

Мы располагаем рассказом о том, как Павел вернулся из своего путешествия в Иерусалим и был арестован по сфабрикованному обвинению. История описывает его различные выступления перед судами и правителями, в ходе которых он защищался как от евреев, так и от римлян, заявляя о своей невиновности и, по сути, добиваясь ее подтверждения от римских властей. Наконец, у нас есть довольно подробный отчет о его путешествии в Рим.

В широком смысле можно сказать, что цель повествования — показать, как Евангелие в лице Павла пришло в Рим. Но ясно, что история в Деяниях, которая начинается как история миссионерской экспансии, преследует и другие цели. Мы должны задаться вопросом, есть ли в Деяниях место другим богословским элементам.

В нашей следующей лекции мы действительно увидим, что ответ на этот вопрос положительный. Затем мы начнем исследовать некоторые другие богословские элементы Деяний.

Это учение доктора Роберта А. Петерсона по теологии Евангелия от Луки.

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по теологии Луки-Деяния. Это сессия 17, Петерсон, Церковь в Деяниях, Часть 4, Павел в тюрьме, Но Евангелие. Я, Говард Маршалл, 1) Цель Бога в истории, 2) Миссия и Послание.