**Доктор Роберт А. Петерсон, Богословие Луки – Деяния,
сессия 4, Богословие Бока, Божий план, христология и спасение**

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по теологии Луки-Деяния. Это занятие 4: «Богословие Даррела Бока, Божий план, христология и спасение».

Мы продолжим наше изучение богословия Луки, рассматривая краткое изложение теологии Луки Дарреллом Боком во введении к его первому тому двухтомного комментария к Евангелию от Луки. Он также написал комментарий к Деяниям.

Библейские богословские трактовки часто разделяют учение автора. В последующем обзоре очерчиваются основные направления и связи, которые показывают богословские и пастырские интересы Луки. Божий план, Христос и спасение и новое сообщество.

Божий план. В центре внимания Луки — подробное обсуждение Божьего Плана. Эта тема подчеркивается у Луки больше, чем у других синоптиков.

Бок знает, о чем говорит. Он написал очень хорошую книгу об Иисусе, в которой первые три Евангелия, а затем Евангелие от Иоанна были объединены в отдельную трактовку. Это называлось «Портрет Иисуса».

Действительно, очень хорошо сделано. Марк и Матфей говорят о роли Иоанна Крестителя как предтечи, необходимости страданий Иисуса и плане его возвращения. У них также есть ряд притч, описывающих царство, но Лука подробно описывает связи и отношения между этими идеями.

Ряд уникальных отрывков Лукана раскрывают эту тему Божьего Плана. Луки 1:14–17, 31–35, 46–55, 68–79, Луки 2:9–14, Луки 2:30–32, 34–35, Луки 4:16–30, Луки 13:31–35. , Луки 24:44–49. Сколько раз мы ссылались на этот великий отрывок? Один ключевой текст действительно пересекается с другими Евангелиями.

Луки 7:18–35. Кроме того, у Луки есть текст «Страдающий Сын Человеческий», некоторые из которых уникальны для него. Перекрывающийся отрывок, Луки 7:18–35, посвящен Иоанну Крестителю и его вопросам, касающимся мессианства Иисуса.

Отрывки Луки из «Страдающего Сына Человеческого» включают Луки 9:22 и 44. Луки 17:25, который является уникальным для Луки. Луки 18:31–33, то же самое.

Луки 22:22 , то же самое. Луки 24:7, уникальное для Луки. В Деяниях также освещаются детали Божьего Плана.

Деяния 2:23, Деяния 4:27 и 28, эти два отрывка сосредоточены на кресте Христа, предопределенном Богом, и в то же время эти отрывки осуждают зло людей за распятие Христа. Деяния 10:34–43, Деяния 13:32–39, Деяния 24:14 и 15, а также 26, 12–23. Эти отрывки ясно дают понять, что основными элементами плана являются карьера Иисуса, надежда духовно смиренный и нуждающийся, предложение Божьих благословений, наступление новой эры, поражение сатаны, страдания, которые приходят к Иисусу, и разделение, которое приходит к Израилю.

Луки 24:44–49. Ох, как нам следует читать этот отрывок. Ученики по дороге в Эммаус в замешательстве.

Они надеялись, что Иисус принесет искупление Израилю. И Иисус открыл им глаза и объяснил им некоторые чудесные вещи из Ветхого Завета. Позже он также явился своим ученикам и сказал: «Посмотрите на мои руки, мои ноги и так далее». Я не призрак.

Он съел кусок рыбы, чтобы продемонстрировать, что он действительно физически воскрес перед ними. И от Луки 24:44 до 49, тогда Иисус сказал им: вот слова Мои, которые Я говорил вам, еще будучи с вами, что все, написанное обо Мне в законе Моисеевом и пророках и псалмах, должно исполниться. Затем он открыл их разум для понимания Священных Писаний.

И он сказал им. Так написано, что Христу надлежит пострадать и в третий день воскреснуть из мертвых, и что во имя Его должно быть возвещено покаяние и прощение грехов всем народам, начиная с Иерусалима. Вы свидетели всего этого, и вот, Я посылаю на вас обетование отца Моего, но оставайтесь в городе, пока не облечетесь силой свыше. Это ключевой отрывок, поскольку он делит жизнь Иисуса на три части и обращается к Священным Писаниям.

Во-первых, Христос должен пострадать. Во-вторых, он должен воскреснуть из мертвых на третий день. И в-третьих, покаяние для прощения грехов должно быть проповедано во имя Его всем народам, начиная с Иерусалима.

Также подчеркивается обещание пришествия Духа. Таким образом, при всей красоте этического учения Иисуса, послание Евангелия для Луки – это больше, чем просто этика. Это новый способ общения с Богом через обращение к Нему через Иисуса.

Другими словами, Лука представляет Иисуса посредником нового завета. Если человек приближается к Богу в покаянии, ему даются духовные благословения Отца. Обещание и исполнение.

Тема Божьего плана поддерживается нотой обетования и исполнения в Евангелии и деяниях, особенно в том, что касается Священных Писаний. Обращение к Ветхому Завету концентрируется на христологии, отвержении израильтян, включении язычников и, в конечном итоге, на справедливости. Последние две темы более заметны в Деяниях, чем в Евангелии.

Таким образом, Деяния 24:14 представлены и защищены от различных обвинений, особенно во время усилий Павла среди иудеев и язычников. Тем не менее, тема отклика язычников и неевреев на Евангелие, в то время как Израиль спотыкается, присутствует во многих текстах Луки. Луки 2:34, 3, 4–6, 4:25–27, 7:1–10, 10:25–37, 11:49–51, 13:7–9, 13, 23–30 и 13: 31–35, 14:16–24, 17:12–19 и 19:41–44.

Эта расовая озабоченность, наблюдаемая в Евангелии от Луки, указывает на то, что Божий план включает в себя все расы. Отрывки из сегодняшнего дня усиливают мотив плана и показывают немедленную доступность обетования. Это отрывки, в которых используется это слово сегодня.

Например, Луки 2:11, один из наших рождественских стихов, ибо ныне, или сегодня, в городе Давидовом родился вам Спаситель, который есть Христос Господь. 4:21, в Назарете Иисус встает в синагоге, берет свиток Исайи, читает главу 61 и говорит: «Сегодня это место Писания исполнилось в ваших слухах». Идея Бока заключается в том, что сегодняшние дела, эти слова указывают на то, что план Божий исполняется прямо в разгар личного служения Иисуса.

Иисус исцеляет расслабленного, их всех видит изумление, Луки 5:26, и они прославляют Бога и исполняются трепета, говоря: «Мы видели сегодня необыкновенные вещи». 13:32 и 33. Итак, Лука использует разные лозунги, разные приемы.

Это необходимо, говорит он, снова и снова. И здесь сегодняшний день говорит об исполнении обетований в плане Божием. Луки 13:32, некоторые фарисеи приходят и говорят Иисусу, в предыдущем стихе: «Уйди отсюда, потому что Ирод хочет убить тебя».

И сказал им Иисус: пойдите и скажите этой лисе, вот, Я изгоняю бесов и совершаю исцеления сегодня и завтра, а на третий день закончу свое течение. Тем не менее мне надлежит идти своим путем сегодня, завтра и послезавтра, ибо не может быть, чтобы пророк погиб вдали от Иерусалима. Язык «сегодня», использованный дважды в двух стихах, связан с противостоянием и с его намерением встретить свою кончину в Иерусалиме.

19:5, Закхей поспеши и сойди, говорит Иисус человеку на дереве, маленькому парню, потому что сегодня мне нужно остаться в твоем доме. В стихе 9 Иисус сказал: сегодня пришло спасение этому дому, потому что он тоже сын Авраама. И затем, что многие считают самым важным стихом во всем Евангелии от Луки, о том, что сын человеческий пришел взыскать и спасти заблудшего.

Стих 42: Иисус плачет над Иерусалимом, если бы и ты, о Иерусалим, знал в этот день, сегодня, что способствует миру. Но теперь они скрыты от ваших глаз. А затем Луки 23:42 и 43: «Сегодня ты будешь со мной в раю», — говорит он вору.

«Иисус, помяни меня, когда придешь в Царство Твое», — говорит с креста раскаявшийся разбойник. И сказал им: истинно говорю вам: ныне будете со Мною в раю. Итак, повторение «сегодня», «сегодняшние отрывки» усиливают мотив плана и показывают исполнение обетования непосредственно в делах и словах Иисуса и тех, с кем он взаимодействует.

Иоанн Креститель, Иоанн Креститель — это мост, протянувшийся между старой эрой обетований и новой эрой инаугурации. Луки 1 и 2, особенно 1:76–79, Луки 3:4–6, Луки 7:24–35 и Луки 16:16. Закон и пророки были до Иоанна.

С тех пор проповедуется благая весть о Царстве Божием, и каждый пробирается в него. Нас беспокоит не трудный конец этого стиха. Закон и пророки были до Иоанна.

С тех пор проповедуются благие вести о царстве. Джон — фигура-мост, соединяющая старую эпоху с новой. На самом деле он принадлежит к старому, но указывает на Иисуса, который является центральной фигурой нового.

В этом отношении поучительна глава 7 Евангелия от Луки. Иоанн — предтеча, предсказанный Малахией, но в еще большей степени Иоанн представляет собой величайшего пророка старого периода. Луки 7:27.

На самом деле, я вижу. После цитирования пророчества Исаии, нет, из Малахии 3:1, в Исаии 40 также есть пророчество Иоанна Крестителя, если хотите. 1 Луки 7:28.

Нет никого более великого, чем Джон. Какое заявление. Но меньший в Царстве Божием больше его.

Итак, Джон – огромная личность, удивительный муж Божий. Тем не менее он принадлежит к старой эпохе и наименьший человек в царстве нового царства, царства Божьего, принесенного в своем новозаветном проявлении в Иисусе, больше Иоанна. Величайший из людей, рожденных женщинами.

Невероятный. В этом отрывке показано, что, когда мы только что упомянули основную лукановскую структуру Божьего плана, за эпохой обещаний или ожиданий, к которой Иоанн принадлежал как величайший, последовала эпоха инаугурации, к которой Иоанн на самом деле не принадлежал. Эта двухэтапная структура лучше, чем три стадии, предложенные Гансом Конзельманом в знаменитом комментарии к Луке, написанном в 1960 году и защищенном в измененной форме Фицмайером в 1981 году.

Предложение Конзельмана делает разделение между эпохой Иисуса и эпохой церкви слишком сильным, особенно в свете параллелей между деятельностью Иисуса и деятельностью церкви. Евангельское послание церкви и учение Иисуса о конце проясняют время и структуру новой эры. В Божьем плане есть элементы будущего, которые еще предстоит реализовать.

Луки 17:21–27, Луки 21:5–38, но наступил основной поворотный момент. Итак, вторая часть плана имеет подразделение, хотя вся эпоха — это эпоха исполнения. Итак, есть время обетования, Ветхий Завет, время исполнения в Иисусе и его апостолах, но это время исполнения, в свою очередь, распадается на две части.

Это то, что предсказывали пророки. А завершение, Деяния 3:14-26, окончательный конец еще не наступил, или то, что теология Нового Завета сейчас называет, еще не наступило. Основные обещания Ветхого Завета уже исполнены.

Мессия пришел. Царство Божье пришло в личности и служении Иисуса. Если Я изгоняю бесов, говорит Лука, перстом Божиим, то Царствие Божие пришло посреди вас.

И все же еще не наступила полнота Царства Божия. Это произойдет только тогда, когда вернется Иисус. Ожидание «еще нет» важно для этического послания Иисуса, как мы увидим, продолжив.

Заявления о миссии. Другие элементы Божьего плана можно увидеть в формулировках миссии Иисуса, где он излагает свою задачу. Иисус приходит проповедовать благую весть нуждающимся, Луки 4:18 и 19.

Он приходит, чтобы исцелить больных, Луки 5:30–32. Он приходит, чтобы быть услышанным, независимо от того, идет ли весть через него или через его представителей, Луки 10:16–20. Он приходит взыскать и спасти потерянных, Луки 19: 10.

Его карьера снова рассматривается в Деяниях 10:36–43. В Деяниях 10:36, что касается слова, которое Бог послал Израилю, проповедуя благую весть мира через Иисуса Христа, он — Господь всего. Вы сами знаете, что происходило по всей Иудее, начиная с Галилеи, после крещения, которое возвестил Иоанн, как Бог помазал Иисуса из Назарета, Деян. 10, 38, Духом Святым и силою.

Он ходил, благотворя и исцеляя всех, угнетаемых диаволом, ибо с ним был Бог. Географическое продвижение. Географическое развитие показывает рост движения согласно Божьему плану.

Схема благовествования от Галилеи до Иерусалима показывает этот рост, как и необходимость поездки Павла в Рим в Деяниях. Мой друг заметил, что в Деяниях Павлу также пришлось совершить поездку в Иерусалим, и это, безусловно, правда. Итак, Иисус моделирует это, но затем Павел идет дальше в своем путешествии в Рим в Деяниях, Деяниях 19:21, Деяниях 23:11.

Это необходимо. Мы снова вернулись к этому слову и его значению. Многие отрывки утверждают, что это необходимо.

Греческое слово день. Это необходимо, или нужно, можно было бы иногда переводить. Многие отрывки заявляют, что что-то необходимо.

Фактически, 40 из 101 употребления дня в Новом Завете встречаются в Луки, Деяния. Иисус должен быть в доме Своего Отца, Луки 2:49. Он должен проповедовать Царство, Луки 4:43.

Он должен исцелить женщину, терзаемую сатаной, Луки 13:16. Лука показывает, что Иисус не просто моралист, но борющийся против космических сил, противостоящих Богу. Определенные события должны предшествовать концу, Луки 17:25.

Луки 21:9. Иисус должен быть причислен к беззаконникам, Луки 22:37. Христу надлежит пострадать и воскреснуть, Луки 24:7. Необходимо проповедовать покаяние для прощения грехов, Луки 24:43-47. Уже отмеченная необходимость страданий сына человеческого также является частью этого акцента.

Деяния также подчеркивают эту тему, иногда используя день, иногда нет. Деяния 1:11, 3:21, 9:6 и 16:13, 46, 14:22, 19:21, 23:11, 25:10, 27:24. Подобно звону церковного колокола каждый час, Лука передает ноту Божьего замысла.

Божий план выражает Его сострадание и усилия по осуществлению. Он направляет то, что происходит, то, что произошло, задумал Бог, ибо Лука обнадеживает, что он попадает в руки активного, сострадательного Бога. Христология и спасение — второй важный раздел в понимании Баха, первый — план Божий.

Христология и спасение. В центре Божьего плана находятся Иисус и избавление. Кто такой Иисус? Что он приносит? Откуда мы знаем, что он избран Богом? Это центральные вопросы для Луки.

Есть также послание и призыв откликнуться, а также возможность Бога. Все эти заметки упакованы в упаковку, которая дает понять, что план не только имеет будущее, но и актуален для настоящего. Человек не только должен знать Бога, но и несет ответственность и подотчетен Ему.

Таким образом, план не только дает результаты, но и призывает к ответной реакции веры, которая также имеет этическое преимущество. Мессия, слуга, пророк и Господь. Лука тщательно разрабатывает портрет Иисуса.

Некоторые говорят, что христология Луки представляет собой собрание разнообразных традиций. Наиболее пестро в Новом Завете говорит Крейг Эванс в книге 1990 года. Утверждается, что ни одно из названий не является доминирующим в произведении и не было детально проработано.

«По моему мнению, это преуменьшает творчество Луки», — говорит Бах. В Евангелиях от Луки 1 и 2 Иисус представлен главным образом как царственная фигура. И объявление Марии, и замечания Захарии ясно показывают связь Давида.

Иисус будет править, и этот младенец будет править по линии Давида. Луки 1:31–33. Луки 1:69.

Он займет трон своего отца Давида. Другие функции, такие как пророк и слуга, также важны для Луки. Помазание Иисуса при крещении напоминает сочетание 2-го Псалма и 42-й главы Исаии, которое объединяет царственный пророческий образ.

Луки 3:21–22. И вот, когда весь народ крестился, и когда Иисус тоже крестился и молился, небеса открылись, и Дух Святой сошел на Него в телесном виде, как голубь, и глас пришел с небес, ты мой возлюбленный Сын с тобой, я очень доволен.

Возлюбленным Сыном мы называем Псалом 2, в котором говорится о Сыне Божием, которого Бог назначил править в Сионе и перед которым слушатели должны целовать или преклоняться, чтобы не пробудился Его гнев и они не почувствовали Его гнев. Исаия 42 говорит о Мессии, избранном Богом. Ты мой Сын , которым я очень доволен.

В высказываниях Симеона образы слуги и пророка встречаются вместе. Луки 2:30–35. Луки 1:4. Луки 4:16–30.

Но идея пророка-лидера доминирует у Луки. Лидер-пророк. Хотя пророки Илия и Елисей упоминаются как параллели (Лк. 4:25–27), Лука также говорит о помазании бедных (Лк. 4:18), указывая тем самым, что помазание Иисуса, о котором говорит Иисус, исполнилось сегодня.

Луки 4:21 обращается к крещению Иисуса. Луки 3:21–22. Это важный момент.

Мессия, Иисус, был помазан. Если вспомнить Луки 4:21, это возвращает нас к крещению Иисуса, которое уже произошло. Луки 3:21–22.

Тем не менее, население считает Иисуса пророком. Луки 7:16, 9:7–9 и 9:19.

Но исповедание Петра сосредоточено на Иисусе как Христе. Луки 9:20. Иисус уточняет это исповедание, представляя неизбежность страданий Сына Человеческого.

Луки 9:22. Даже титул Иисуса как Сына используется для описания Сына Человеческого. Луки 9:21.

Лука однозначно связывает Сына Человеческого с мессианской ролью Иисуса. Луки 4:41. И бесы вышли от многих , плача: Ты Сын Божий.

Но он упрекнул их и не позволил им говорить, потому что они знали, что он — Христос. Этот царственный пророческий микс вновь появляется с голосом Преображения. Это мой любимый Сын.

«Услышьте его», кстати, является отсылкой к Евангелию от Луки 9:35, где Отец говорит подобным образом с небес. Позвольте мне убедиться, что я все сделал правильно. И раздался голос из облаков: это Сын Мой .

Сын Божий, согласно 2-му посланию к Коринфянам. Сын Божий, Сын Божий, 1 Царств 7, относится к Соломону и другим потомкам Давида, которые навсегда займут престол Давида. Один из них это сделает.

Это королевский. Это мой Сын , мой избранник. Исаия 42:1. Послушай его.

Второзаконие 18:15. Итак, это высказывание: «Это Сын Мой возлюбленный, избранный, слушайте Его» отражает исполнение Псалма 2:7. Исаия 42:1. Второзаконие 18:15. Когда Иисуса представляют как пророка, он является пророком-лидером, подобным Моисею.

Даже здесь принцип правила и направления имеет основополагающее значение. Короче говоря, мессианская роль Иисуса занимает центральное место в христологии Луки. Но мессианство Иисуса нуждается в разъяснении и тщательном определении.

Итак, Лука возлагает наряду с ожиданиями Мессии и другие ожидания. Тем не менее, мессианство является фундаментальной категорией, вокруг которой вращаются другие концепции. Пророческий мотив силен в таких текстах, как Луки 11:47–51.

Луки 13:31–35. Луки 24:19 и 21. Но обращение к Псалму 118 в Луки 13 расширяет изложение до царственного намека.

Луки 19:38. Поскольку Грядущий – это принципиально эсхатологическая и мессианская фигура. Луки 3:15–18.

Луки 7:22–23. 19:38. 24-я глава Евангелия от Луки также представляет надежду (хотя ораторы думали, что это не удалось, ошибочно полагали, что это не удалось), что Иисус искупит народ.

Луки 24:21. Таким образом, образ царственного избавителя всегда очень далек от пророческого. Бах говорит, что Лука представляет разные направления мессианского, христологического учения, и они как бы переплетаются.

В то же время этот — Мессия, самый фундаментальный, слуга Божий, пророк, говорящий от имени Бога, и Господь, который есть Бог и который будет царствовать. К концу служения Иисуса образ Луки становится более целенаправленным. Лука теперь ссылается на власть Сына Человеческого и говорит о Господе.

Луки 20:41–44. 21:27, 22:69. Луки 20:41–44. Повторить: Луки 20:41–44. Луки 20:41–44.

Луки 20:41–44. Иисус сказал: как они могут говорить, что Христос — сын Давида? Ибо сам Давид говорит в книге Псалмов: Господь сказал Господу моему: сиди по правую руку от меня, пока Я не сделаю врагов твоих подножием для ног твоих. Давид говорит и называет Бога Господом, который обращается к другому Господу Давида, и это поразительно.

Таким образом, Давид называет Его Господом. Давид называет Мессию Господом. Как он может быть его сыном? Как он может быть одновременно Богом и человеческим потомком Давида? Иисус не решает проблему.

Он просто позволяет им тушиться. В других Евангелиях говорится, что после этого ему больше никто не задавал вопросов. Он загнал их в тупик.

21:27, в своей эсхатологической беседе у Луки, Иисус говорит: «И увидят Сына Человеческого, грядущего в облаке с силой и великой славой». И тут 22:69. Это удивительные высказывания.

Но отныне Сын Человеческий воссядет одесную силы Божией, при чем иудейские вожди обвинили его в богохульстве, каким оно и было бы, если бы он не был сыном человеческим Даниила. Даниил 7:13 и 14. Сын Человеческий на самом деле представляет собой сложную категорию.

Любимое самоназвание Иисуса. Он всегда использует это слово в третьем лице. Он никогда не говорит: «Я».

Он всегда говорит: Сыну Человеческому негде преклонить голову. Сын Человеческий будет предан книжникам и первосвященникам, будет распят и воскреснет. Сын Человеческий придет во славе, вот так.

И в нем сочетается и смиренный, смертный Сын Человеческий из 8-го псалма. Кто такой человек, что ты помнишь о нем? Сын Человеческий, которого вы принимаете, думал о нем. Это отражено в словах Иисуса. У птиц есть свое гнездо.

У лис есть свои норы. Сыну Человеческому негде преклонить голову. В то время он был хрупким, смертным и бездомным.

Но затем в устах Иисуса, всегда в третьем лице, есть ссылки на Даниила 7:13 и 14, которые грядут на облаках небесных и так далее, в сочетании с Псалом 110. Сидеть одесную Бога, что я только что сказал. читать. И это вызвало у вождей крик богохульства.

Итак, Иисус таким образом объединяет Даниила , божественного Сына Человеческого, со смиренным, смертным Сыном Человеческим из Псалма, чтобы еще больше запутать их. Конечно, истина в том, что он и Бог, и человек в одном лице. Деяния 2, 30–36.

Деяния 10:36 говорят о том же. Я просто сделаю Деяния 10:36. «Иисус Христос, Он Господь всего», — говорит Петр.

Эти концепции, упомянутые ранее, в Луки 5:24, теперь становятся предметом спора об Иисусе. Цитаты Луки из 110 Псалма показывают центральную роль этого отрывка. В три этапа Лука поднимает вопрос о господстве (Лк. 20:41–44), дает ответ Иисуса (Лк. 22:69) и показывает, как провозглашается власть Иисуса в Господстве.

Синоптики разделяют первые два текста, но уникальным для Луки является подробное объяснение, содержащееся в Деяниях 2. Луки 22:69 ясно дает понять, что отныне Иисус, наряду с Богом, будет осуществлять власть как Господь. Слуга Мессии, пророк – Господь. В Деяниях религиозные обряды совершаются во имя его.

Власть Иисуса абсолютна и распространяется на верующих, призывающих Его имя и действующих от Его имени, точно так же, как ветхозаветные святые действовали от имени Яхве. Другими словами, Лука развивает свою христологию с нуля. Хотя при его рождении существуют намеки на небесную связь, слуга Мессии, пророк, постепенно раскрывается как Господь в контексте его служения и испытаний.

Повествование увлекает читателя за собой. Портрет Иисуса углубляется по мере развития событий. Лука усиливает образ власти Иисуса, уникально говоря о Господе в повествованиях, представляющих события в служении Иисуса.

Цитаты из Ветхого Завета, включающие христологию и использование слова «куриос» , или «Господь», греческого слова, обозначающего «Господь», в редакционных примечаниях к Евангелию, показывают, что центральным в портрете Лукана является изображение Иисуса как лидера-пророка, который больше, чем Мессия. Очевидно, что и другие титулы важны, но Люк больше присутствует рядом с этим основным портретом. Иисус – Спаситель или Избавитель.

Луки 2:11, Луки 1:70-75, Луки 2:30-32, Деяния 5:31, они убили его, иудеи убили его, но 5:31, Бог возвысил его по правую руку как лидера и Спасителя дай покаяние Израилю и прощение грехов. Это вердикт еврейского руководства, весьма радикально отличающийся от Божьего. Они распяли его.

Бог высоко превознес его. Деяния 13 :23-25 показывают то же самое. Он сын Давида, Луки 1:27, 32, 69, 2:4, 11, 18, 38, 39, Деяния 2:25-31, Деяния 15:16, или он царь, Луки 19:38. Он сын Давида, Луки 1:27. Он — сын, который относится к Богу как к отцу, как об этом свидетельствует божественное свидетельство.

Луки 1:35, Луки 2:49, 3:22, 38, 4:3, 9, 41, 9:35, 10:21, 22, но он также является сыном Адама, который возрастает в благодати. Луки 3:38, Луки 2:40, Луки 2:52, он возрастал в мудрости и возрасте, мальчик Иисус. Он вырос в мудрости умственно и в росте физически.

Он вырос в благосклонности Бога в духовном плане и в благосклонности людей в социальном плане. Как он может быть и Богом, и человеком одновременно? Это чудо Рождества. Это чудо Воплощения.

Когда второе лицо Троицы, Бог-Сын, становится человеком. Итак, он отныне Богочеловек. Он возрастал в благодати, его сравнивают с Ионой, Соломоном и другими.

Как сын человеческий, он страдает, возвышается и служит. Часто он просто учитель. Портрет Иисуса у Луки пестр, но организован.

Иисус несет власть и обетование. Царство в учении и работе Иисуса. Мессия приносит Царство Божье, правление Бога, проявленное на земле, Луки 4:18 и 43, 7:22, 8:1, 9:6, 10:11. Царство присутствует сейчас, но придет в будущем.

Оно содержит земную надежду и в то же время имеет духовное измерение. В нем есть отзывчивые, потенциальные и сопротивляющиеся субъекты. Настоящее Царство связано с властью Иисуса.

Лука часто упоминает уже присутствие Царства, когда Иисус осуществляет власть над злыми духовными силами. Эта связь показывает духовный характер Царства. Царство близко, Луки 10:9. Власть 72 учеников над демонами рассматривается как падение сатаны, Луки 10:18 и 19.

Фактически, Иисус говорит, что если он изгоняет бесов перстом Божьим, то царство пришло на присутствующих, Луки 11:20 и 23. Царство среди вас, Луки 17:21. Царь в одной притче уходит, цитируем, чтобы получить царство, близкая цитата, поэтому он явно владеет им до возвращения, Луки 19:14 и 15. На суде Иисус ясно дает понять, что теперь он будет на стороне Бога.

Царство среди вас, во второй раз вы находитесь рядом с Богом. Бах любит говорить «сторона», а не «правая рука», Луки 22:69. Обращение Луки к 110 Псалму показывает наличие царской власти. Лука разъясняет эту тему в Деяниях 2:30-36, где речь идет о распределении благ спасения.

Дополнением настоящего аспекта Царства является его будущая природа, этот аспект «еще не», включающий в себя суд, который предшествует пришествию Царства. Луки 17:22–37, которое называется временем искупления. В Луки 21:5–38 образы дня Господня изобилуют, поскольку зло решительно осуждается.

В Луки 21:25–27 мы отсылаем к Исаии 13:10, Иезекииля 32:7, Иоиля 2:30 и 31, Псалму 46:2 и 3, Псалму 65:7, Исаии 24:19, Септуагинте, Аггею 2: 6 и 21 и Даниил 7:13. Ветхозаветная надежда и ожидание не умерли, Деяния 3:20–21. Иисус вернется, чтобы принести остальную часть обетования, обетования, которое явно проявит себя на земле всему человечеству, а также в вечных благах, данных верующим. .

Мы узнаем еще немного больше об этом мотиве Царства в нашей следующей лекции.

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по теологии Луки-Деяния. Это занятие 4: «Богословие Даррела Бока, Божий план, христология и спасение».