**Доктор Роберт А. Петерсон, Богословие Луки-Деяния**

**Занятие 3. Древние рукописи Д. Бока, Структура
и аргументация Луки.**

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по теологии Луки-Деяния. Это третье занятие: «Древние рукописи, структура и аргументы» Даррелла Бока.

Давайте помолимся. Наш Небесный Отец, мы благодарим Тебя за Деяния Луки. Мы молимся, чтобы Ты открыл нам глаза, чтобы мы могли увидеть чудесные вещи в Твоем законе, в Твоем слове. Учите нас, работайте в нас. Мы молимся о вашей славе. Во имя Иисуса, Аминь.

Мы приступаем к «Древним рукописям», которым учит Даррелл Бок в своем комментарии к Евангелию от Луки. Я не буду вдаваться в подробности по этому поводу, но мы хотим обрисовать в общих чертах ключевых свидетелей Луки в соответствии с семьями, сходством между рукописями, которые вы дали семьям, в которых основные папирусы, то есть материалы, сделанные из папируса, в которых они писали , унциалы, самые старые рукописи написаны заглавными буквами, их называют унциальными рукописями, минускулами, они все написаны маленькими буквами, датируются более поздней датой, и в обоих случаях буквы идут вместе без пробелов между словами.

На первый взгляд это кажется нам невозможным, но если бы вы к этому привыкли, это не было бы таким уж невозможным. Иногда это приводит к двусмысленности, но в целом это не является серьезной проблемой. Подробности о содержании каждой рукописи можно найти у Алланда и Алланда, Алланда и Алланда, 1987 и Фитцмайера, 1981.

Когда мы говорим о географическом распределении в вопросах, важных для текста, мы имеем в виду, что чтение встречается более чем в одной семье. Большинство рукописей Евангелия от Луки принадлежат византийской семье, но это более поздние рукописи. Одна из проблем при обсуждении текста большинства заключается в том, что то, о чем идет речь, зависит от временных рамок.

Текст большинства сегодня не обязательно был текстом большинства в тот период. Приведенная выше таблица отражает эту реальность, у меня нет этой таблицы, поскольку самые ранние рукописи в основном относятся к александрийской семье и являются инверсиями, отражающими западный текст. То, что византийские рукописи сейчас составляют большинство доступных рукописей Нового Завета, объясняется по крайней мере тремя факторами.

Во-первых, жестокие римские преследования привели к массовому уничтожению самых ранних рукописей конца I — начала IV веков. Два более поздних преследования мусульман в регионах Ближнего Востока и Африки после VII века сделали то же самое. И в-третьих, только византийский регион христианского мира продолжал использовать греческий язык в качестве религиозного языка, в то время как большая часть христианского мира после IV века обратилась к латыни.

По этим историческим причинам мы предпочитаем взвешивать рукописи, а не считать их. Следует также знать, что византийские чтения зачастую являются наиболее гармоничными в Евангелиях. Эта основная внутренняя особенность является стилистической причиной относиться к византийской семье с некоторой осторожностью.

Бах использует эклектичный подход, рассматривая каждый вариант по-своему и взвешивая как внешние, так и внутренние соображения. Я лишь упомяну немного. Преимущественно александрийская семья состоит из папирусов 75, алефа и бейта , Александрина и Ватикана .

Папирусы 75, начало III века, Александрий и Ватикан относятся к IV веку. Другие семьи включают вторичные александрийские, датированные более поздними датами: V, VIII и т. д. веками. Западная семья, первичный византийский язык начинается с 5-го числа и идет позже.

Вторичный византийский язык начинается с 9-го числа и идет позже. Просто хочу отметить, что это то, что я хочу сделать.

Структура и аргументация Евангелия от Луки действительно помогают нам продумать текст с помощью Баха.

Евангелие от Луки хорошо разбивается на географические подразделения.
1. Предисловие Луки и введение Иоанна и Иисуса, Луки 1:1-2:52.
2. Подготовка к служению. Иисус, помазанный Богом, 3:1-4:13.

3. Служение в Галилее, Откровение Иисуса, 4:14-9.50
4. Путешествие в Иерусалим, неприятие евреев и новый путь, 9:51-19.44

5. Иерусалим, Невинный убитый и воскресший, 19:45-24:53.

Повторить:

1. Предисловие Луки и введение Иоанна Крестителя и Иисуса, 1:1-2:52.

2. Подготовка к служению, Помазанник Божий, 3:1-4:13.

3. Служение в Галилее, Откровение Иисуса, 4:14-9.50
4. Путешествие в Иерусалим, неприятие евреев и новый путь, 9:51-19.44

5. Иерусалим, Невинный убитый и воскресший, 19:45-24:53.

Аргументация Евангелия от Луки проявляется при рассмотрении его в литературном порядке. Имея базовую структуру и аргументацию книги, можно рассмотреть ее основные богословские положения.

1. Предисловие Луки и введение Иоанна и Иисуса, 1:1-2:52. После важного предисловия, в котором Лука объясняет свою задачу, автор приступает к уникальному сравнению Иоанна Крестителя и Иисуса, которое показывает, как оба представляют исполнение. обещаний, данных Богом. Иоанн подобен Илии, Луки 1:17, но Иисус должен выполнять Давидовы роли и обладает уникальным сверхъестественным происхождением, Луки 1:31-35. Иоанн — предшественник, но Иисус — завершение. Все в Евангелиях от Луки 1 и 2 указывает на превосходство Иисуса.

Гимн Марии, Луки 1:46-56, восхваляет верность Бога Своему обещанию и благословение тех, кто смирен перед Ним. Задавая основную тему Луки, Захария повторяет надежду в национальных терминах Давида и подчеркивает превосходящие отношения Иисуса с Иоанном (Лк. 1:67-79). При этом Захария связывает духовные и национальные обещания с надеждой Давида. Рождение Иисуса происходит в скромных обстоятельствах, но все персонажи, связанные с его рождением, благочестивы, репрезентативны и откликаются на надежду Божью.

Иисуса восхваляют священник, смиренная дева, пастухи, пророк и пророчица в храме. Эти люди, всех которых изображают идущими с Богом, возлагают большие надежды на Иисуса. Только слово Симеона Марии звучит зловеще.

Старик знает, что Иисус будет «светом к откровению народам и славе народа Твоего, Израиля» (Лк. 2:32). На самом деле, однако, Иисус также станет причиной скорби для Марии и разделения в Израиле, Луки 2:34-35. Иисус есть спасение Божие (в кавычках), Луки 2:30. Но посреди надежды реальность состоит в том, что удовлетворение смешивается с болью. Самосознание Иисуса завершает вступительную часть Евангелия, Луки 2:41-52. Здесь мальчик заявляет, что он, должно быть, занимается работой своего отца в храме. Иисус отмечает свои уникальные отношения с Богом и его связь с Божьим присутствием и учением.

Этот раздел, в котором преобладают ветхозаветные аллюзии, открывает Евангелие нотами исполнения и Божьего руководства, акцентами, которые продолжаются на протяжении всего Евангелия. Иоанн и Иисус помещены рядом в перикопах Евангелия от Луки 1. Затем у Иисуса есть сцена в Евангелии от Луки 2. Структура начинает теологию исполнения предтечи. Второй дивизион.

Подготовка к служению помазанника Божьего, 3:1-4.13. Иоанн и Иисус остаются рядом в следующем разделе, посвященном служению Иисуса. Иоанн — это тот, кто предшествует Исаии 40:3-5. Луки 3:1-6. Хотя Иисус придет, Луки 3:15-17. В отличие от Матфея и Марка, Лука удлиняет цитату из 40-й главы Исайи, чтобы подчеркнуть, что спасение видят все люди. Только у Луки есть раздел, в котором ясно разъясняются этические аспекты призыва Иоанна к покаянию с точки зрения ответа на других.

Луки 3:10-14. Иоанн предупреждает о суде, призывает к покаянию и обещает пришествие того, кто принесет Божий дух. Иоанн крестит Иисуса, но главной особенностью крещения является первое из двух небесных свидетельств Иисуса. Луки 3:21-22. Иоанн обещал, что Иисус принесет дух, но здесь Иисус помазан духом.

Первые намеки на удовлетворение уже здесь. Небесное свидетельство называет Иисуса «возлюбленным сыном, в котором я очень доволен». Такое слияние 42-й главы Исаии и 2-го Псалма выделяет Иисуса как царственную, то есть царственную, пророческую фигуру, которая, как избранный слуга Божий, несет Божье откровение и спасение.

Универсальный характер отношений Иисуса с людьми подчеркивается в списке его предков, Луки 3:23-38. Он, цитата, сын Адама, сын Божий, близкая цитата. Его первые действия — преодолеть искушения сатаны, Луки 4:1-13, чего Адаму не удалось сделать. Итак, в этом разделе Иисус показан как помазанный Богом, представитель человечества и верный Богу.

Раздел номер три, служение в Галилее, откровение Иисуса. 4:14-9.50. Учение и чудеса Иисуса доминируют в третьем разделе Евангелия от Луки. Основные блоки обучения включают его синагогальную декларацию об исполнении Божьего обещания, Луки 4:16-30, и Проповедь на равнине, Луки 6:17-49. Уникальными элементами Луки являются то, что речь в синагоге представляет собой самоописание Иисусом своей миссии, в то время как проповедь представляет его фундаментальную этику, представленную без проблем, связанных с еврейской традицией.

Фундаментальный вопрос раздела: кто такой Иисус? Раздел описывает рост веры, которая приходит к тем, кого Иисус собирает вокруг себя. Их открытие — средство, которое Лука использует, чтобы ответить на вопрос о личности Иисуса. Иисус следует за их ответом, первыми обсуждая трудный путь ученичества.

Следование за Иисусом полно благословений, но это нелегко. В синагогальной речи, Луки 4:16-30, Иисус поднимает ноту исполнения, обращаясь к Исаии 61:1 и 2 и 58:6. Он говорит, что помазание Божье, обещанное в Исаии 61, исполнилось сегодня. В контексте Евангелия от Луки помазание восходит к помазанию Духом в 3-й главе Евангелия от Луки. Таким образом, обращение к Исайе связано не только с образом пророка, как предполагают намеки на Илию и Елисея, но также утверждает, что Иисус королевская или царственная роль.

Он принесет спасение всем нуждающимся, бедным, слепым и пленникам. Отвержение будет встречено передачей вести другим, что является косвенным намеком на включение язычников. Объем миссии кратко изложен здесь.

В Луки 4:9 сопоставляется собрание учеников Иисуса и возникновение сопротивления. Способность Иисуса принести спасение отражена в серии чудес. Луки 4:31-44, а ученики призваны ловить людей.

В Луки 5:1-11 первый намек на официальную оппозицию проявляется в чудесах божественной власти, когда Сын Человеческий заявляет, что способен прощать грехи и исцелять в субботу. В Луки 5:12-26 назван Левий, ненавистный сборщик налогов. Луки 5:27-28, и возникают четыре спора, один из которых касается того, какую компанию держит Иисус, а другие сосредоточены на субботе.

Луки 5 :29-6:11, Иисус формулирует свою миссию. Его задача – призывать грешников к покаянию. Луки 5:32, его власть такова, что делать добро — это истинный смысл субботы.

Луки 6:5-9, Иисус организует учеников и призывает. Двенадцать избраны. Затем Иисус предлагает благословение смиренным и бедным, одновременно предостерегая богатых и угнетающих.

В Луки 6:20-26 его проповедь на равнине — это призыв любить других в контексте ответственности перед Богом. Один из них — уважать авторитет Иисуса, обучающего, и отвечать послушанием. Луки 6:27-49. Глава 7 Евангелия от Луки вначале концентрируется на том, кто такой Иисус, и на том, как ему ответить.

Сотник из язычников понимает веру лучше, чем остальные жители страны. Луки 7:1-10, толпа верит, что Иисус — пророк. В Луки 7:11-17 Иоанн Креститель задается вопросом, придет ли Иисус, вероятно, из-за стиля служения Иисуса.

Иисус отвечает, что его эсхатологические труды по исцелению и проповеди дают утвердительный ответ. Луки 7:18–35, Исаии 29:18, 35:5–6 и 61:1. Образцовую веру проявляют женщина, помазывающая Иисуса, и те женщины, которые способствуют его служению. Луки 7:36-83. Иисусу можно доверить притчу о семени и образ слова как света.

Призван доверять Богу и Его слову, открытому Иисусом. Луки 8:4-21. Затем Иисус показывает свою власть над природой. Луки 8:22-25, о демонах.

Луки 8:26-39 о болезнях и смерти. Луки 8:40-56. Еще раз. Авторитет – это большая вещь.

Власть Иисуса – важная тема в Евангелии от Луки. Иисус показывает свою власть над природой. Луки 8:22-25, о демонах.

Луки 8:26-39, болезнь и смерть. Луки 8:40-56. Он посылает миссию, провозглашает Царство. 9:1-6. Ведь молва о нем доходит до Ирода.

9:7-9. Способность Иисуса обеспечивать заботу проявляется в умножении хлебов. Луки 9:10-17. В этом разделе мы переходим от обучения и демонстрации власти к исповеданию и призыву к ученичеству. Петр исповедует Иисуса Христом.

Луки 9:18-20. Теперь Иисус объясняет, каким Мессией он будет. Он будет страдать. Луки 9:21-22. Те, кто следует за ним, должны иметь полную приверженность, чтобы выжить на пути отвержения, который приходит с последователями Иисуса.

Луки 9 :23-27. Второе небесное свидетельство об Иисусе приходит во время преображения. Луки 9:28-36. Божественный голос повторяет одобрение, данное при крещении, с одним ключевым дополнением — призывом выслушать Его из Второзакония 18:15. Иисус — второй Моисей, указывающий новый путь. Этот раздел завершается неудачей учеников, что показывает их потребность в том, чтобы Иисус наставлял их.

Иисус призывает доверять и быть смиренным — две основные характеристики ученичества. Луки 9:37-50. Четвертое – это знаменитое путешествие в Иерусалим, отвержение евреев и новый путь, 9:51-19.44. Целых 49% четвертого раздела содержит уникальный для Луки материал, высока концентрация поучений и притч. На самом деле в этом блоке 17 притч, 15 из которых уникальны для Луки.

Это путешествие не является хронологическим, прямым, поскольку Иисус в Луки 10:38-42 находится недалеко от Иерусалима, а позже снова оказывается на севере. Скорее, это путешествие во времени в контексте необходимости Божьего плана. Заметки о путешествии усеивают этот раздел: Луки 9:51, Луки 13:22, 17:11, 18:31, 19:28, 41.

Когда Иисус путешествует, чтобы встретить назначенную ему судьбу в Иерусалиме, Луки 13:31-35. Суть этого раздела заключается в том, что Иисус предлагает новый путь следования за Богом, который не является путем еврейского руководства. Тема такая: послушайте его. Итак, в этом разделе обсуждается, как учение Иисуса связано с современным иудаизмом.

Иисус исполняет обещание и является путем, но путь Его отличен. Его секция отличается от секции руководства нации. Эта разница выводит на поверхность великое противостояние, тема, доминирующая в Евангелиях от Луки 9-13.

Всех приглашают, но некоторые отказываются. Когда открывается новый путь, проявляются и семена недовольства, ведущие к смерти Иисуса. Путешествие начинается с того, что ученики изучают основы ученичества, миссии, преданности делу, любви к Богу, любви к ближнему, преданности Иисусу и его учению, а также молитвы, Луки 9:51-11:13. Также поднимаются заметки, бросающие вызов руководству иудаизма, Луки 11:14-36, и обвинение Иисуса, Луки 11:37-52. Путь руководства – это не Божий путь.

По сути, ученичество – это доверие Богу, а не людям или богатству, доверие Богу во всем, оставаясь при этом верным Ему, Луки 12:1-48. Иисус говорит своим последователям знать природу времени, Луки 12:49-14:24. Израиль отворачивается, и у него мало времени, чтобы отреагировать, не столкнувшись с осуждением, Луки 13:1-9, 31-35. Тем не менее, благословения все равно придут. Возобновленное осуждение субботних исцелений Иисуса показывает, что предупреждения и Божественное подтверждение остаются без внимания, Луки 13:10-17, Луки 14:2-6. Иисус говорит, что дверь закрывается, поэтому обязательно идите узким путем, Луки 13:23-30. Он также предупреждает, что за столом будут не те, кого ожидают, Луки 14:1-24. С этого момента большая часть пути посвящена ученичеству.

Ученикам, столкнувшимся с отвержением, нужна абсолютная приверженность, Луки 14 :25-35. Их миссия, хотя другие и ропщут на это, состоит в том, чтобы искать потерянных, как это делает Бог, Луки 15:1-32. Бог радуется, находя заблудших грешников, поэтому призыв Иисуса — преследовать их. Ученичество проявляется в служении другим, поэтому ученики щедры на ресурсы, Луки 16:1-31. Хотя лжеучение представляет собой угрозу, она преодолевается прощением друг друга, глубокой верой и служением, Луки 17:1-10. Ученик должен искать надежду на возвращение Царя, когда исполнится обещание об учреждённом в настоящее время царстве, Луки 17:11-18. Возвращение принесёт с собой суровое наказание, но также и оправдание. Ученик должен быть смиренным, все отдавать и все доверять Отцу , Луки 18:9-30. Теперь Иисус обращается к Иерусалиму.

Он снова подменяет авторитет, когда предсказывает свои страдания. Затем Он исцеляет как Сын Давидов, Луки 18:32-43. Закхей изображает преображенного грешника и богатого человека, Луки 19:1-10. Он олицетворяет миссию Иисуса по поиску и спасению заблудших, Луки 19:10. Притча о фунтах показывает необходимость верности и реальность того, что ученик, как и народ Израиля, подотчетен Царю, Луки 19:11-27. Иисус входит в Иерусалим как царь, но руководство отвергает это требование, Луки 19:28-40. Иисус предупреждает народ, что он не ответил на Божье обещание и ему грозит суд, Луки 19:41-44. Его трагический конец приближается, и хотя сопротивление приводит к смерти Иисуса, оно приводит к чему-то гораздо худшему для нации. Таким образом, они являются проигравшими, в то время как Божий план торжествует.

Пятая часть — Иерусалим, невинный убитый и воскресший, 19:45-24:53. В этом заключительном разделе Лука объясняет, как умер Иисус, почему очевидное поражение превратилось в победу и как Бог открыл, кем был Иисус. Кроме того, становится ясной задача учеников в свете деяний Божиих. Лука смешивает свежий материал с тем, что содержится в других Евангелиях.

Здесь происходят последние битвы в земном служении Иисуса, напоминая более ранние столкновения в Евангелиях от Луки 11-13. Иисус очищает храм, сигнализируя о своем недовольстве официальным иудаизмом. 19:45-48. Лидерам не удается поставить Иисуса в затруднительное положение в различных спорах относительно его власти, политико-экономических обязанностей и воскресения мертвых, Луки 20:1-8, 20-26, 27-40.

Притча в разгар этих споров (глава 19) и вопрос в конце (20:41-44) дают обзор Божьего плана. Они раскрывают преданность Бога Своему Сыну, несмотря на неприятие евреев. Неприятие нации будет им дорого стоить.

Королевство перейдет к новым арендаторам. Вопрос о Псалме 110 дает причину. Мессия – это не просто сын Давида.

Он Господь Давида, которому предстоит воссесть одесную Бога. Смерть Иисуса — это переход, а не конец Божьего плана. Иисус показывает, как обстоят дела, когда осуждает лицемерие фарисеев и восхваляет простую, щедрую и жертвенную веру бедной вдовы, Луки 20 :45-21:4. Благословение – это вопрос не положения, а сердца.

В свете неприятия народа Иисус предсказывает падение храма и Иерусалима, события, которые являются предвестником конца, Луки 21:5-38. Падение Иерусалима будет ужасным временем для народа, но это еще не конец, когда Сын Человеческий вернется на облаках с властью искупить Свой народ, Даниил 7:13-14. Ученики должны бодрствовать и быть верными. В Луки 22:20-23 описаны моменты перед смертью Иисуса. Иисус, хотя и был предан, невиновен, но его смерть принесет новый завет и станет жертвой за других, Луки 22:1-20. В своей последней речи Иисус объявляет о предательстве, указывает на то, что величие находится в служении, назначает одиннадцать человек к власти, предсказывает отречение Петра и предупреждает об отвержении, Луки 22:21-38. Иисус контролирует ситуацию, даже когда приближается его смерть.

Я хочу это повторить. В своей последней речи Иисус объявляет о своем предательстве, указывает на то, что величие находится в служении, назначает одиннадцать человек к власти, предсказывает отречение Петра и предупреждает об отвержении (Лк. 22:21-38). Иисус контролирует ситуацию, даже когда приближается его смерть. Когда Иисус молится, демонстрируя среди отвержения пример доверия, которого Он требует от учеников, его предают и арестовывают, Луки 22:47-53. Судебный процесс сосредоточен на том, кем является Иисус.

Ответ содержится в Луки 22:69. Отныне Иисус будет проявляться как возвышенный Господь, восседающий с властью рядом с Богом. Мессианство означает господство, власть над Божьим замыслом и спасение. Никакое суждение руководства не может предотвратить этого.

Фактически, по иронии судьбы и невольно, они помогают осуществить это. Кажется, что Иисуса судят, но на самом деле он судья, Луки 22:54-71. Но виновато не только руководство. Пока Пилат и Ирод спорят, что делать с Иисусом, людям предоставляется окончательный выбор, Луки 23:1-25. Несмотря на неоднократные заявления Пилата о невиновности Иисуса и аналогичную реакцию Ирода, люди просят убить Иисуса и освободить Варавву.

Справедливость отсутствует как в просьбе, так и в неспособности лидеров осуществить то, что они считают правильным. Пассивно и активно ответственность за смерть Иисуса увеличивается. Невиновный умирает.

Преступник освобожден. Камея значения смерти Иисуса. Иисус распят между двумя разбойниками.

Один высмеивает веру другого и получает обещание жизни в раю, что еще раз демонстрирует значение смерти Иисуса и реакцию на нее. Сотник исповедует праведность Иисуса, последнее слово на месте креста, Луки 23:47. Лука описывает смерть Иисуса, используя ветхозаветные намеки, которые изображают Иисуса как невинного страдальца, полагающегося на Бога. Луки 23 :26-56. Псалом 22:7 и 8 и стих 18. Псалом 31, стих 5. Псалом 69:21.

Лука описывает смерть Иисуса, используя ветхозаветные намеки, которые изображают Иисуса как невинного страдальца, полагающегося на Бога. Давид и другие псалмопевцы изображали невинных страдальцев, но в конечном итоге невиновным страдальцем является сам Мессия. Луки 23:26-56. Псалом 22:7 и 8 и стих 18. Псалом 31:5. Псалом 69:21.

Лука завершает три сцены воскресения и оправдания. Во-первых, Луки 24:1-12 объявляет о пустой гробнице.

Ангелы советуют женщинам вспомнить предсказания о страданиях, провозглашенные во время пути в Иерусалим. В 24-й главе Луки часто отмечается, что такие события должны быть днем греческого слова. Это необходимо.

Луки 24:7. Луки 24:26 и стих 44.

Однако новость о взволнованных женщинах была встречена со скептицизмом. Во-вторых, опыт учеников Эммауса показывает, как воскресение меняет отчаяние учеников. Луки 24:13-35. Луки 24:13-35.

Эти два ученика оплакивают уход пророка Израиля, который мог бы искупить народ, но наставления Священных Писаний и откровение самого Иисуса показывают, что у Бога был план, который включал смерть Иисуса. Бог действительно воскресил Иисуса, оправдав и Иисуса, и план. Отчаяние превращается в радость, когда мы понимаем природу Божьего плана и роль Иисуса в нем.

Главное примечание в Евангелии от Луки. В-третьих, Лука сообщает о последнем поручении, наставлении и вознесении Иисуса. Луки 24:36-53. Подобно тому, как первые и две главы Евангелия от Луки открываются надеждой на исполнение обетования Ветхого Завета, так и Евангелие от Луки 24:44-49 возвращается к центральной теме Иисуса как Мессии, как исполнения Божьего плана и цели.

Это действительно важно – связать воедино начало и конец Евангелия от Луки. Точно так же, как первые и две главы Евангелия от Луки открываются надеждой на исполнение обетований Ветхого Завета, так и Евангелие от Луки 24:44-49 возвращается к центральной теме Иисуса Мессии как исполнения Божьего плана и пользы.

Таким образом, Лука использует литературный прием, называемый inclusio или включение, подставки для книг, подчеркивая исполнение Ветхого Завета в личности и делах Мессии, которым является Иисус. Последнее появление Иисуса в Евангелии от Луки дает поручение, план и обещание. Еще раз напоминая ученикам, что Священное Писание учит о страданиях и превознесении Мессии, Иисус также говорит им, что они призваны в качестве свидетелей проповедовать покаяние.

План состоит в том, чтобы пойти к народам, начиная с Иерусалима. Обетование – это дар Духа Отца. Луки 24:49 . Мы вспоминаем Луки 3:15-17. Как обещал Креститель, так и произошло.

Иоанн Креститель сказал: «Я крещу водой». Грядущий будет крестить Духом Святым. Луки 3:15-17.

Это исполняется в обещании Отца послать Духа в дар церкви. Вознесение Иисуса, Луки 24:50-53, изображает возвышение, которое Иисус предсказал во время суда.

Луки 22:69. Мертвый Мессия не представляет собой конец Божьего плана.

В возвышении Иисус оправдывается, и план по охвату всех народов осуществляется. Иисус, Мессия, является Господом всего, поэтому послание может дойти до всех. Иисус Мессия — Господь всего, поэтому послание может дойти до всех. Деяния 2:14-40. Деяния 10:34-43.

Он Господь всего. Деяния 2:14-40, исполняя пророчества Ветхого Завета, поэтому весть о нем может дойти до всех. Деяния 10:34-43. Евангелие завершается тем, что ученики радуются тому, что из пепла кажущегося поражения возникла победа и обетование. Новый путь еще жив, и воскресший Господь указывает путь.

Новый способ — Теофила можно успокоить. Луки 1:1-4. То же самое могут сделать все, кто читает это Евангелие с открытым сердцем.

В нашей следующей лекции мы подумаем о богословии Евангелия от Луки. Снова и снова мы подчеркивали Божий план, который является доминирующей идеей, и в центре этой идеи находится учение о Христе, христология, а также спасение. Новое сообщество также активно участвует в этом, и поэтому нам есть о чем поговорить.

Позвольте мне еще немного изложить это. Божий план, который мы видели много-много раз, Луки 24:44-49 является ключевым отрывком в этом отношении.

Божий план включает в себя обещание и исполнение. Речь идет об Иоанне Крестителе. Это включает в себя формулировки миссии.

Это предполагает географическое развитие. Божий замысел подчеркивается выражением «необходимо». Христология и спасение и еще один важный раздел богословия Луки.

Деяния, подзаголовки, Мессия, слуга, пророк и Господь. Лука дает сложную картину Иисуса. Он Мессия, обещанный.

Он слуга Божий. Он пророк, который говорит от имени Бога, как никто другой, и он Господь, обладающий великой, великой властью. Лука дает и другие титулы, о которых мы хотя бы упомянем.

Христология и спасение подразумевают Царство как в учении Иисуса, так и в его работе. Это связано со Святым Духом. Оно включает в себя воскресение и вознесение Иисуса.

Оно включает в себя спасение Иисуса в его учении и его работе. Конечно, это касается и его креста. Включает в себя чудеса.

Включает Иисуса и спасение. Затем новое сообщество имеет дело с бенефициарами спасения, картинами ответа Иисусу, а затем и апостолам, благословениями нового сообщества, противниками спасения как в Евангелиях, так и в Деяниях, источником противоречий в законе, давлением на Божье план, вера и зависимость, полная преданность, преданность погибшим, любовь к Богу и ближнему, молитва, стойкость в страдании, бдительность, терпение и дерзновение, радость и хвала, а также препятствия к ученичеству. Итак, после перерыва на следующем занятии мы займемся богословием Евангелия от Луки и Деяний.

Это доктор Роберт А. Петерсон и его учение по теологии Деяний Луки. Это третье занятие: «Древние рукописи, структура и аргументы» Даррелла Бока.