**Доктор Роберт А. Петерсон, Спасение, Сессия 20,
Сохранение и стойкость, Часть 4, Систематическое**

**Формулировки, Отступничество, Вечная Жизнь, Слава**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о спасении. Это сессия 20, Сохранение и стойкость, Часть 4, Систематические формулировки, Отступничество, Вечная жизнь, Слава.

Мы изучаем Сохранение Богом Его святых, которое дополняется библейским учением; Святые должны упорствовать в Вере, Любви и Святости, которое связано с библейским учением, Бог заверяет Свой народ, дает им уверенность в окончательном спасении, поскольку они доверяют Его слову и испытывают внутреннее свидетельство Духа и наблюдают, как Он работает в их жизни.

Четвертая доктрина, которая связывает воедино в этой последовательности, в этой группе доктрин Сохранение, Упорство и Уверенность, — это Отступничество. Уверенность и Отступничество — это теологические темы, связанные с Сохранением и Уверенностью. Рассмотрев Уверенность, мы переходим к последней.

Апостасия, по определению, есть отход от ранее исповеданной веры. В христианском контексте это отход от ранее исповеданной веры во Христа. Писание содержит предостережения от отступничества.

Однако предупреждения имеют и множество других функций. Одна половина моей книги «Наше надежное спасение» посвящена отрывкам о сохранении, а вторая половина — отрывкам с предупреждениями. Вот основные функции отрывков с предупреждениями в Новом Завете.

Я был несколько удивлен, обнаружив, что главная функция заключается в том, чтобы отличать истинных верующих от ложных. Матфея 7:16-23, Луки 8:4-15, Иоанна 15:1-8, Деяния 8:13 и 8:20-24, Римлянам 8:13. Основная функция отрывков с предостережениями в Новом Завете заключается в том, чтобы отличать истинных верующих от ложных. Матфея 7:16-23, Луки 8:4-15, Иоанна 15:1-8, Деяния 8:13 и 8:20-24, Римлянам 8:13. Другая функция отрывков с предостережениями заключается в том, чтобы выявить недостаток веры.

Иоанна 2:23-25, 1 Тимофею 1:3-7, 1 Тимофею 1:18-20, 2 Тимофею 2:11-13. Раскрыть, обнаружить недостаточную веру. Иоанна 2:25-27, 1 Тимофею 1:3-7, 1 Тимофею 1:18-20, 2 Тимофею 2:11-13.

Другая функция предостерегающих отрывков — предостеречь от отказа от Евангелия. Матфея 10:33 , 1 Тимофею 4:1-5, 2 Тимофею 2:17-19. Предостеречь от отказа от Евангелия.

Матфея 10:33, 1 Тимофею 4:1-5, 2 Тимофею 2:17-19. Другая функция предостерегающих отрывков — разоблачить неспасенных людей, которые кажутся спасенными. 1 Тимофею 5:8, 1 Тимофею 5:11-12, 2 Петра 2:20-22, 1 Иоанна 5:16-17, Откровение 22:18-19. Разоблачить неспасенных людей, которые кажутся спасенными.

1 Тимофею 5:8, 1 Тимофею 5:11-12, 2 Петра 2:20-22, 1 Иоанна 5:16-17, Откровение 22:18-19. Показать Божью ненависть к греху. Деяния 5:5-10, Иакова 5:19-20. Некоторые предостерегающие отрывки показывают Божью ненависть к греху. Деяния 5:5 и 5:10, Иакова 5:19-20. По крайней мере один отрывок предупреждает о лишении права занимать должность.

1 Коринфянам 9:27, Павел боится своих грехов, потенциальные грехи могут лишить его права занимать должность Апостола. Чтобы предупредить о лишении права занимать должность. 1 Коринфянам 9:27. Для экзегезы, поддерживающей эту точку зрения, см. Wolf, VOLF, Judith, Gundry, Wolf, Paul, and Perseverance, 2:33, 2:36. Другая функция отрывков с предупреждением, вы уже можете видеть, что это не простой вопрос.

Предупреждающие отрывки имеют множество функций, разные функции. Предупредить о временных судах. 1 Коринфянам 11:32. Некоторые из вас немощны, а некоторые больны.

Некоторые из вас спят, эвфемизм для временного суда Божьего о смерти. Чтобы предупредить о временных судах. 1 Коринфянам 11:32. Их больше, чем этих, но я только что взял представительные 1, 2, 3, 4, 5, 6, 8 различных функций предостерегающих отрывков, которые устанавливают мою точку зрения.

Что это не просто вопрос подсчета носов. О, все эти предостерегающие отрывки предупреждают об отступничестве. Нет, но некоторые делают.

Подчеркнуть необходимость настойчивости. Колоссянам 1:23, Евреям 6:4-8, Евреям 10:26-38. Подчеркнуть необходимость настойчивости. Колоссянам 1:23, Евреям 6:4-8, Евреям 10:26-38. Новый Завет предупреждает, в этом нет никаких сомнений.

Новый Завет предупреждает об опасности отступничества для тех, кто утверждает, что знает Христа. Матфея 24:9-10. Тогда будут предавать вас на растерзание и убивать вас. Вы будете ненавидимы всеми народами за имя Мое, сказал Иисус.

Тогда соблазнятся многие, и друг друга будут предавать, и возненавидят друг друга. Матфея 24:9-10. 1 Тимофею 4:1. Дух же ясно говорит, что в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским. 1 Тимофею 4 : 1. Евреям 3:12. Берегитесь, братия, чтобы не было в ком из вас сердца лукавого и неверного, дабы вам не отступить от Бога живаго.

Евреям 3:12. 1 Иоанна 2:19, очень важный отрывок, потому что он связывает сохранение и отступничество. Они вышли от нас, лжеучители, но они не принадлежали нам. Ибо если бы они были нашими, то остались бы с нами.

1 Иоанна 2:19. Систематизация, сохранение, настойчивость, уверенность и отступничество. Библия не дает полной систематической теологии, но она частично систематизирует определенные доктрины. Она делает это для сохранения и отступничества.

Писание соотносит сохранение и стойкость. Слово Божие учит, что Бог хранит свой народ. Он хранит его, чтобы он не отпал от веры окончательно и окончательно, если использовать наречия святого Августина.

Писание также учит, что народ Божий должен упорствовать в вере, любви и святости, чтобы достичь окончательного спасения. Как мы можем сопоставить эти две истины? Мы не можем идеально сопоставить их, потому что они являются подмножеством библейски раскрытой тайны суверенитета Бога и ответственности человека. Я думаю, я говорил об этом достаточно, чтобы сказать, что это одна из таких проблем.

Доктрина Троицы, две природы Христа являются существенными противоречиями или парадоксами в Писании. Суверенитет Бога и человеческая ответственность не существенны, но они кажутся мне одинаково таинственными. Д. А. Карсон соглашается.

См. его книги *«Божественный суверенитет» и «Человеческая ответственность»* , а затем более популярную книгу « *Как долго, о Господь? Христианские размышления о страдании и зле»,* что-то в этом роде. У него есть глава о тайне провидения и следующая за ней, в которой он показывает, что в Библии отрывок за отрывком создается напряжение между суверенитетом Бога и человеческой ответственностью. Напряжение не снимается, и, как и в случае с учением о Троице и двух природах в лице Христа, мы излагаем библейские учения в напряжении.

Мы исключаем ошибки с обеих сторон и живем с напряжением. Какие ошибки мы исключили бы с обеих сторон божественного суверенитета и человеческой ответственности? Прежде всего, Бог суверенен. Он предопределяет, а затем исполняет свою волю во всем, что происходит.

В то же время, люди несут ответственность. Важно, верим ли мы в Христа или нет. Для христиан важно, делимся ли мы Евангелием или нет.

Имеет значение, молимся мы или нет, и иногда эти вещи пересекаются. Таким образом, одни и те же действия имеют двойную причину. Это действия людей, иногда даже греховные действия, распятие Сына Божьего, предательство Сына Божьего, участие Каиафы в этом, иудеи, взывающие о крови Иисуса.

В то же время, тот же самый акт, распятие, был запланирован Богом до сотворения мира. 1 Петра 1, Сын был предузнан в своем распятии, своем искупительном деле, искуплении через его кровь, и, конечно, крест был запланирован Богом. Итак, Деяния 4, руками злых людей произошло то, что Бог предопределил.

Мы исключаем, с одной стороны, что Бог абсолютно суверенен, но мы исключаем фатализм. Разница между фатализмом и учением Библии о том, что Бог суверенен над всем, что происходит, заключается в том, что Бог в Писании — это личность с характером. Мы не находимся во власти прихотей греческих судеб.

Неправда, что будет, то и будет. Мы просто складываем руки и смиряемся. Нет, Бог — творец, хранитель, искупитель, завершитель. Он действует своим провидением.

Мы никогда не отрицали, что это таинственно, но это не фатализм. Мы имеем дело не с безличными судьбами и силами, а с живым и истинным Богом, который вечен и индивидуален. С другой стороны, есть подлинная человеческая ответственность.

Как я уже говорил в этих лекциях, я уверен, что основанием для того, что Бог отправляет людей в ад, являются их грехи. Полное изложение, их греховные мысли, слова и дела. Сокращение, обычно только их erga , их дела, их поступки, их действия.

Снова и снова, в каждом отрывке, независимо от того, используется ли в нем точная терминология или нет, людей судят по тому, что они сделали, и осуждают за то, что они сделали против святого и справедливого Бога. Какой параметр мы устанавливаем на этой стороне? Мы должны, даже отменяя фатализм с одной стороны суверенитета Бога, со стороны человеческой ответственности, мы должны отменять то, что философы называют абсолютной властью, наоборот. Наши действия значимы.

Как я уже сказал, важно, верят ли люди в Иисуса или нет, например. Но мы не можем заставить план создателя рухнуть сам по себе. У нас нет абсолютной власти, чтобы сделать наоборот.

Мы — существа. Мы не подрываем суверенный план Бога. Так что имеет значение, свидетель я или нет, верно? Верно.

Если я не буду свидетельствовать, это отменит Божий план по евангелизации мира? Вы шутите? Нет, он Господь. Да, я восстаю против него, если это так. И я не буду благословлен, и Бог не будет использовать меня, но это не значит, что он не будет использовать никого.

Итак, существо в конечном итоге не нарушает волю создателя. Решает ли это все наши проблемы? Нет, это загадка. Как в мире распятие Иисуса является величайшим преступлением и величайшим деянием Бога, наряду с его воскрешением, чтобы принести величайшее благо наибольшему числу?

Я не понимаю, но я верю в то, что сказал Бог. Сохранение Бога является причиной нашей стойкости. Сохранение и стойкость находятся в этой связи, в этой связи.

Сохранение вызывает настойчивость. Итак, если мы стоим за сохранение, то есть причинно-следственная связь. Если мы стоим за настойчивость и оглядываемся назад, то настойчивость — это результат Божьего сохранения.

То есть, это плод, результат, иногда свидетельство того, что Бог хранит свой народ. У меня нет времени давать подробные заметки по всем этим пунктам. Не только сохранение Бога сохраняет нас спасенными, но и наша стойкость является плодом сохранения.

Если мы начнем с Бога, то заметим, что он хранит свой народ. Его сохранение — конечная причина нашей стойкости. Есть много непосредственных причин, но конечная причина — это Божья благодать, Его побеждающая благодать.

Если начать с людей, то мы замечаем, что сохранение Бога приносит плоды в нашей жизни, включая настойчивость. Таким образом, наша настойчивость является подтверждением того, что Он хранит нас. Многие отрывки подтверждают это.

Иисус говорил о лжепророках и дважды предупреждал: «По плодам их узнаете их». Матфея 7:16 и 20. Само Писание говорит о сохранении, стойкости, уверенности и отступничестве.

Это происходит в книгах Нового Завета. Библия объединяет эти сохранение, стойкость и отступничество таким образом, что это помогает нам понять их и их взаимосвязь. Те же книги Нового Завета учат всем трем доктринам.

Сохранение, Луки 22:31 и 32. Упорство, Луки 8:4-15. Отступничество, Луки 21:16-19.

Сохранение, Иоанна 6:37–44. Иоанна 10:26–30. Упорство, Иоанна 15:1–8. Отступничество, Иоанна 13:21–30.

Сохранение, Римлянам 5:9 и 10. Римлянам 8:31-39. Стойкость, Римлянам 8:13.

Отступничество, Римлянам 11:17-21. То же самое и в 1 Коринфянам. Я не буду их читать.

Евреям, сохранение, Евреям 6 :13-20. Евреям 7:23-25. Упорство, Евреям 10:36.

Отступничество, Евреям 3:14. Евреям 10:26-39. Сохранение, 1 Иоанна 5:18.

Упорство, 1 Иоанна 5:16, 17. Отступничество, 1 Иоанна 2:19. Авторы Нового Завета говорили о Божьем сохранении, упорстве святых и отступничестве, не боясь противоречий.

Они верят, что Бог сохранил свой народ в безопасности, а также верят, что верующие, они также верят, что верующие должны продолжать до конца в вере, любви и святости, и что некоторые люди отступают от веры. Если только мы не обвиняем их в противоречии самим себе, чего я не буду делать, они не имели в виду, что необходимость упорства и предостережения об отступничестве отменяют истину сохранения. Они не имели в виду, что истина сохранения уменьшает необходимость для верующих упорствовать.

Они также не намеревались своим учением о сохранении свести на нет предупреждения об отступничестве. Мы не можем идеально сопоставить эти три доктрины. Сохранение является причиной стойкости.

Упорство — одно из свидетельств сохранения. Как я уже говорил ранее, хотя библейские предостережения имеют много целей, главная из них — отличить истинных верующих от ложных. Как уже говорилось ранее, апостольские призывы к святым упорствовать и предостережения от отступничества — одни из средств, которые Бог использует для сохранения своего народа.

Тем не менее, мы преклоняемся перед тайной божественного суверенитета и человеческой ответственности и не можем полностью объяснить их динамическое взаимодействие. Один отрывок в частности объединяет настойчивость и отступничество. 1 Иоанна 2:18 и 19.

Дети! последнее время. И как вы слышали, что придет антихрист, и теперь появилось много антихристов. Из этого мы узнаем, что последнее время. Они вышли от нас, но не были нашими.

Ибо если бы они были наши, то остались бы с нами. Но они вышли для того, чтобы стало ясно, что никто из них не наш. 1 Иоанна 2:18 и 19.

Тема Антихриста разделяет со многими библейскими темами черту «уже есть» и «еще нет». Антихрист последнего времени еще не появился, но Иоанн мог бы сказать, что уже в первом веке, цитата, пришло много Антихристов. Стих 18.

Иоанн определяет их как лжеучителей, которые посещали церкви Иоанна. Они внешне принадлежали Христу и его народу, но не принадлежали в более глубоком смысле. Они внешне казались христианами, но их отступничество показало, что они были ложными верующими.

Стих 19. Слова Иоанна показательны. Если бы они принадлежали нам, то остались бы с нами. Это второразрядное греческое условное условие.

Если бы они были нашими, но они не были нашими, они бы остались с нами, но они не были нашими. Истинно верующие, другими словами, упорствуют. Они не отступают.

И именно так вы произносите глагол, а не отступничество. Те, кто отступают, показывают, что они никогда не были подлинными верующими. Один отрывок из Нового Завета связывает воедино сохранение, настойчивость, уверенность и отступничество.

Евреям 6:1-20. Вот общая картина. Евреям 6:1-3 дает увещевание быть стойкими.

Евреям 6, стихи с 4 по 6 дают сильное предупреждение об отступничестве. Стихи с 7 по 10 дают уверенность в том, что большинство моих читателей спасены. 11 и 12 Евреям 6 дают увещевание быть стойкими, укреплять уверенность.

Стихи 13-20 Евреям 6 дают сильную уверенность в сохранении. После упрека, некоторого анализа, после упрека в их духовной незрелости в главе 5:11-14, автор призывает читателей к стойкости в 6, 1-3. Поэтому оставим начатки учения о Христе и перейдем к зрелости, стих 1. Далее следует сильное предупреждение об отступничестве, как это находится в Священном Писании. Цитата, ибо невозможно обновить покаянием тех, кто испытывает великие духовные благословения, мое резюме, и тех, кто отпал.

Это потому, что, во вред себе, они распинают Сына Божьего и выставляют Его на поругание, стихи 4-6. Далее автор приводит иллюстрацию двух видов земли. Оба получают царство Божьего благословения, и первый производит хорошую растительность, которую Бог благословляет, но второй производит только тернии и чертополох, бесполезен, и Бог готов проклясть его и сжечь, стихи 7-8. Два вида земли представляют истинных и ложных верующих соответственно. Автор хочет, чтобы его читатели идентифицировали себя с первым типом земли и проявили упорство.

После строгого предостережения и отличительного примера автор предлагает большинству своих читателей ободряющие слова в стихах 9 и 10. Хотя мы говорим так, возлюбленные друзья, мы уверены в лучшем и относящемся ко спасению, стих 9. Он предостерегает всю общину от отступничества, зная, что некоторые помышляют об этом, в то время как он остается уверенным в большинстве их спасения и стойкости. Он снова увещевает их терпеть, чтобы увеличить свою уверенность.

Цитата: теперь мы желаем, чтобы каждый из вас, для совершенной уверенности в надежде, оказывал такое же усердие до конца, дабы вы не обленились, но стали подражателями наследующим обетования верою и терпением, стихи 11 и 12. Часто упускаемые из виду, следующие восемь стихов приводят веские доводы в пользу сохранения Богом своих святых. Ранее я суммировал эти аргументы, показывая, что Бог дарует верующим окончательное спасение.

Здесь я просто перечислю их. Обещая это, 6:13. Подтверждая обещание клятвой, стих 14. Называя свою решимость неизменной, 17.

Напоминая нам о своей правдивости, стих 18. Называя нашу надежду на спасение якорем души, стих 19. Трижды описывая свой якорь как совершенно надежный, 19.

Учение о том, что Христос, наш предшественник, уже вошел на небеса ради нас, стих 19-20. И он утверждал вечность священства Христа, стих 20. Автор Послания к Евреям заключает четыре доктрины и сопоставляет четыре доктрины, а автор Послания к Евреям сопоставляет эти четыре доктрины в одном расширенном контексте, чтобы послужить своим читателям.

Поступая так, он увеличивает наше понимание. Ставя сохранение на последнее место и рассматривая его широко, мы подчеркиваем тот факт, что истинные верующие не могут отпасть. Бог сохраняет свой народ для окончательного спасения.

Автор считает, что призывы к упорству и предупреждения об отступничестве совместимы с сохранением. Как пастор, он знает, что церкви представляют собой смесь верующих и неверующих. Каждый член церкви нуждается в ободрении и наставлении, чтобы упорствовать в вере, любви и святости.

Некоторым необходимо сильное лекарство Божьего слова, чтобы пробудиться от болезни духовной летаргии. Христианам нужна крепкая уверенность, которая исходит из Божьих обещаний, служения Духа внутри и их хождения с Ним. Лидеры церкви должны преданно любить свою паству, увещевая их продолжать жить в вере, предупреждая их об опасности отступничества и поощряя большинство жить в уверенности.

Заключение. Как мы увидели, Бог есть начало, середина и конец нашего спасения. Божья благодать начинает его, и Божья благодать его завершит.

Мы будем упорствовать в святости, потому что Бог упорствует в благодати. Чарльз Хэддон Сперджен, его проповедь, Вся благодать. А в это время Божья благодать дает топливо для нашего духовного путешествия.

Сперджен хорошо сказал: между этим местом и небесами каждая минута, которую проживет христианин, будет минутой благодати. Когда мы в нужде, Божья благодать дает нам дерзновение. Давайте же с уверенностью приближаться к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать, чтобы помочь в нужде.

Когда мы находимся в грехе, Божья благодать способствует нашему покаянию и содействует нашей святости. Цитата: явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские страсти, жили целомудренно, праведно и благочестиво в нынешнем веке. Титу 2:11 и 12.

Когда нам нужна сила, чтобы продолжать служить Богу, Божья благодать дает нам силы, как свидетельствует Павел. Цитата: Я более всех их, апостолов, потрудился: не я, впрочем, а благодать Божия, которая со мною. Первое Коринфянам 15:11.

Когда мы устали и слабы, Божья благодать укрепляет нас, как свидетельствует Павел. Цитата: «Довольно для тебя благодати Моей, ибо сила Моя совершается в немощи». Когда мы начали эти лекции, мы сказали, что имеем дело с применением спасения с двумя исключениями: первая тема и последняя.

Первое — это Божье избрание, которое, конечно, не является частью применения спасения, но это очень похоже на Божье планирование спасения до сотворения мира. Здесь, в конце рассмотрения этих конкретных доктрин, прежде чем мы попытаемся соотнести их с некоторыми более крупными библейскими темами, но здесь, в конце осторожного рассмотрения различных доктрин, мы снова идем на этот раз не до, а за пределы применения спасения и имеем дело с вечной жизнью и прославлением. Вот библейское резюме учения Библии о вечной жизни.

В Ветхом Завете жизнь обычно относится к физической жизни и благословению. Хотя фраза вечная жизнь встречается в Данииле 12:3, другие тексты также предвещают, что она встречается только в Данииле 12:3, само выражение вечной жизни. Другие тексты также предвещают учение Нового Завета, особенно те, которые предсказывают воскресение мертвых, и некоторые Псалмы, которые используют слова жизнь или вечно.

Авторы Нового Завета иногда использовали слова Ветхого Завета для обозначения физической жизни, типологически жизни в грядущем веке. За пределами Иоанновых писаний вечная жизнь в Новом Завете в основном направлена на Эсхатон, на жизнь в грядущем веке, когда верующие будут наслаждаться вечной жизнью с Богом в Иисусе Христе и через него. Мы видим этот эсхатологический акцент в Иуды 21, цитата: сохраняйте себя в любви Божией, ожидая милости от Господа нашего Иисуса Христа для вечной жизни, закрытая цитата.

Верующие ждут милости, которая будет излита на них в последний день, и наградой будет вечная жизнь в тот день. Иоанн, однако, подчеркивает, что верующие наслаждаются вечной жизнью сейчас, в этот настоящий злой век. Дар последнего времени уже проник в этот текущий век.

Такая жизнь будет завершена при воскресении, но верующие могут быть уверены сейчас, что они обладают вечной жизнью. Эсхатон вторгся в этот век. Жизнь будущего дана тем, кто доверяет Иисусу Христу сейчас, по крайней мере, в предвкушении будущего, тем, кто следует за ним как его ученики в исповедании и жизни.

Краткое библейское резюме прославления. Прославление в Новом Завете — это, несомненно, будущее благословение, хотя один отрывок показывает, что оно также и настоящее. Во-вторых, Коринфянам 3:18, 318, где говорится о верующих, которые сейчас по благодати Божьей переходят от славы к славе.

Тем не менее, верующие сейчас не обладают полной славой, которая будет у них, когда вернется Христос. Обещание славы воодушевляет верующих во время нынешних страданий, напоминая им о великолепии и красоте, ожидающих их. Слава гарантирована тем, кто предузнан, предопределен, призван и оправдан.

Те, кого призвал Бог, непременно получат вечную славу, поскольку призвавший их Бог укрепит их до конца, а конечная цель прославления верующих заключается в том, чтобы Бог был вечно восхвален за то, что излил на них такую благодать. У меня есть несколько кратких заметок о вечной жизни и прославлении, а также систематические формулировки. Вот мои головы.

Восстановленный в славе. Характеризующийся славой, прошлым, настоящим и будущим. Соответствующий образу Христа.

Участие в славе Христа. Живые с прославленными телами. Пребывание в обновленном творении.

Систематические формулировки, вечная жизнь и прославление. Восстановлены к славе. Мы были созданы по образу Божьему, чтобы поклоняться и являть Бога, но мы все отказались признать славу Божию и вместо этого искали своей собственной славы.

Из-за этого мы лишились славы, которую Бог предназначил нам как носителям своего образа. Однако по своей благодати и через союз со Христом, совершенным образом, Бог спасает нас, восстанавливая нас как полных носителей образа, чтобы мы могли участвовать и отражать славу, к которой мы стремились все это время. Таким образом, мы являемся получателями славы, претерпеваем трансформацию через славу и будем соучастниками славы.

Наше спасение не только от греха, но и от славы. Мы, которые заменили славу Божию идолами, мы, которые восстали против славы Божией, были, есть и будем полностью преобразованы той самой славой, которую мы презрели и отвергли. Римлянам 1:18-31.

Римлянам 3:23. Римлянам 8:28-30. Римлянам 9:23.

2 Коринфянам 3:18 . Еще раз. Римлянам 1:18-31. Римлянам 3:23. Римлянам 8:28-30. 9:23.

2 Коринфянам 3:18. Характеризуется славой, прошлым, настоящим и будущим. Наша слава во Христе действительно является прошлым, настоящим и будущим.

Нам уже дана слава, как говорит Иисус, цитата: Я дал им, Отче, славу, которую Ты дал Мне, да будут едино, как Мы едино. Иоанна 17:22. Мы преображаемся от славы в славу, как выражается Павел.

Вот 2 Коринфянам 3:18. Мы все открытыми лицами, как в зеркале, смотрим на славу Господню и преображаемся в тот же образ от славы в славу. Это от Господа, Который есть Дух.

2 Коринфянам 3:18. И мы ожидаем славы, как описывает Павел. Цитата, хвалимся надеждою славы Божией.

Римлянам 5:2. Наше будущее прославление последует за славным возвращением Христа. Титу 2:13. 1 Петра 4:13.

И это связано с обновлением космоса. Римлянам 8:19-23. 2 Петра 3:13.

Римлянам 8:19-23. 2 Петра 3:13. Все это как народ Божий, все мы как народ Божий, и живые, и воскресшие мертвые, будем прославлены вместе.

1 Фессалоникийцам 4:15-18. 1 Коринфянам 15:51-52. Сообразуясь с образом Христа.

Образ Божий, по которому мы были созданы, Бытие 1:26-27, все еще существует в нашем существе. Его функция была запятнана в грехопадении, но постепенно восстанавливается во Христе. Колоссянам 3:9-10.

Ефесянам 2:22-24. Оно будет совершенным только тогда, когда Христос, истинный образ, 2 Коринфянам 4:4, Колоссянам 1:15, могущественно преобразит нас в свой образ в воскресении. Цитата, Филиппийцам 3:21.

Он преобразует тело нашего смиренного состояния в подобие Своего славного тела силой, которая позволяет Ему все подчинить Себе. Филиппийцам 3:21. Синклер Фергюсон в своей книге о Святом Духе указывает, цитирую, что образ и носители образа едины в духе до конца, так что когда Христос является во славе, носители образа едины с Ним в этой славе.

Колоссянам 3:4. Мы воскресли во Христе, со Христом, Христом, чтобы быть подобными Христу. А пока мы познаем в вас Христа, упование славы. Колоссянам 1:27.

Участие в славе Христа. Павел пишет, цитата: «Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас» (Римлянам 8:18) .

Поразительно, но прославление означает, что воскресшие святые видят славу Христа и преображаются ею. Чтобы мы могли принять в ней участие, Бог произведет, цитирую, для нас абсолютно несравненное вечное преизбыточное преизбыток славы. 2 Коринфянам 4:17.

В ответ на молитву Иисуса мы увидим его славу. Иоанна 17:24. И это видение преобразит нас.

Филиппийцам 3:21. 1 Иоанна 3:2. Чтобы мы действительно стали участниками Его славы. 1 Петра 5:2. Бог заранее приготовил нас к славе.

Римлянам 9:23. От начала и по благодати Своей Он приведет многих сынов в славу. Евреям 2:10.

В конце концов, живые с прославленными телами. Хотя в смерти наши духи сделаны совершенными. Евреям 12:23.

Прославление подразумевает искупление наших тел. Римлянам 8:23. Будет преемственность между нашими нынешними телами и нашими воскрешенными телами.

Воскресшие тела, стих 11. Также будет разрыв, ибо наши новые тела будут нетленными, славными, сильными и бессмертными. 1 Коринфянам 15:42-54.

Будет и физическое и духовное. Стих 44, что означает не нематериальное, но управляемое духом. Обитание в обновленном творении.

Как верующие, мы являемся микрокосмом окончательного искупления космоса. Макрокосма. Цитата, само творение также будет освобождено от рабства тления в славную свободу детей Божьих.

Римлянам 8:21. Бог исполнит свое предназначение для своего творения, избавив его от проклятия. Откровение 22:3. И усовершенствуя нас.

1 Фессалоникийцам 5:23. И совершенствуя. 2 Петра 3:13.

Фергюсон хорошо выразился. Цитата, завершение этого прославления ожидает эсхатон и служение духа в воскресении. Здесь также образец его работы таков, как во Христе, так и в верующих, и, как следствие, так и во вселенной. Закрыть цитату. Фергюсон *, Святой Дух* , страница 249.

В нашей следующей лекции мы начнем думать о спасении с точки зрения теологических тем, показывая, как эти темы пересекаются во многих доктринах, которые мы изучали в этих прошлых лекциях.

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о Спасении. Это сессия 20, Сохранение и Упорство, Часть 4, Систематические Формулировки, Отступничество, Вечная Жизнь, Слава.