**罗伯特·彼得森博士，《救恩》，第 7 节，
《选举系统公式》，第 2 号**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于救赎的教学。这是第 7 节，选举系统公式，第 2 节。

我们正在学习圣经中的救赎教义，特别是选举教义。

我们仍在追寻拣选的时间，即拣选是在创世之前。提摩太后书 1:9 也提到了创世之前的拣选。上帝拯救我们，不是按我们的行为，而是按他自己的旨意和恩典，这恩典是在万古之先，在基督耶稣里赐给我们的。

上帝在时间之前，也就是所谓的永恒过去，就赐予了我们拯救的恩典。再一次，前世的选举先于我们的信仰。启示录两次提到，如果人们的名字没有被记录在生命之书中，那么他们就会追随野兽，从创世之初开始。

启示录 13:8，所有住在地上的人都要拜那兽。所有名字从创世以来没有被写在被宰杀的羔羊生命册上的人。这些话有不同的表达方式，我现在就不说了。

兽，启示录 17:8，你所看见的兽，先前有，如今没有，并且即将从深渊上来，走向毁灭。那些住在地上，名字从创世以来没有被记在生命册上的人，当他们看到先前有，如今没有，并且即将出现的兽时，会感到惊奇。名字写在生命册上意味着被登记在上帝之城，而名字被省略意味着没有被登记。

由此可见，积极与消极都是从世界的基础开始的，也就是从创世开始的。只有上帝才能拣选，而且是在创世之前就拣选了，这意味着拣选和随后的救赎都是出于上帝，而不是基于预见到的人类信仰或行为。这正是我们在探究拣选的基础时发现的。

拣选的基础是神的爱和旨意。圣经始终将拣选的基础放在神身上，而不是我们身上。具体来说，圣经将神的旨意和爱作为拣选的根据和基础。

旧约讲述了上帝为何在地球上所有国家中拣选以色列。因此，只有以色列属于上帝。申命记 7 :6-8 指出，耶和华你的上帝在地球上所有民族中拣选了你作为自己的子民。

耶和华眷顾你们，拣选你们，并非因你们的人数多于万民，原来你们的人数在万民中是最少的，乃是因耶和华爱你们，又守他向你们列祖所起的誓。申命记 7:6-8 抱歉，我之前说错了，那是在申命记 5 章。是的，他们是万民中人数最少的。他们是一对夫妻，亚伯拉罕和撒拉，他们生孩子已经死了，就像死了一样。

上帝选择以色列的背后是上帝的旨意和爱。上帝选择以色列绝对不是因为他预见到以色列会信奉和服从。因为他反复将以色列人描述为顽固的民族。

出埃及记 32:9 33:3 和 5，34:9 申命记 9:6 和申命记 `13:10, 16 31, 27 再说一次。出埃及记 32:9 33:3 33:5 34:9 申命记 9:6 和 13:10, 16 31, 27 哦，还有尼希米记 9:16 和 17。斯蒂芬谈到了他的同时代人以及他的先辈。

引用，你们这些硬着颈项、心和耳朵未受割礼的人。耳朵未受割礼？你们总是像你们的祖先一样抗拒圣灵。使徒行传 7:51 保罗是圣经中关于基督徒选举的最多产的老师。

他将其基础置于上帝的爱与意志之上。三个例子就足够了。首先，在《以弗所书》第 1 章中，我们了解到上帝因爱选择了我们。

他预定我们通过耶稣基督成为他的儿女。按照他旨意的目的，赞美他荣耀的恩典。在我看以弗所书 1 章的细节之前，我们应该先看看以弗所书 1 章。在我们从中得出神学之前，三段伟大的选举经文值得我们关注。

以弗所书 1:3-14 是希腊语中的一个大句子。多年前我从 Herman Ridderbos 的一本书中学到，这本书对我来说非常重要。保罗，他的神学概述。

把这段伟大的经文分成三部分。根据介词副歌，第 6 节，赞美他荣耀的恩典。第 12 节，接近结尾，赞美他的荣耀。

在这段经文的最后，赞美他的荣耀。如果我们这样做，我们就有三个段落，我把它们称为段落。第一段突出了天父的工作。

第二个，圣子，是唯一提到救赎的地方。第三个是唯一提到圣灵的地方。圣父，第 1 节：6。

圣子，7:12。圣灵，13:14。不仅如此，保罗还将救赎之工分配给三位一体的每一位。

圣父的工作是拣选，第 11 节中又重新提到了这一点。圣子的工作是通过他的血进行救赎，在第 11 节中又重新提到了这一点。圣灵是圣父的代理人，负责封印上帝的子民。

他是印记，圣灵不是印记者。圣父是印记者，他印记了我们与圣子的结合。而给予我们的印记是圣灵。

圣父、圣子、圣灵、拣选或预定、救赎、封印。在这个框架内，我们看到三位一体的和谐。圣父选择一群人，圣子救赎一群人。

父神用圣灵来印证那些相信的人。回到我们的笔记，回到我们的讲课材料。在《以弗所书》第 1 章中，我们了解到上帝选择了我们。

因着爱，他按着自己旨意所喜悦的，预定我们藉着耶稣基督得儿子的名分，使他荣耀的恩典得着称赞。几节之后，他说，我们也在基督里得了基业，第 11 节，因为我们是那位随己意行作万事的，照着他旨意所预定的。保罗的教导是明确的。

上帝根据他的爱来选择，第 4 节。出于爱，他预定我们被收养。上帝根据他的旨意来选择我们。再次重申，我们在提摩太后书 1:9 中发现的同一个词“目的”。预言。

事实上，第 11 节与圣经中的任何经文一样有力。在祂里面，我们已得着了基业，这是预定的，并且按着祂的旨意承受这一切，祂按着祂旨意所预定的做万事。呼！拣选是按照上帝的旨意、目的、计划和忠告。

而且它是基于爱。反映旧约的先例，上帝的旨意和爱是他从所有国家中选择以色列的原因。上帝这样做公平吗？上帝有义务不选择任何国家。

此外，最终，他选择以色列人的计划是要拯救世界。现在，以色列要成为外邦人的光，比以前更好。因此，我们在旧约中只看到一些埃及人与以色列人一起出埃及的暗示。

约拿不情愿地前往尼尼微。耶利哥被毁时喇合和她的家人。这些都暗示了这些事情。

但以赛亚预言了上帝的计划，让弥赛亚和他的子民成为万国之光，而使徒行传也实现了这一计划。在新约中，新以色列是耶稣，然后是他的十二门徒（并非偶然），十二个门徒取代了十二个部落，基督教会、新以色列、上帝的以色列（加拉太书 6 章）将福音带给了全世界。罗马书 8 章是另一段伟大的选举经文。

我只需要对这些伟大经文的背景进行一些研究，然后再继续回顾并从中得出神学。罗马书 8、18 至 39 章是圣经中关于上帝保护圣徒的最有力的经文。我们将在后面的讲座中讨论这段经文，以了解保护或永恒安全的教义。

现在，我们来看看罗马书 8:28 至 30。我们知道，对于那些爱神的人来说，万事都互相效力，叫爱神的人得益处。对于那些按他的旨意被召的人来说。

因为他预先所知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子。他预先所定下的人，又召他们来；他所召来的人，又称他们为义。

那些他所称义的人，他也荣耀他们。8:28 是名副其实的。我们知道，对于那些爱上帝的人，万事都互相效力，叫他们得益处。

上下文中的万事万物都是指前面几节经文中当前的考验、苦难和挣扎。第 18 节，我想，现在的苦楚若比起将来要显给我们的荣耀就不足介意了。我们知道，凡事都互相效力，叫爱神的人得益处。

为那些按祂旨意被召的人。第 4 节第 29 节以这个连词 gar 开头，这里是因果关系。第 29 节和第 30 节如何表明万事互相效力，叫爱神的人得益处？答案是这样的。

我们坚信，上帝所做的一切都是为了他的子民的利益，那些爱他的人，因为他自始至终都为他们谋求最大的利益。这是sunum bonum，可以想象到的最大利益，即他们的救赎。

特别地，这里上帝是五个过去时动词的作者，这些动词都是未指定或不定过去时。上帝预知、预定、呼召、称义和荣耀。上帝是主语，是作者。

这五个动词每个都表示得救。哦，但它们之间有细微差别。当然，预知与荣耀不同。

虽然都是讲救恩，这些动词的对象是什么呢？他所预知的，一直到最后。都是同一个对象。

他预知谁，他也预定谁。他预定谁，他也呼召谁。我忘了这是什么文学手法了。

朱迪·冈德里·沃尔夫，米罗斯拉夫·沃尔夫的妻子。 *《保罗和毅力*》是一本关于毅力的非常好的书。突出了语言的这种前后交替的特点。

就这样，他所预定的人回去了。他也称这些人为前进的人。

他召唤的人回去了。这些人也构成了联系。清教徒称之为金链，这其实也不错。

非常接近了。这是个叫做“高潮”的修辞手法。高潮，就是这样。

Blas de Brunner 和 Funk，我们会验证这一点。标准希腊语法，Blas de Brunner 和 Funk。高潮，它后退、抓住并向前。

它表明的是所谈论主题的连续性。或者所谈论的对象。在这里，上帝动词化了他的子民。

上帝，而不仅仅是动词，动词化了他的子民。上帝预知、预定、呼唤、称义并荣耀了他的子民。上帝是每个动词的作者。

它们全都是过去时。令人惊讶的是，当罗马人收到这封信时，荣耀肯定是未来，而荣耀也用的是过去时。就像我说的，这是最有力的保存段落。

你为什么这么说？因为有这样的证据。但同时，整篇文章都是对保存的持续思考。这就是它如此强大的原因。

这不仅仅是一节经文来教导这一点，这很好。整段经文使用了四个不同的论点。第一个是上帝的计划。

上帝预知的人，他预定了他们。对不起，他预知他们，他荣耀他们。他们荣耀是如此确定，以至于上帝可以把它放在一般过去时中，与其他动词一起。

预知，这难道不符合亚美尼亚人的观点吗，上帝预知他们的信仰？不，因为对于每个动词，主语是上帝，上帝的子民是宾语。也就是说，语义关系是上帝作为知者与他的子民作为知者之间的关系。这方面的背景是我们的文本，其中上帝说他知道地球上所有国家中的以色列。

这是阿摩司书中的一句好诗，但我把它弄丢了。很抱歉。在地球上的所有国家中，我只认识你。

上帝难道不知道其他人吗？是的，他知道。从理智上讲，从认知上讲，他知道，但他并没有把他的爱放在所有人身上。哦，他是以一种普遍的恩典来爱他们的，给他们雨水、阳光、祝福和家庭生活的祝福等等。

但他并没有像对待以色列人那样与他们立约并拯救他们。因此，正如我们稍后会看到的那样，上帝预先爱着他的子民。他预先爱着的人，他预定了，他选择了救赎。

他呼召那些他预定的人，通过传福音有效地将他们召集到自己身边。他称义的人，他根据基督的义，在神和人的眼中称他们为义人。他称义的人，他荣耀他们。

信徒将来的荣耀，他们将看到基督的荣耀。他们将参与其中，并被改变、被改造。我明白我在说什么吗？几乎没有。

这太奇妙了，甚至无法完全理解。但是我们将看到上帝的荣耀，而不会被消灭。我们将分享即将到来的荣耀，我们将变成荣耀的人类，拥有荣耀的身体，适合与上帝的所有子民一起在新地球上永生。

让我顺便讲一下《罗马书》第 9 章。我们需要了解这些段落及其背景，以便从中得出神学。《罗马书》第 9 章是经典文本，是选举或预定论教义的经典文本。

罗马人所经历的这一时刻意义重大。根据《使徒行传》第 2 章，五旬节的朝圣者包括来自罗马的犹太人。他们中的许多人也得救了，因为他们听到了以他们的语言超自然地传讲的福音，并把福音带回来。

就像最初其他基督教会一样，它无疑是罗马的希伯来基督教会。然而，随着时间的推移，外邦人信了主，他们教会的人数超过了犹太人。根据罗马书第 14 章，这引起了麻烦。

保罗实际上批评了犹太信徒。好吧，批评的对象是外邦人和犹太信徒。外邦信徒，尤其是因为他是外邦人的使徒，而外邦人占主导地位，他们不顾别人的感受，这是对他们犹太兄弟的恰当形容。

星期五晚上，他们正在享用烤虾和香肠，这让犹太基督徒感到震惊。保罗说，你可以随心所欲地吃虾和热狗，也可以吃培根，但不要在你的兄弟面前这样做，也不要公开在星期五晚上这样做。私下做吧。

他们不只是在星期日敬拜主。我的意思是，他们只在星期日敬拜主。他们不尊重犹太人遵守犹太安息日、新月和其他犹太节日、逾越节等。

保罗说，外邦人理应不必参与这些事情，但他们应该更加尊重他们的犹太兄弟，讽刺的是，犹太兄弟是较弱的兄弟。因此，我们更好地理解了为什么在这本书中，从第 1 章第 16 和 17 节的主题陈述开始，保罗反复对犹太人和希腊人说保罗正在努力治愈。哦，他写罗马书有多个目的，它原来是一篇系统论文，但它是一篇语境化的系统论文。

哦，这是他对罗马教会的介绍，他以前没有去过那里。它表达了他想去拜访他们的愿望。他想给他们带来一份精神礼物。

他确实像在他的著作中一样系统地阐述了许多重要的基督教教义。但他也试图治愈因种族分歧而四分五裂的教会。罗马书 14:10。

你为什么论断你的弟兄？你为什么轻视你的弟兄？所以，14:13，我们不要再彼此论断，倒要定意不给弟兄设置绊脚石或障碍。你不想庆祝逾越节。那是你自己的事，但不要在你的教会里犹太基督徒弟兄面前大惊小怪。

那是不对的。你被它们绊倒了。而且你想吃什么就吃什么。

耶稣宣称所有食物都是洁净的。但不要让你的兄弟受到丑闻。第 20 节说，不要为了食物而破坏上帝的工作。

一切确实都是干净的。如果犹太基督徒仍然想遵守犹太教规，那是他们的事。但任何人因吃东西而使他人跌倒都是不对的。

如果你必须这样做，并且你绊倒了其他信徒，那么这不是基督徒的自由。我喜欢罗马书 15:17。这是我的……对我来说，这是一节非常重要的经文。

罗马书 15:5 至 7。我说的是 17 吗？抱歉，是 5 至……愿忍耐的上帝，罗马书 15:5，和鼓励赐予你们，使你们在罗马的犹太人和外邦人，与基督耶稣同在，彼此和睦相处。这样你们就可以同声荣耀我们主耶稣基督的上帝和父。因此，你们要彼此欢迎，就像基督欢迎你们一样，以荣耀上帝。

你可能有着坚定的神学信念。你应该很清楚我也有。但其中一个信念就是教会合一的教义。

以弗所书 4 章说，只有一个教会，我们要维护这个团结。这些信念之一就是爱的教义。信徒要彼此相爱、彼此接纳，正如罗马书 15:7 所说，就像基督接纳我们一样。

所以，是的，要适当地保持你坚定的神学信念。有些事情比其他事情更重要。如果我不能向信徒伸出友谊之手，即使我们在小事上意见不一，即使我们在一些我心目中很贴近但不是福音和最重要的事情上意见不一，那么我肯定有问题，我的教义并不像我想的那么纯粹，因为圣经有爱、友谊、和平、与其他信徒团结等等的教义。

天哪，我写的书捍卫加尔文主义，但我的目标是将那些与我不同意、认识主的人视为基督的信徒，并被他所爱。无论如何，除了五旬节之外，犹太基督徒回到了罗马，并及时建立了希伯来基督教会。值得称赞的是，他们接受了外邦信徒，这对他们来说很难，因为这些人的信仰方式截然不同。

我的意思是，他们是异教徒。这很难。你看到那些人吃什么了吗？等等。

他们看起来不像我们。我的意思是，发生了什么事？这很难。嘿，他们认识耶稣。他们是我们的一部分。但随着时间的推移，他们的人数超过了犹太人，所以在罗马书 11 章中，保罗可以说，我写信给你们外邦人，这是一个以外邦人为主的基督教会，也有一些犹太人。

他们的教堂现在变成了教堂，而他们却是少数派，犹太人。那么，犹太基督徒的抱怨是否合理？这是一个合理的问题。他们恭敬地向上帝祈求，罗马书 9 :6 反映了这一点。

主啊，我的天啊，亲爱的主啊，以色列曾经是上帝唯一的子民。我们已经相信了耶稣，我们很高兴，但上帝对以色列的话语落空了吗？主啊，我们恭敬地问。无论如何，那是在他们心中。

保罗在 9:1 至 5 节中颂扬了作为以色列民族的伟大祝福。第 5 节说，他们属于族长。上帝没有把亚伯拉罕、以撒和雅各赐给外邦人。

而从他们的种族，犹太种族，亚伯拉罕和莎拉的血统后裔，从肉体上看，这是个奇迹，是基督，是应许之人，是弥赛亚，他的神是万物之主，永远受祝福，阿门。但这并不意味着神的话失败了。我试图从历史的角度来阐述这个背景，因为这很重要。

它帮助我们理解罗马书第 9、10 和 11 章，这些章节对于理解很多事情都非常重要。让我来回答这个问题。或者让我解释一下保罗的表达。

这并不是说上帝的话语失败了。ESV。因为他给出了三个不同的答案，显然是互补的答案。

这是罗马书第 9、10 和 11 章中的上帝之言。简而言之，上帝之言从未失败，罗马书第 9 章。上帝拯救了那些他主权选择拯救的犹太人。那么，这取消了人类的责任，对吗？我们做什么都无所谓，对吗？错了。

第 10 章。上帝的话没有落空。不信的以色列人因不信而得到了应得的惩罚。

上帝公正地让他们为拒绝主耶稣基督而承担责任。呼。哇。

你的意思是这些真理在某种程度上是互补的吗？是的。它们难道没有秩序吗？是的，它们有秩序。上帝就是上帝。

上帝是第一位的。但上帝的绝对主权却不是第一位的。我的天啊。

它不可能比绝对主权更强大。难道制造者没有权利制造他想要的器皿吗？你是谁，竟敢和上帝争辩，老头子？呼。天哪。

它非常强大。但它不会破坏人类真正的责任。正如约翰·弗雷姆在他杰出的系统神学著作中提醒我们的那样，显然，从圣经的角度来看，责任和义务并不总是意味着能力。

这本书是保罗讲授原罪的书。世界因亚当的原罪而受到谴责，见罗马书 5 章 12 至 19 节。这本书是保罗讲授恩典、主权和宿命论之前讲授的书，天哪，这些内容见第 9 章 1:18 至 3:20 节。

世人因其罪孽而跪倒在上帝面前。上帝的话语没有失败，罗马书第 9 章。上帝全权选择他想要拯救的人，犹太人和外邦人。上帝的话语没有失败，第 9 章。不信的以色列因其不信而得到了应得的惩罚。

上帝的话语没有失败，第 11 章。上帝对以色列民族的使命尚未完成。因为上帝的恩赐和呼召是不可撤销的，所以他不会收回它们。

哦，这很成问题。这很成问题。因为以色列，一世纪以来的以色列，与上帝的关系很不寻常，罗马书 11:28。

就福音而言，以色列人是神的敌人，因为你们这些外邦人已经得到了福音。就拣选而言，他们是蒙爱的。哇，哇，哇，等一下。

他们是敌人，也是被爱的？没错。罗马书 11:28。就福音而言，犹太人是你们外邦人的敌人。

至于选举，他们因祖先的缘故而被爱戴。因为，另一个解释是，上帝的恩赐和呼召是不可撤销的。这能保证以色列民族的未来吗？善良的人不同意。

我认为不一定如此。我认为这保证了上帝将拯救许多以色列人，按照肉体来说。以色列的意思与罗马书 9-11 中的意思相同。

亚伯拉罕和撒拉的血缘后裔。以色列民族。那么，以色列还有未来吗？我相信有。

从另一个角度，从末世论的领域来看，我的结论之一是，末日的每一个主要主题都既是已经实现的，又是尚未实现的。它现在部分实现，最终完全实现。在末日来临之前。

接近末世、第二次降临和周边事件以及同时发生的事件。这与此有何关系，因此所有以色列人都将得救？在罗马书 11:26 中，所有以色列人都将得救。

适用情况如下。我的理解是，所有以色列人都会得救。我应该结合上下文来理解。

免得你自以为聪明，11:25 弟兄们，我不愿意你们不知道这奥秘。以色列人有几分是硬心的，等到外邦人的数目添满了。

这样，所有以色列人都会得救。我认为，得救的就是以色列民族，亚伯拉罕和莎拉的后裔。这就像其他所有主要的末世论主题一样，既已到来，又尚未到来。

也就是说，犹太人是在基督复临之间得救的。但我确实认为，基督复临时，犹太信徒将大批涌现。如果你愿意的话，可以称之为最后的日子。

所以，总结一下，在我们真正回到选举论之前，我认为这很重要。罗马书第 9、10 和 11 章处理的是同样的问题。上帝对以色列的承诺是否已经落空？当然没有。

这会给上帝本人带来不好的影响。不，上帝的承诺并没有失败。神圣的陶工拯救了他所选择要拯救的人。

尤其是在犹太人中，但也包括外邦人。根据第 9 章。不，上帝的承诺没有失败。就像整个旧约故事、耶稣和福音书以及使徒行传中一样。

在这里，以色列因不信而得到了应有的惩罚。以色列追求正义。但它不是凭着信仰，而是凭着律法。

基督是律法的终结，使所有相信的人都得着义。但以色列对上帝怀有热忱，但并非出于知识。总的来说，他们拒绝了他们的弥赛亚。

他们因不信而自食恶果。上帝要他们为此负责。这就是神学相容论。

绝对的神圣主权，罗马书第 9 章。真正的人类责任，罗马书第 10 章。两者都是真的。其中有秩序。

上帝是第一位的。我们的责任是第二位的。我坚持这两点，因为圣经就是这么说的。

神对以色列的应许落空了吗？没有。第11章。他现在正在拯救相信的以色列人。

他会这么做，因为他的天赋和使命是不可撤销的。他不会背弃它们。

他还会拯救许多以色列人。在这个框架内，第 9 章，我应该稍微运用一下思维流，因为它很强大。

这并不是说上帝的话语落空了，9:6。因为不是所有以色列的后裔都是以色列人。他们不是亚伯拉罕的子孙，因为他们是亚伯拉罕的后裔。

但从以撒生的才要称为你的后裔。这意味着肉身所生的儿女不是神的儿女，但应许所生的儿女才算作后裔。啊哈！这难道不符合阿民念体系吗？神预见了应许。

有时，新约中的“应许”一词意味着福音，对吗？对。那么，这里是不是说上帝做出了应许，上帝预见了谁会相信应许，并且他选择了他们？不是的。下一行显示了他所说的“应许”的含义。

这是承诺。这是明年这个时候的承诺。我会回来，莎拉会生一个儿子。这是上帝的旨意。

尽管萨拉嘲笑上帝，但上帝的话语还是应验了。哦，上帝说了最后一句话，给孩子取名为伊扎克。他笑了。

上帝是仁慈的，不是吗？不仅如此，当利百加从一个男人，我们的祖先以撒怀了孩子时，虽然他们还没有出生，也没有做过任何善恶，但为了上帝的拣选承诺能够继续下去，不是因为行为，而是因为呼唤者，她被告知，大儿子要服侍小儿子。正如经上所写，雅各，我爱你，所以我恨恶它。保罗所做的是，他简要回顾了救赎历史中的重要方面，他的观点是上帝主权地按照他的意愿行事。

他对以色列的承诺没有落空。他让一对几乎已经死去的夫妇生下了以撒。他以主权实现了上帝的主权承诺。

此外，在下一代，在雅各和以撒出生之前，上帝主权地说道，“我要拣选这一个，不拣选那一个。”具体来说，保罗说，这是为了让上帝拣选的目的得以实现。保罗预料到人类会反对。

第 14 节，那么我们该说什么呢？上帝不公平吗？在他们出生之前，他怎么能选择其中一个而不选择另一个呢？答案：绝对不是。你不明白神的特权。这已经在《出埃及记》中了，因为他对摩西说，我要怜悯谁就怜悯谁，我要怜悯谁就怜悯谁。

这是展示的地方。我要把事情准备妥当。罗马书 9，罗马书 9，15。

是的，代词是单数。这是一个例子。当然，圣经的大多数受众都是教会，所以选举是复数。

但在这里，我要怜悯我所怜悯的人，我要怜悯我所同情的人。这些都是单数代词。 whoms这个词每次都是单数。

所以，这不取决于人的意志或努力，而是取决于仁慈的上帝。具体来说，人的意志被排除在外。我以为上帝选择我们是基于我们用我们的意志去相信他的，不，不，不。

得救并不取决于人的意志或努力。从字面上看，它说不是。因此，这不是那定意的，也不是那奔跑的，而是那施怜悯的神，而是那施怜悯的神。愿意就够清楚了。

这不是人的意志，不是人的行为，不是行使人的意志。跑步的人，这是行动的隐喻。我今年 73 岁了。我曾经慢跑。我曾经跑步。我曾经慢跑。现在我走路。我称它为快。你可能不称它为快。

如果你是年轻人，我想你们很多人都是。但你猜怎么着？我喜欢它。感觉很好。

它让我继续前进。但无论如何，这仍是一种努力，至少对这个老家伙来说是这样。显然，这不是自愿的。

救赎不是人的意志，也不是人的奔跑，即展示、运用人的力量、努力奋斗，而是上帝的救赎，因为我们需要怜悯，所以他向我们显出怜悯。然后保罗谈到救赎历史中的另一个片段，法老和以色列人被奴役。主对法老说，我兴起你就是为此，我要在你身上彰显我的权能，我要我的名传遍天下。

那么，上帝怜悯谁呢？我确信它仍然是单数，但我偶尔会犯错误，我不想这样做。经文是 18。又是单数。

谁和谁？他怜悯他所愿意怜悯的人，也使他所愿意使之刚硬的人。有时，选举是针对个人的。

上帝有怜悯之心。事实上，这里有一个递进。上面说的是，他对他所希望怜悯和同情的人有怜悯和同情。

现在，这是积极的和消极的。他怜悯他所愿意怜悯的人，也使他所愿意使之刚硬的人。这里的重点不是人的意志，特别是否认人的意志，而是神的特权。

上帝是主。主在这种背景下拯救。再说一次，系统的力量在于，它专注于某件事。

它的弱点在于它专注于某件事。从罗马书第 9 章，你很容易就成了极端加尔文主义者。千万别！它正处于一本赞美福音的书中。天哪。

罗马书 1:16, 17 的整个目的是，这本书的主题是福音。罗马书 10 章说，凡信主的，就必得救——罗马书 10 章中有一节关于福音的详尽论述，讲道的必要性，等等。

所以，不要成为极端加尔文主义者。请你成为平衡的加尔文主义者。就这样。

所以，我再次强调，我喜欢第 14 节和第 19 节。它们让我明白我的解读基本正确，因为它提出了这些反对意见。上帝会怜悯他想要怜悯的人，也会使他想要使之刚硬的人变得刚硬。

等一下！哇哦！你的意思是，他是这个意思吗？这个反对意见在那个解读中完全有道理。你会问我为什么他还挑毛病。谁能抗拒他的意志？这是一个很棒的反对意见，表明我们理解正确。这节经文是为了强烈强调这些事情中的神圣特权。

你是谁，竟敢向上帝顶嘴？保罗说，坐下，闭嘴。你没有权利……哦，如果我是上帝，我会……天哪，我受不了有人这么说。哦，我们以为我们是谁？当然，我们需要被放在我们的位置上。

我们不会告诉上帝该做什么。如果我们是……天哪。我们是生物，堕落的生物。

如果我们得救，那是上帝的恩典。被塑造的东西会对塑造它的人说，你为什么把我做成这样？陶匠没有权利吗？他一直在使用这些反问句。答案毫无疑问。

他使用了希腊语助词，表示肯定的回答。难道陶匠没有权利用同一团泥土做一个器皿，用来做尊贵的用途，另一个用来做卑贱的用途吗？他有权利，不是吗？否定助词暗示了这一点。因此，上帝在亚伯拉罕和撒拉、雅各和以扫身上彰显了他的主权。

上帝以至高无上的权威向法老和以色列人展示了他的意志。上帝以至高无上的权威展示了……现在我们真正进入正题。哦，他之前谈论过这个，是为了让上帝的旨意和选举得以实现。

但现在，明确地说，明确地说。如果上帝想要显示他的愤怒，让世人知道他的大能，那么他以极大的耐心忍受了愤怒的器皿，准备毁灭，以便向那些他预先为荣耀而准备的怜悯器皿彰显他的荣耀之丰富，那会怎样？哇哦。哦，这只是假设。

这句话只是说，如果他这么做了会怎么样？好吧，这又是一个反问句。而且它不是假设，正如第 24 节所示。由于怜悯的器皿，他与一世纪的人类产生了共鸣。

就是我们这些蒙怜悯、预先预备得荣耀的器皿——就是我们这些蒙神所召的，不但从犹太人中，也从外邦人中。在这里，保罗将拣选或预定与呼召联系起来。

上帝通过福音召唤那些被上帝选中的人。这是我们在研究呼召时会看到的众多地方之一。我们继续研究选举时可能也会看到它。

上帝将他的选择与他的吸引联系在一起，这是约翰谈论呼唤人们到他身边的方式。我的朋友们，不管喜欢与否，上帝，这位神圣的陶工，有愤怒的器皿，也有怜悯的器皿。

有……上帝是否掌控着每个人的命运？我的回答并非基于我想要坚持的某种哲学。而是基于上帝的启示。不仅在这里，还有另一个……约翰福音 10 章、彼得前书 2 章浮现在我的脑海。

我们稍后会看到。我的答案是肯定的。他支持那些去天堂的人。

是的。他支持那些下地狱的人。是的。

有些愤怒之器皿是预先为毁灭而准备的。有些仁慈之器皿是预先为荣耀而准备的。最终，祂会站在他们身后吗？是的。

最终，他是否平等地支持他们？我的答案是否定的。我会诉诸语法。他事先准备好了怜悯的器皿。

主动语态。愤怒的容器已经准备好被毁灭。这是被动语态。

我是否否认上帝既拣选又谴责？我没有否认。我是说这最终是圣经中关于每个人命运的说法吗？是的。它们平等吗？同样终极吗？是的。

它们相等吗？不。在我们结束本讲座之前，这是我对这些事情的理解。如果你问我为什么有人得救，我会说最直接的...我从直接到最终，所有这些答案都是符合圣经的，也是真实的。

有人因信了主耶稣基督而得救。真的吗？是的。终极的吗？不是。

他们相信基督是因为圣灵打开了他们的心。这会使他们的信仰无效吗？不会。它实际上建立并增强了他们的信仰。

这就是最终答案吗？不。基督死而复活，就是为了拯救那些人。这是否就否定了圣灵的存在？不。

圣灵带着……当人们听到福音时，圣灵会照亮他们。这是否照亮了他们的信仰？没有。他们相信耶稣死而复生。

他们得救是因为他们相信。因为圣灵在工作。因为耶稣在工作。

最终，虽然我们无法完全理解，但他们得救是因为他们是上帝的怜悯之器皿，上帝在创世之前就已为他们预备好了荣耀。这否定了耶稣所做的吗？你在开玩笑吗？耶稣来是为了遵行天父的旨意。这否定了圣灵所做的吗？你在开玩笑吗？三位一体和谐地工作。

那次选举会让我们信仰沦为虚构吗？不，它不会让我们信仰沦为虚构。当上帝拯救了 21 岁的我时，我知道这全是他的恩典。是的，我真的相信他。

他彻底改变了我的生活。但我知道……我不明白这一切。但我知道他最终选择了我。

我无法解释原因。我们去另一边吧。人们都迷路了。

为什么？直接的答案是……因为他们的罪孽。如果你研究过地狱经文并相信我，我就是这么做的。比较一下我审判中的地狱和火中地狱。

我就此打住。地狱的两处景色。够了。

不管是不幸还是幸运，我做的还不止这些。我研究过这些经文。人们因自己的罪孽而下地狱。

这是圣经的终极教义吗？是的，他们必须相信福音才能得救。但他们不会因为不相信福音而下地狱。无论他们是否听过福音，他们都会因自己的罪孽下地狱。

每篇有关地狱的经文都这么说。罪恶的思想、言语和行为。这是圣经的终极陈述吗？不是。

圣经在罗马书 5:12-19 中对亚当的原罪进行了最清楚的教导。亚当的原罪能抵消我们所谓的“实际罪孽”吗？根据保罗的说法，不能。

罗马书 1-18-3-20，他在第 5 章开始讨论原罪之前，对实际罪作了长篇论述。哦，得了吧！没有原罪就没有实际罪，对吧？对。难道一个罪不排除另一个罪吗？根据使徒的说法不是这样。根据上帝的说法不是这样。

这对我来说已经足够了。我从来没有说过神学不神秘，我们拥有所有的答案。我们的工作是尽力理解上帝所说的话。

怀着谦卑的精神，承认我们并非无所不知。有人因自己的罪孽而迷失。有人因亚当的罪孽而迷失。

最终，人们迷失了，因为他们是愤怒的容器，被至高无上的陶工准备毁灭。哇！这是真的吗？是的。那是在创世之前吗？是的。

这和拣选人得救一样吗？不是，因为神是主动拣选人得救的。如果他不拣选我们，我们永远不会相信。至于失丧的人，他只需忽略他们。

难道这不是他自己的决定吗？是的。这太不可思议了。我不明白。

这是根据他自己的圣洁和正义。他难道不能为所有人做到这一点吗？是的。难道他没有义务这样做吗？难道他没有义务拯救所有人吗？不。

但他忽略了许多人，而这正是他们被定罪的最终原因。这能抵消亚当的堕落吗？根据《创世记》第 3 章，不能。根据《旧约》的其余部分，不能。根据《罗马书》第 5 章和《新约》的其余部分，也不能。

这些能消除人们的不信吗？研究一下十个著名的地狱经文，它们教导永恒的惩罚。如果我知道圣经中的一件事，我知道这一点。它不会消除人类会因自己的罪孽下地狱的事实。

下次，在下一讲中，我们将继续讲下去。在研究了这些伟大的文本之后，我们将学习基于这些文本的系统神学。

这是罗伯特·彼得森博士关于救赎的教导。这是第 7 节，选举系统公式，第 2 节。