**Доктор Роберт А. Петерсон, Откровение и Писание.
Сессия 3, Познание Бога и библейской истории**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении об Откровении и Священном Писании. Это сессия 3, Познание Бога и библейской истории и Познание Бога и нашей теологии.

Мы продолжаем наши лекции по доктринам Откровения и Слова Божьего и, после, ну, все еще эта часть библейского введения. Мы сделали историческое введение с помощью Питера Дженсена и сейчас делаем библейское введение с помощью Христианской теологии Кристофера Моргана, Знание Бога и библейской истории. Мы хотим провести размышления о познании Бога через библейские эпизоды, если хотите, творения, падения, искупления и завершения.

Сотворение. В начале Бог сотворил небеса и землю, Бытие 1.1. Уже существуя до материи, пространства или времени, вечный, самосущий Бог создает вселенную и все, что существует. Брюс Уолтке представляет Бытие 1:1 по 2:3, цитируя, что рассказ о сотворении — это весьма сложная презентация, призванная подчеркнуть возвышенность, силу, величие и мудрость Бога-Творца и заложить основу для мировоззрения сообщества завета.

Это из Бытия Уолтке, комментария. Как главный персонаж в Бытии 1, Бог творит, говорит, видит, разделяет, называет, делает, назначает, благословляет, завершает, освящает и отдыхает. Бог — это не небо, солнце, луна, вода, деревья, животные или что-либо еще сотворенное.

Бог творит их, и они подчиняются ему. Творение не является ни Богом, ни частью Бога. Он абсолютен и имеет независимое существование, тогда как творение получило существование от него и постоянно зависит от него как от своего хранителя.

См. Деяния 17:25–28. Творец, который выше и вне всего, трансцендентный, суверенный и имеющий удивительную власть и силу. Как царь, он влияет на свою волю одним своим словом , создавая вещи из ничего.

Бытие 1:3, Евреям 11:3. Он далее демонстрирует свою власть над всем творением, называя и называя элементы, Бытие 1:5. Трансцендентный суверенный создатель также является личностью. В каждый день творения Бог лично участвует в каждой детали, создавая свой мир таким образом, который радует его и приносит пользу его созданиям. В драматической манере на шестой день он лично создает человека по своему образу и подобию, вдыхая в него жизнь.

В сообществе и имеют власть над творением. Как напоминает нам Д. А. Карсон, цитата, нам даровано поразительное достоинство, и в нас заложена глубокая способность к близкому познанию Бога, близкая цитата. Карсон, Затыкание рта Богу, подзаголовок Христианство противостоит постмодернизму.

Создавая нас по своему образу, Бог отличает нас от остального творения и устанавливает, что он отличен от нас. Мы не Божьи, а создания, созданные по образу творца. Бог также добр, что отражается в доброте его творения и подкрепляется в устойчивом рефрене: «и увидел Бог, что это хорошо».

Бытие 1:10, 12, 18, 21, 25. На шестой день творение даже описывается как весьма хорошее, стих 31. Присущая творению благость не оставляет места для фундаментального дуализма между духом и материей, так что дух хорош, а материя плоха.

Действительно, материальное творение отражает благость Бога, которая также очевидна в его щедром предоставлении света, земли, растительности, животных и пресмыкающихся. Это благословения Бога на благо человечества, как и способность общаться с Богом, плодовитость для продолжения рода и власть использовать обильные запасы земли на благо человечества. Хотя творение достигает своей вершины в сотворении Богом человека по своему образу, Бытие 1:1 по 2:3 достигает кульминации в остальной части Бога.

К седьмому дню Бог завершает свою творческую работу, отдыхает, благословляет и освящает день, как святой, как суббота, которую нужно соблюдать. Поступая так, Бог проявляет свою радость и удовлетворение в своем творении и праздновании завершения, и он отмечает это особое событие. Бог предоставляет Эдемский сад как место, в котором мужчина и женщина могут жить и работать.

Бог, цитата, создает человека, сажает сад, переносит туда человека, устанавливает условия отношений с ним и ищет ему помощника, что достигает кульминации в женщине. Источником этой цитаты является Джон К. Коллинз, Бытие 1-4. Человек создан из праха земного, но он больше, чем прах.

Его жизнь исходит непосредственно из самого дыхания Бога, Бытие 2, 7. Создавая сад и перемещая туда человека, Создатель и Господь Завета обеспечивает восхитительное и священное пространство, в котором люди могут наслаждаться гармоничными отношениями с ним, друг с другом, животными и землей. Уолтке замечает, «что Эдемский сад — это храмовый сад, представленный позже в Скинии». Уолтке, Бытие, стр. 85.

Таким образом, сад подчеркивает присутствие Бога среди людей. Итак, Бог создает Адама и Еву по своему образу, как хороших и с прекрасными привилегиями и значительными обязанностями в Эдемском саду. Они испытывают беспрепятственные отношения с Богом, интимное наслаждение друг другом и делегированную власть над творением.

Бог устанавливает условия жизни в его присутствии и милостиво выдвигает только один запрет: они не должны есть от дерева познания добра и зла. Грехопадение — наша следующая подкатегория. К сожалению, Адам и Ева не подчиняются Божьему повелению и падают, Бытие 3. Этот рассказ начинается с искусителя, который ставит под сомнение правдивость, суверенитет и благость Бога.

Искуситель хитер и отвлекает внимание женщины от заветных отношений, которые установил Бог. В стихах с шестого по восьмой центральная сцена в истории падения достигает своей кульминации. Роковая последовательность быстро описывается в 3.6. Она увидела, она взяла, она ела и она дала, достигая кульминации в он ел.

Уэнам замечает в середине стихов с шестого по восьмой, и он ест, использует ключевой глагол в повествовании, есть, и помещается между завышенными ожиданиями женщины от еды. Плод хорош для еды, он радует глаз и дает представление о его реальном воздействии. Глаза мужчины и женщины открываются. Они знают, что они нагие, и они прячутся среди деревьев.

Гордон Уэнам, Бытие 1 по 15, словесный библейский комментарий. Я хочу сказать немного больше. Уэнам считает слова, и он ел является центральным, и это отличает завышенные ожидания женщины от еды от фактических последствий, которые разрушительны.

Контраст разителен. Запретный плод не приносит того, что обещал искуситель, но приносит темные новые реальности, о которых предупреждал добрый и правдивый Господь завета. Этот первоначальный акт человеческого бунта приносит божественную справедливость.

«Они грешат, съедая, и поэтому будут страдать, чтобы есть. Она привела своего мужа к греху, и поэтому будет порабощена им. Они принесли боль в мир своим непослушанием, и поэтому будут иметь мучительный труд в своей жизни». Алан Росс, Творение и благословение, страница 148, проницательное исследование.

Последствия их греха уместны и разрушительны. Пара немедленно чувствует стыд, осознавая, что они наги, 3:7.

Они ощущают свою отчужденность от Бога, даже глупо пытаясь спрятаться от Него, стихи 8-10. Они боятся Бога и того, как Он может отреагировать, стихи 9 и 10. Их отчуждение друг от друга также проявляется в том, что женщина обвиняет змея, в то время как мужчина обвиняет женщину, а посредством намека — даже Бога (стихи 10-13).

Боль и печаль также следуют за этим. Женщина испытывает большую боль при родах. Мужчина трудится, пытаясь вырастить еду на земле с вредителями и сорняками, и оба обнаруживают диссонанс в своих отношениях, стихи 15-19.

Хуже того, пара изгнана из Эдема и от славного присутствия Бога, стихи 22-24. Как бы они хотели послушать Божье предупреждение. Если ты вкусишь от дерева познания добра и зла, то непременно умрешь, 2:17.

Съев запретный плод, они не падают и не умирают от чего-то вроде остановки сердца, но они умирают. Они умирают духовно, и их тела также начинают испытывать постепенное разложение, которое в конечном итоге приводит к их физической смерти, 3:19. Самое разрушительное то, что эти последствия постигают не только Адама и Еву, но и распространяются на их потомков.

Грех входит в картину и приносит разрушение и отчуждение в каждое человеческое отношение к Богу, себе, друг другу и творению. Непосредственный контекст и сюжетная линия Бытия 4:11 подчеркивают эту мрачную новую реальность. В 4-7 Бог предупреждает Каина, что грех притаился у двери и что его желание направлено на него, но он должен господствовать над ним.

К сожалению, Каин отказывается прислушаться к совету и убивает своего брата Авеля. Каин впоследствии проклят Богом, отчужден от земли и изгнан из Божьего присутствия. Бытие 5 напоминает нам, что Бог создает людей по Своему образу и благословляет их.

Глава предлагает надежду через упоминание Еноха и Ноя, но трезво подчеркивает сферу смерти рефреном: «И он умирал восемь раз». Бытие 6 разъясняет распространение и усиление греха, который изображается как массовый, всепроникающий, постоянный и характерный. Бог милостиво устанавливает завет с Ноем и надлежащим образом судит человечество потопом.

Бытие 6:9. После потопа Бог вновь подчеркивает благословение и поручение творения и предлагает заветное обещание. Затем Бытие рассказывает историю Вавилонской башни, на которой Бог судит гордых, эгоистичных людей, которые пытаются сделать себе имя и умножить свое влияние, а не служить носителями образа Бога и продвигать Его имя.

Бытие 11:9. Сотворение. Падение.

Теперь искупление в библейской истории и познание Бога. К счастью, Бог не полностью искореняет человечество за такую космическую измену, но милостиво начинает проект восстановления. Он начинает процесс восстановления человечества в космосе, в частности, восстанавливает людей как полноценных носителей образа, чтобы мы могли участвовать и отражать славу, идентичность и миссию, к которым мы стремились все это время.

Бог призывает Авраама из семьи идолопоклонников и заключает с ним завет, обещая быть Богом для него и его потомков. Бытие 12:1-3.

17:7. Бог обещает дать Аврааму землю, чтобы сделать его великим народом и через него благословить все народы. 12:3.

От Авраама произошел Исаак, а позже Иаков, имя которого Бог изменил на Израиль и от которого Бог вывел 12 колен Своего народа. Остальная часть Ветхого Завета касается отношений Бога с 12 коленами Израиля. Через Моисея, великие казни и драматический исход Бог призывает Израиль из египетского рабства стать Его народом.

Он дает им Десять Заповедей, обещает быть их Богом и называет их Своим народом. Он обещает быть с ними и дает им Землю Обетованную, которую они занимают под руководством Иисуса Навина после победы над хананеями. После смерти Иисуса Навина такие судьи, как Гедеон, Девора и Самсон, становятся лидерами народа.

История повторяется, поколение за поколением переживает мир, затем восстает, затем получает Божий суд, затем взывает к Богу, а затем снова переживает мир. Бог дает Своему народу царя-человека, сначала Саула, затем Давида, затем Соломона. При Давиде, человеке по сердцу Бога, царство значительно растет.

Иерусалим становится столицей, и Бог возобновляет Свое заветное обещание со Своим народом. Бог обещает сделать потомков Давида династией и установить престол одного из них навсегда. Бог использует сына Давида Соломона, чтобы построить храм, где присутствие Божьего завета будет явным.

Соломон делает много правильного, но также и не подчиняется Богу в основных вопросах, и это приводит к разделению царства на северное и южное царства, Израиль и Иудею соответственно. Бог посылает много пророков, чтобы призвать людей к верности завету. Они предупреждают Его народ о судах, которые придут, если они не покаются в своих грехах и не обратятся к Господу.

Тем не менее, народ неоднократно восстает против Него и Его пророков. В ответ Он отправляет северное царство десяти колен в плен в Ассирию в 722 г. до н. э. и южное царство двух колен, Иуды и Вениамина, в плен в Вавилон в 586 г. до н. э. Через пророков Бог также обещает послать избавителя, Исаия 9:6 и 7, Исаия 52:13 по 53:12.

Бог обещает восстановить Свой народ на его земле из Вавилонского плена после 70 лет, Иеремия 25:11 и 12. И Он осуществляет это при Ездре и Неемии. Люди восстановили стены Иерусалима и построили второй храм, однако Ветхий Завет заканчивается тем, что народ Божий продолжает отворачиваться от Него, Малахия.

Спустя 400 лет Бог посылает Своего Сына как обещанного Мессию, страдающего слугу, Царя Израиля и Спасителя мира. Сын Божий зачат от девы и становится полностью человеком, оставаясь при этом полностью божественным. Со временем Иисус крестится, успешно побеждает искушение Сатаны в пустыне и объявляется Мессией.

Иисус выбирает и инвестирует в 12 учеников как новых лидеров Своей мессианской общины. Он учит о Царстве Божьем, о том, что роль Бога пришла в Иисусе Мессии. Иисус показывает это, изгоняя демонов, совершая чудеса и проповедуя благую весть бедным.

Иисус полностью следует воле и плану Бога, оставаясь безгрешным. Его любят многие, но против него выступают иудейские, религиозные и политические лидеры. Он не только не соответствует их представлению о Мессии, но и подрывает их гордость, верования и традиции.

Оппозиция усиливается, когда Синедрион осуждает Иисуса на незаконном суде. Поскольку страна была оккупирована Римской империей, лидеры должны отправить Иисуса к своему ярому врагу, Понтию Пилату, который нашел Иисуса невиновным. Однако под давлением иудейских лидеров и толпы Пилат все равно распинает Иисуса.

Иисус, невинный, праведный, умирает на кресте. С человеческой точки зрения Иисус умирает как жертва в этом отвратительном, отвратительно злом акте. Однако библейская история подчеркивает, что эта смерть является частью вечного плана Бога по спасению грешников.

Миссия Иисуса — искать и спасать потерянных, и Он не преминет это сделать. Иисус спасает грешников как их заместитель, победитель, жертва, второй Адам, искупитель и миротворец. Невероятно, но Иисус не только несет мир на кресте, но и воскресает из мертвых три дня спустя в самых разных местах, ситуациях и групповых обстановках.

Более 500 человек стали свидетелями воскресшего Иисуса. Своим воскресением Он подтверждает Свою личность, побеждает грех и смерть, дает новую жизнь Своему народу и дает предвкушение будущего воскресения Своего народа. Иисус направляет Своих учеников нести Евангелие всем народам, чтобы исполнить Божье обещание Аврааму благословить все народы через Него.

Его ученики должны делать учеников из других, которые затем будут делать учеников из третьих. В день Пятидесятницы Иисус посылает дух, который формирует церковь как новозаветный народ Божий. Дух дает церкви силу свидетельствовать о Христе среди народов.

Ранняя церковь посвящает себя учению апостолов, общению, преломлению хлеба и молитве, Деяния 2:42. Ранняя церковь участвует в евангелизации, стихи 38-41, делясь Евангелием с теми, кто не знает Христа как средство спасения. Церковь привержена ученичеству, наставляя верующих следовать за Иисусом как образом жизни. Церковь посвящает себя общению, стихи 42-47, разделяя жизнь вместе, узнавая друг друга и любя друг друга.

Церковь также участвует в служении, стихи 42-46, молясь друг за друга, давая друг другу и удовлетворяя потребности друг друга. Церковь активна в поклонении, стих 46, восхваляя Бога, собираясь вместе публично и уча в частном порядке, молясь, давая и принимая пищу вместе. Церковь растет и сталкивается с преследованиями, но Евангелие продолжает распространяться.

Некоторые евреи и многие язычники доверяют Христу. Церкви насаждаются, и цикл продолжается. По пути церкви учат здравому учению, исправляют ошибки и призывают верующих жить в любви, единстве, святости и истине.

Апостолы, такие как Павел и Петр, также учат о спасении. Бог Отец планирует спасение, Сын его осуществляет, а Дух применяет его ко всем, кто верит во Христа. Бог выбирает, призывает и дает новую жизнь во Христе верующим.

Бог прощает, объявляет праведными и принимает в Свою семью всех, кто имеет веру во Христа. Бог делает Свой народ святым во Христе и в конце концов прославит всех, кто знает Его. Бог спасает из Своей щедрой любви и для Своей славы.

Знание Бога, согласно библейской истории, в творении, падении, искуплении и теперь завершении. Иисус завершит то, что начал. Он вернется, чтобы править как Царь, принося справедливость, мир, восторг и победу.

Царство — это правление Бога над Его народом через Царя Иисуса. Царство — это и настоящая реальность, и будущее обещание, связанное со вторым пришествием Христа. Иисус приносит его по фазам.

Оно начинается в Его общественном служении, когда Он учит, творит чудеса и изгоняет бесов (Матфея 12:28, Матфея 13:1–50). Когда Иисус восходит одесную Бога, в место наибольшей власти, Царство расширяется (Ефесянам 1:20 и 21), и тысячи людей входят в него через проповедь апостолов ( Деяния 2:41, 47). Полнота Царства ожидает возвращения Христа, когда Он сядет на Свой славный престол (Матфея 25:31).

Христос будет судить мир, приглашая верующих на заключительный этап царства, а неверующих изгоняя в ад (Матфея 25:34 и 41). Классический отрывок, описывающий завершение и связанные с этим истины, — Откровение 20–22. Так же, как Бытие 1 и 2 раскрывают, что библейская история начинается с сотворения Богом неба и земли, Откровение 20–22 показывает, что она заканчивается сотворением Богом нового неба и новой земли.

История начинается с благости Божьего творения и заканчивается благостью нового творения. История начинается с пребывания Бога со Своим народом в храме-саду и заканчивается пребыванием Бога со Своим народом завета на небесах, новой земле, городе, саду и храме. Небеса спускаются на землю.

Небо и земля едины. Победа Бога свершилась раз и навсегда. Суд Божий окончательный.

Грех побеждён. Справедливость торжествует. Святость господствует.

Слава Божья беспрепятственна, и царство реализуется. Вечный план Бога по космическому примирению во Христе актуализируется, и Бог есть все во всем, как говорится в 1 Коринфянам 15. Как часть Своей победы, Бог бросил дьявола и его демонов в озеро огненное, где они не сгорают, но, цитирую, мучаются день и ночь во веки веков.

Откровение 20:10, Сатана и демоны не восстанавливаются, а отправляются в ад, чтобы получить заслуженное наказание, и остаются там, чтобы страдать вечно. Затем Бог судит всех: тех, кого мир считает важными, тех, кого мир никогда не замечает, и всех, кто между ними, цитата, всех, чье имя не найдено записанным в Книге Жизни, бросают в озеро огненное. Откровение 20 и стих 15.

Бог не посылает в ад только безжалостных римских императоров, чего можно было бы ожидать. Он отправляет в ад всех, кто не является народом Иисуса. См. Даниил 12, 1, Откровение 14:10 и 11, Откровение 21:8 и 21:27.

Великолепно наступают новые небеса и новая земля, и Бог обитает со Своим народом завета. Откровение 21:3 и 7. Это приносит им утешение: больше нет боли, смерти и т. д.

Стих 4. Творит все новое, стих 5. И возвещает: совершилось, стих 6. Небеса затем изображаются как совершенный храм, славный, многонациональный и святой. Откровение 21, стихи 9-27. Народ Божий справедливо носит образ Божий, служа Ему, царствуя с Ним, встречаясь с Ним напрямую и поклоняясь Ему.

22:1-5. Бог получает поклонение, которое Он заслуживает, и люди благословляются сверх всякого описания, наконец, проживая в полной мере реальность сотворения по образу Божьему. Для более полного обзора библейской истории, оформленной в учении о Боге, см. DA Carson, Бог, который там, нахождение своего места в истории Бога. Познание Бога, библейская история и наше богословие.

Библейская история формирует и обрамляет наши темы в теологии. Творение, падение, искупление и завершение обрамляют порядок и темы теологии, которые по сути являются расширениями этих тем. Бог, творение, человечество, грех, Иисус и Его спасительная работа, применение Святым Духом работы Христа для нашего спасения, а также церковь и будущее.

Библейская история также формирует и обрамляет содержание нашей теологии. Таким образом, мы стремимся интерпретировать Библию и развивать нашу теологию в соответствии с и под руководством библейской истории и мировоззрения. Мы хотим читать Писание как смиренные слушатели, как мы уже говорили, под Богом и, следовательно, под Его словом.

Поэтому мы занимаемся теологией таким образом. Полезно увидеть, как библейские истины из библейской истории способствуют и проясняют наш подход к теологии. Мы рассмотрим в общих чертах контуры теологии, библейской истории и то, как каждая из них направляет нас в изучении теологии.

Вот наши рубрики. Бог, Его откровение и наша теология. Творение и наша теология.

Человечество и наша теология. Грех и то же самое. Христос и наша теология.

Спасение и то же самое. Святой Дух в нашей теологии. Церковь в нашей теологии.

И будущее нашей теологии. Бог, Его откровение и наша теология. Природа Бога является основой всей истины и дает компас для нашей теологии.

Бесконечность Бога подчеркивает тот факт, что только Он обладает полным знанием прошлого, настоящего и будущего. Мы ограничены. Он — нет.

Милость Божия инициирует нашу теологию, ибо все знание Бога проистекает из Его щедрого самораскрытия. Мы ничего не знаем о Боге без Его благодати, но мы можем знать и знаем Его по Его благодати. Правдивость Бога показывает, что Его самораскрытие сообщает истину и делает это последовательно.

Личная природа Бога напоминает нам, что знание о Нем также является реляционным, указывая нам на заветные отношения с Ним. Святость Бога проясняет, что теология целостна, побуждая нас бояться Господа и ходить в святости. Любовь Бога проясняет, что христианская теология не должна быть эгоцентричной, а направленной вовне на Бога и благо других.

Слава Божья подчеркивает, что все истинное знание Бога исходит от Бога, через Бога и к Богу. Откровение 11:33-36. Самооткровение Бога отражает Его и также направляет наше богословие.

Самооткровение Бога благодатно. Он свободно инициирует его и благословляет нас через него. Оно правдиво, верно представляя, кто есть Бог, что Он делает и как Он относится к нам.

Это единство. Хотя и переданное в различных формах, сообщение Бога о Себе, человечестве и жизни связно. Оно личностно, сообщая нам Бога и Его пути.

Это пропозициональное, делающее утверждения или утверждения, раскрывающее истину о Боге, человечестве, жизни, истории и спасении. Поскольку мы являемся получателями самооткровения Бога, это аналогично, поскольку Он использует человеческие контексты, культуры и языки для общения. Аналогичное означает, что это не совсем похоже на знание Бога о Себе во всех отношениях, и это не настолько не похоже на знание Бога о Себе, в некоторых отношениях, что мы вообще не можем знать Его.

Это аналогично, как знание Бога о Себе в определенных раскрытых способах. Откровение Бога о Себе является частичным, поскольку бесконечный Бог может открыть нам, конечным людям, только ограниченную информацию. Это исторично, поскольку Бог общается с нами в пространстве и времени, уникально среди мировых религий.

Она прогрессивна в писании, поскольку относится к нескольким поколениям и постепенно расширяет свое самораскрытие с течением времени. Как таковая теология возможна только через божественную инициативу. Покоится на содержании и единстве раскрытой истины, имеет объективные и субъективные компоненты, требует понимания человеческой культуры, не может быть исчерпывающей, связана со всей жизнью, и ее изучение является вечным процессом.

Далее, благодатное самораскрытие Бога дается различными способами и в различных контекстах, но с поразительным единством. Бог открывает Себя всем людям во все времена и во всех местах через творение, которое свидетельствует о Нем как о своем Создателе и Господе, Псалом 19, 1-6, Римлянам 1:18-32. Он также делает это, создавая людей по Своему образу.

Нравственный закон написан на человеческом сердце, Римлянам 2:12-16. Поэтому наша теология затрагивает множество интеллектуальных, культурных и профессиональных миров. Общее откровение и общая благодать напоминают нам, что даже явно нехристианская работа и культура неизбежно будут включать в себя некоторое свидетельство Божьей истины.

Теология может «распознавать и праздновать проблески справедливости, мудрости, истины и красоты, которые мы находим вокруг себя во всех аспектах жизни. В конечном счете, понимание Евангелия и библейского учения о культурном взаимодействии должно привести христиан к тому, чтобы быть наиболее признательными за руки Бога, стоящие за работой наших коллег и соседей». Тимоти Келлер и Кэтрин Лири Альсдорф.

Каждая хорошая встреча связывает вашу работу с работой Бога. Бог также открывает Себя определенным людям в определенное время и в определенном месте, постепенно и более ясно сообщая о Себе и Своих заветных отношениях. Он являет Себя через исторические действия, например, Исход, божественную речь, например, Десять Заповедей, и Свой заветный народ, чья святость, любовь и справедливость должны отражать Его собственный характер, Исход 19:5 и 6, Откровение 19, Левит 19, извините, 1-18.

Бог наиболее полно раскрывает Себя в Иисусе и Его воплощении, безгрешной жизни, учении, провозглашении Его царства, чудесах, распятии, воскресении, вознесении, царствовании и обещанном возвращении, Иоанна 1 :1-18, Евреям 1:1-4. Бог раскрывает Себя также через вдохновенных пророков, апостолов и Священное Писание, которое точно записывает и интерпретирует самооткровение Бога. Более того, Писания называются Словом Божьим и сами по себе являются наиболее доступной формой самооткровения Бога. Псалом 19:7-14, Матфея 5:17-20, Иоанна 10:35, 2 Тимофею 3:15-4:5, 1 Петра 1:22-25.

Из-за этого теология начинается со страха Господнего, Притчи 1:1-7. Она требует от нас видеть себя как создания, стремящиеся познать Творца и Его мир через зависимость от Его самооткровения, переданного наиболее ясно в правдивых и авторитетных писаниях — творение в нашей теологии. Божье творение также функционирует как компонент для нашей теологии.

Бесконечный, самосущий, личный, суверенный, святой и добрый Господь говорил могущественно и создал хороший космос, о чем свидетельствует постоянный рефрен, как мы видели, и Бог увидел, что это хорошо. Доброта была подчеркнута на шестой день творения, когда Бог сказал, что это очень хорошо. Бытие 1:31.

Щедрые дары Бога в виде света, земли, растительности и животных являются благословениями, данными нам для нашего блага, как и наши способности познавать Бога, вступать в брак, производить потомство и работать. Таким образом, добрый Бог создает хороший мир для верующих, добро и добро других. Творение свидетельствует о Боге и Его благости и силе.

Истина, доброта, красота и мир изобилуют. В результате, уместно, что мы стремимся понять все творение, всю жизнь в свете откровения Бога. Человечество в нашей теологии.

То, кем мы являемся как люди, также направляет нашу теологию. Как создания, мы естественным образом несем на себе все признаки конечности. О, наше знание как людей ограничено, отражая различие между Богом-создателем и созданием.

Более того, мы созданы Богом по Его образу, чтобы любить Его, отражать Его характер и служить Его миссии. Таким образом, знание — это не просто приятное дополнение к стремлению, но относится к изначальным и фундаментальным целям Бога для нас: любить и служить Богу, другим и их творению. Бытие 1:26-28.

Такая любовь и служение требуют нашего знания Бога, себя, культуры и творения. Знание Бога, а следовательно, и знание теологии как части знания Бога, таким образом, имеет важное значение для выполнения нашего предназначения. Поскольку мы все больше познаем Бога в этих истинах, мы можем надлежащим образом стремиться к истине, добру, красоте и миру как к благородным целям самим по себе и как к способам прославления Бога посредством познания, размышления и служения Ему.

Грех и наша теология. К сожалению, реальность нашего греха искажает наше знание Бога, а значит и нашу теологию. Люди восстают против Бога, разрушая наши отношения с Ним, другими, собой и творением.

Бытие 3, Римлянам 5:12-21. Теперь мы характеризуемся как образом Божьим, так и грехом. Мы закономерно жаждем справедливости, мира и красоты, но мы склонны искажать эти вещи или искать их только для собственной выгоды, а не для славы Божьей и блага других.

Действительно, грех заражает и влияет на наши умы, привязанности, отношения, волю и действия. Писание объясняет это развращение различными способами, используя такие образы, как духовная смерть, тьма, ожесточение, рабство и слепота. Марка 7:20-23.

Римлянам 1:18-32. Римлянам 3:9-20. 2 Коринфянам 4:3-4.

Ефесянам 2:1-3. Ефесянам 4:17-19. Таким образом, наше богословие слишком часто отмечено конечностью, предвзятостью и культурной близорукостью и может быть движимо эгоизмом, гордыней, престижем, жадностью или жаждой власти.

Даже наша христианская наука отражает эти проблемы. Христос и наша теология. К счастью, Христос больше нас, и Он проливает свет на то, как нам следует расти в теологии.

Иисус есть Слово, самое полное и ясное откровение Бога. Иоанна 1:1-18. Евреям 1:1-4.

Иисус есть истина и свет миру, омрачённому грехом. Иоанна 1:4-18. 8-12.

14:6. Иисус — Господь, высший авторитет, который заслуживает и требует нашей преданности и повиновения во всей жизни, включая наше мышление. Филиппийцам 2:5-11.

Он также учитель, который формирует нас как Своих учеников и вкладывает в нас, обучая нас Царству Божьему и строя Его церковь и Его сообщество. Далее Иисус провозглашает, что истинное поклонение в духе и истине, призывает нас исследовать писания, свидетельствующие о Нем, и ожидает, что мы исследуем свою идентичность, исследуем Его идентичность, чудеса, учения и дела, чтобы увидеть, что Он от Бога. Иисус связывает Себя с истиной, исправляет ошибки и посылает Святого Духа как того, кто будет направлять нас в истине.

Иисус также определяет вечную жизнь как познание Бога и молитву о том, чтобы Бог сделал нас святыми посредством Слова, которое Он характеризует как истину. Матфея 5:7. Иоанна 1:15-18.

Иоанна 14:6. И 17:3-17. Во Христе, утверждает Апостол, цитата, сокрыты все сокровища премудрости и ведения, Колоссянам 2:3. В результате вся истина, а значит и все богословие, находит свой центр и источник в Самом Христе. Действительно, все творение, включая все наши знания, учения и призвания, есть Христос, удерживается во Христе и для Христа, Колоссянам 1:15-20.

Спасение в нашей теологии. Чудесно, что наша теология не является абстрактной попыткой препарировать или исследовать Бога. Теология заветна.

То есть, Бог создает нас по Своему образу, терпеливо сносит наше восстание и посылает Своего Сына, чтобы спасти нас, чтобы мы могли познать Его и быть в заветных отношениях с Ним. Теология глубоко личная, потому что она о Боге и о нас в наших отношениях с Богом. Доктрина спасения в библейской истории подчеркивает эту истину и определяет христианскую идентичность в ее свете.

Мы духовно соединены со Христом и являемся получателями новой жизни. Мы верующие во Христа и приняты как праведные в Нем. Мы дети Божьи и преображаемся в святых людей по образу Христа.

Мы во Христе. Нам нечего бояться, нечего доказывать, нечего скрывать. Поэтому задача теологии позволяет и способствует нашему стремлению к нашей идентичности, нашему росту и нашей безопасности.

Теология предлагает нам мудрость ходить путями Божьими, по слову Божьему и силой Божьей. Святой Дух в нашей теологии. Работа Иисуса для нас применяется к нам через Духа, объединяя нас со Христом.

Святой Дух вдохновил писания и позволяет нам теперь понимать их. Он обитает в нас, наделяет нас силой и производит в нас плоды. Он направляет наших церковных лидеров и делает возможным наше поклонение.

Он дарует нам духовные дары, чтобы благословить церковь через нас. В результате наше богословие зависит от Духа по своему содержанию. Он вдохновил Библию.

Наша теология зависит от Духа в ее проницательности. Мы усердно учимся, но Он позволяет нам правильно толковать слово. Наша теология зависит от Духа в ее церковном контексте.

Он открыл и вселился в церковь. Наша теология зависит от Духа в ее плодотворности. Он наделяет силой наших церковных учителей и катапультирует нас и нашу теологию в служение Богу и другим.

В церкви, в нашей теологии, через Его безгрешную жизнь, заместительную смерть и телесное воскресение Иисус искупает нас как народ для Себя. Как церковь, мы отмечены истиной. Мы сформированы учением Апостола.

Мы противостоим заблуждению и разделяем жизнь вместе как сообщество Его слова. Через наш союз со Христом мы даже проявляем благость Божию, в частности Его единство, святость, любовь и истину. Деяния 2:41-47, Ефесянам 2:4-10 и 4:1-24.

Как народ Божий, мы поклоняемся Богу, отдавая себя Ему как живые, святые и приемлемые жертвы, отчасти через преобразование посредством обновления нашего ума и различения воли Божьей. Римлянам 12:1 и 2, Ефесянам 4:17-24. Таким образом, наше богословие - это не просто наше собственное индивидуальное стремление, но оно интегрировано во всю жизнь и осуществляется в обществе как народ Божий под авторитетным словом Божьим.

Это требует от нас также: призыва к человечности, веры, зависимости от благодати, уважения к другим, усердия, терпения, осторожности и настойчивости. Как христиане, мы нуждаемся друг в друге и изучаем теологию вместе в сообществе под словом, разделяя жизнь вместе. Наконец, будущее в нашей теологии.

Конечные цели Бога для истории также направляют наш подход к теологии. Возвращение Иисуса, Его триумф и суд провозглашают Его господство, оправдывают нас как Его народ и навсегда устанавливают космическую справедливость и мир. 2 Фессалоникийцам 1:5-10, Откровение 20:10-15.

Вся ложь будет низвергнута, и все, кто практикует ложь, будут изгнаны в вечный ад. Откровение 20-22. Последние три главы Библии посвящены новым небесам и новой земле, но каждая из последних трех глав Библии содержит упоминания об аде.

Новое небо и новая земля будут характеризоваться личным присутствием Бога с Его народом. И поскольку у нас есть новая жизнь во Христе, новая земля будет характеризоваться Его славой и нашей, Его святостью и нашей, Его любовью и нашей, Его добротой и нашей. Я говорю с почтением.

Итак, история линейна, целенаправленна, эсхатологична для нашего блага и, прежде всего, для славы Божьей. Римлянам 8:18-39, Ефесянам 1:3-14. Таким образом, теология является достойным процессом, в котором мы стремимся понять Бога и Его благость, любовь, справедливость и мир, чтобы служить друг другу и прославлять Бога.

Более того, наши теологические изыскания признают, что мы знаем, отчасти, растем в познании Бога с течением времени и жаждем того дня, когда вера станет видимой. 1 Коринфянам 13:9-12. Как христиане, мы справедливо ценим теологию.

Она прославляет Бога и естественным образом вырастает из библейской истории. Бог, Его самораскрытие, творение, наша идентичность как людей, созданных по Его образу, Иисус, работа Иисуса, спасение, Святой Дух, церковь и последние вещи — все это направляет то, как мы изучаем теологию. Удивительно, что каждая часть библейской истории и каждая истина в христианской вере формируют нашу веру, надежду и любовь, по сути, каждый аспект нашей повседневной жизни.

В нашей следующей лекции мы обратим внимание на познание Бога и наши источники в теологии, которые включают традицию, разум, опыт и, в первую очередь, Священное Писание.

Это д-р Роберт А. Петерсон в своем учении об Откровении и Священном Писании. Это сессия 3, Познание Бога и библейской истории и Познание Бога и нашей теологии.