**罗伯特·彼得森博士，《启示录与经文》，
第 12 节，新约中的特殊启示，道成肉身，约翰，世界之光，
生命赐予者，神之子**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于启示录和圣经的讲课。这是第 12 节课，新约中的特殊启示、道成肉身、约翰、世界之光、生命赐予者、上帝之子。

我们继续讲授启示录和圣经的教义。

我们正在研究新约中的特殊启示，目前，我们最关心的是主道成肉身的特殊启示。我们正在研究耶稣是世界的光，这一概念是在第 1 章中引入的。它出现在第 9 章之前的其他地方，我想是约翰福音第 3 章，但让我们直接看第 9 章，因为这是它的主要内容。你们都很清楚那个生来就瞎眼的人的故事，在这个故事中，耶稣透露他是世界的光。

他确实在第 8 章中透露了同样的事情。在 8:12 中，他说了类似的话。我只是为了保持连贯性而提到这一点。我们不会在那里讨论它。

在 8:12 中，他说我是世界的光。第 9 章是这个主题的重点论述。盲人从出生起就是盲人。

门徒们一直相信一个神话，说他的失明是对他母亲的罪孽的惩罚，或者在他出生前就对他的惩罚。相反，耶稣说不，那不是真的。相反，这是上帝展示工作的场合。

他用了一种不寻常的方法，往地上吐唾沫，把泥土和唾沫的混合物抹在那人的眼睛上。在我们看来，这似乎适得其反，但耶稣用了他的触摸，而那人没有抱怨，因为这是他一生中第一次在西罗亚池子里洗过脸，也就是闻到气味之后，他能看到东西。现在他以前从未见过耶稣，因为耶稣显然已经离开了。

无论如何，第四本福音书在这里有一些幽默之处，人们试图猜测这个能看见的人是谁。我们正在谈论他的邻居。有人说那是一个盲人。

现在他能看见了。其他人说不可能。那只是一个长得像他的人。

这让我笑翻了。那家伙说他一直说我就是那个男人。他们搞糊涂了。

他们不确定。不，但肯定是像他这样的人。我就是那个人，他一遍又一遍地说。

你的眼睛怎么睁开了？然后他讲了泥土和洗涤的故事。现在，法利赛人对此很不高兴，他们把这个人带去审问。他没有上过诺曼·文森特·皮尔关于如何赢得朋友和影响他们的课程，因为他非常直率，有时似乎对他们不尊重，但他无法相信他们在精神上如此愚钝。

约翰再次使用了讽刺甚至幽默。一个曾经的盲人比统治者、以色列的领袖、以色列的精神领袖更了解上帝的事情。哦，他们肯定他不是来自上帝的，因为他在星期六治愈了一个人，这真是一件可怕的事情。

当然，《旧约》说，你不可医治盲人。但圣经里根本没有这样说。正如这位老人自己指出的那样，没有证据表明盲人恢复了视力。

这是个惊人的奇迹。他们应该跳起来，赞美上帝并感谢他。顺便说一句，使徒行传第 6 章开头就展示了耶稣在星期六有争议的治愈中所展现的一些智慧。

他不遗余力地这样做。他以这种方式挑起争议，因为这挑战了领导者。这让他们思考自己的优先事项，考虑滤出蚋虫而吞下骆驼，过分强调安息日的规则以至于他们错过了自己的弥赛亚，而吞下骆驼，错过了弥赛亚。

使徒行传 6 章 6 节左右说，甚至许多祭司也相信他。我认为，如果耶稣按照他们的规则行事，就不会发生这种情况。他态度强硬。

他向他们发起挑战。他激怒他们。他与长老们的传统相矛盾，甚至更多，用马可的话说，他就是安息日的主。

无论如何，这个人对耶稣的理解越来越深刻，在第 17 节他说耶稣是先知。犹太领袖们审问这个人。父母们，他们没有回答。

他们害怕，因为犹太人要把所有相信耶稣的人赶出会堂。这话已经传遍了这个地方。我们知道他是我们的儿子。

我们知道他生来就失明。我们不知道现在怎么能看见。你需要问他。他们确实参加了关于政治正确的课程。天哪。所以，他们第二次叫他进来，这是一个大错误。

把荣耀归给神。我们知道这个人是个罪人。他回答说，他是不是罪人，我不知道。

有一件事我确实知道，虽然我曾经是盲人，但现在我明白了。这太讽刺了。这真是可悲的可笑。

他们精神上是盲人。一位曾经的盲人试图引导他们，但他们却看不到。他再次讲述了这个故事。

你们不想成为他的门徒，对吧？他只是在引诱他们。这个人将被赶出犹太教堂。他们辱骂他。你们是他的门徒。我们是摩西的门徒。我们不知道这个人从哪里来的。

我们对摩西很有信心。第 30 节，这是一件了不起的事情。他应该保持安静并离开那里。

不，但他是在向耶稣作见证，而他甚至不完全了解耶稣。稍后的回答更加引人注目。他接着问，你相信人子吗？你只要指给我看就行了。

如果你是治愈我眼睛的人，请告诉我他。我要追随他。我就是他，他相信耶稣。

哦，天哪。你不知道他从哪里来，但他却打开了我的眼睛。我们知道上帝不会听罪人的话，但如果任何人是上帝的崇拜者并遵从他的旨意，上帝就会听他的话。

自古以来，从未有人听说过有人能使天生失明的人重见光明。如果他不是来自上帝，他就什么也做不了。他们回答了他。

你生来就是罪人，显然你认同门徒质疑的神话，门徒们也相信，而耶稣在本章的开头几节中纠正了这一神话。他们把他赶了出去，大概是赶出了犹太教堂。他现在是一个没有宗教信仰的人。

他没有太多选择。就像上帝在伊甸园寻找亚当和夏娃一样，耶稣也寻找盲人。耶稣是世界的光，照亮了这个盲人，以此彰显了上帝，彰显了上帝的怜悯，展示了上帝所做的工作，正如耶稣所说的那样。

你信人子吗？先生，他是谁？这里主的翻译可能比较恰当，这样我就可以信他了。你见过他，他就是和你说话的人。他说，主啊，我信，然后就拜他。

这是一件令人惊奇的事。大多数向耶稣下拜并寻求超自然帮助的人并不是在崇拜。我们太容易把三位一体的教义重新解读到新约中了。

现在，他是神，他值得人们崇拜，托马斯后来也对他表示了崇拜。但大多数在他面前鞠躬的人都只是绝望的人。你会跪拜他，祈求治愈你的孩子或亲密的朋友吗？是的，你会的。

这是否意味着你在崇拜？不，他们不是。但这看起来像是基督教的崇拜。这太令人惊讶了。

哦，天哪。主啊，我相信，他就敬拜他。下面是耶稣的一些神秘的话语。

后来，一个可怜的门徒说，现在你说话直白了。我想可能是第 16 章。哈利路亚。

现在我们明白你的意思了。耶稣说，为了审判，我来到这个世界，让那些看不见的人可以看见，让那些看得见的人变成瞎子。乍一看，我们可以从字面上理解，因为他让一个身体看不见的人看见了。

但等一下。这样那些能看见的人就可能变成盲人了。没有证据表明耶稣使任何人失明。

保罗做着一份临时的巫师工作。但这很不寻常。不。

所以，语言是精神的。我来到这个世界是为了带来审判，那些看不见的人，那些缺乏精神视力的人，当他们接触到世界的光明时，可能会获得精神视力。盲人不仅获得了肉眼可见的视力，而且他相信耶稣并崇拜他。

但耶稣降临，是为了在他的光中，在世界的光中，那些声称自己可以在没有他的情况下看到的人，可能会坚定自己的罪孽，变得盲目。这正是犹太领袖们的遭遇，他们不谦卑自己，不接受真理。哦，也有例外。

尼哥底母在第三章遇见了耶稣。他有点被放在了自己的位置上。在第七章中，当议会辩论问题时，他站出来为耶稣辩护。

在第 19 章中要求耶稣被钉在十字架上。因此，在我看来，他宣告了自己的信仰。即使是救世主，他也不知道他是否还活着。

耶稣身边的几个法利赛人听了这些话，就说，难道我们也瞎了眼吗？如果他们承认自己的瞎眼。他们的意思是，难道我们不是审判像这个邪恶的瞎子一样的乌合之众的高级属灵先知吗？耶稣明白这些话的意思。我们是否在你们的光中，在世界的光中承认自己的盲目？耶稣说，如果你是瞎子，如果你看到了你的属灵需要，我会换个比喻，在我的事工中，我会宽恕你的罪。

但现在你说我们明白了，因为他们拒绝了世界的光明，你的罪孽依然存在。你的黑暗更加黑暗。你不会被宽恕。

你看，耶稣是世界的光。这是那一章的缩影。我们还在第 12 章中看到了光的悲伤消逝。

在第 12 章中，耶稣说他的时代已经到来。是时候死去、复活并回到父身边了。可悲的是，正如序言中所说，第 1 章第 9 到 11 章，第 9 章之后的第 10 和 11 章的主要反应是光的化身，而主要的反应是拒绝。

第 12 章显示了前 12 章，主要的反应是拒绝。第 20、30 和 31 章中陈述的目的与约翰福音第 12 章中的陈述相似。约翰福音 12 章 35 节，耶稣说，光在你们中间还有不多的时候。

趁有光的时候，赶紧走，不然黑暗就会笼罩你。在黑暗中行走的人不知道自己要去哪里。记住，他们没有路灯。

那时还没有托马斯·爱迪生。他们有这些小灯。当你有光的时候，要相信光，这样你才能成为光明之子。

耶稣说完这些话，就离开他们，躲藏起来。一位英国学者对约翰福音进行了著名的评论，我现在想不起他的名字了。如果我不去尝试，它可能会来。

将此部分命名为“世界之光”。世界之光撤退，这是准确的。这是准确的。

以下是与约翰福音 20、20 和 31 章平行的经文。这些经文说耶稣在门徒面前行了许多其他神迹，这些神迹没有记在这本书里。写下这些神迹是为了让你相信耶稣是基督，是神的儿子，并且通过相信，你可以因他的名而获得生命。

我们应该根据那句话来理解这句话，或者更确切地说，根据这一句话来理解那句话，这是第一句。约翰福音 12:37 ，虽然他在他们面前行了许多神迹，他们还是不信他。相似之处非常明显。

神迹，在他们面前的神迹，特别是犹太人和领袖们，在门徒面前的神迹，12:20、30 和 31。目的陈述说，他们可以相信并拥有永生。这说明尽管他们已经看到了这么多神迹，但他们仍然不相信他。

第七个也是最大的神迹是拉撒路从死里复活。正如我之前所说，他们给拉撒路下达了死刑。耶稣在第 11 章中使他复活。

他们在第 12 章中对拉撒路发出了死刑令。他们不会接受光明。他们挡住了世界的光明，他们注定要被诅咒。

他们被定罪了。约翰在第 52 章中看到了以赛亚预言的实现，这是第 53 章中主仆人的伟大歌曲的开始。主啊，谁信我们所传的话呢？主的膀臂向谁显露呢？因此，他们不能相信。

这教导了罪人无法靠自己相信的教义。以赛亚再次说，他弄瞎了他们的眼睛，回到第 6 章，以赛亚的呼召之后，又使他们的心刚硬，免得他们用眼睛看见，用心明白，回转过来，我就医治他们。以赛亚说这些话是因为他看到了他的荣耀。

以赛亚书 6 章中的神显是基督显。这不仅是神的可见显现，也是神化身前的儿子可见的显现。以赛亚看到这些事是因为他看到了神的荣耀并谈论他。

我个人认为这里有一个对句。A 是引自《以赛亚书》第 52、53 章第 38 节。B 是引自《以赛亚书》第 6 章第 40 节。

B prime 是第 41a 节。以赛亚在以赛亚书第 6 章中看到了他的荣耀，耶和华的荣耀高高在上，万军之耶和华是主耶稣，在道成肉身之前，说到他是 B prime，那是 A prime，对不起，那是回到以赛亚书第 53 章，这是新约的证据，以赛亚书第 53 章，52:12 到 53:13 是一个单元，仆人，最后一首伟大的仆人之歌，那是耶稣基督的预言。尽管如此，甚至许多当权者也相信他，但因为害怕犹太人，他们没有承认，以免被赶出会堂。

对不起，但研究整本约翰福音，这就是我们所说的信心不足。在第 2 章中，我们就看到耶稣没有把自己托付给相信他的人。等一下，有什么不对劲。

约翰有一个教义，根据文本差异，有 199 次或 100 次。约翰谈论的是信仰，而不是相信耶稣的信仰。永远不要使用信仰这个词。其中有六个是信仰不足、虚假或不充分的例子。

还有一件事。如果他们真的相信，他们就会承认。就像第 9 章中那个曾经是瞎子的人所做的那样。因为他们爱人的荣耀胜过爱神的荣耀。

当然，如何识别这种不充分的信仰是这些说法的直接背景。永恒的上帝之子的化身是一个伟大的启示，一个特殊的启示。我指的不仅仅是牧羊人和后来的贤者们见证的事件。

我指的是事件发生后的生活，以及事件发生后的死亡和复活。然而，在约翰福音中，我们看到了道成肉身的特殊启示。在约翰的另一个主要主题中，耶稣是启示者，是光。

他也是生命的赐予者。他赐予永生。我们已经在第 6 章中看到了这一点；好吧，我们在第 1 章中也看到了这一点。他凭借存在于他体内的永生，即话语，为创造物赋予生命。

作为他生命之粮演讲的一部分，首先，耶稣结合了神迹，增加面包和鱼的数量，以及布道生命之粮的演讲。作为其中的一部分，他说，约翰福音 6:35，我就是生命的粮。到我这里来的，必不饥饿。

凡信我的人，永远不渴。他是生命的粮，就像物质的面包可以称为公元一世纪巴勒斯坦人和犹太人的生命支柱一样。这是他们饮食的重要组成部分。

他是生命的灵粮，凡信他的人都会活过来。他是从天上降下来的粮，第 41 节，我实实在在地告诉你们，信的人有永生，第 47 节。我就是生命的粮。

耶稣是生命的赐予者，就像普通的面包维持我们的身体生命一样，是生命的支柱。因此，耶稣是活面包，旧约中吗哪只是一种类型，是活面包的原型，他给予精神生命，就像面包提供身体生命一样。这个主题写在第 10 章中，耶稣说，我是好牧人。

好牧人为羊舍命。你说，哦，你的意思是，当你说他是生命赐予者时，你的意思是他舍弃了自己的生命。他确实舍弃了自己的生命，约翰福音第 10 章是这段故事的重点，但不，我的意思是，作为一个舍弃生命又重新获得生命的人，他赠予了永生作为礼物。

他把它作为礼物赐予所有相信他的人。我是好牧人，第 14 节。我认识我的羊，我的羊也认识我。

你说，请告诉我，在好牧人的话语中，这种赋予生命的方式。第 28 节，我把我的羊交给他们，我的羊听我的声音，第 27 节，我也认识他们，他们也跟着我。这与山羊形成了鲜明的对比。

你要让我们悬着多久，第 24 节？如果你是基督，就直截了当地告诉我们。耶稣说，我告诉过你们，你们却不信。我奉我父之名所行的事可以为我作见证。

但你们不信，因为你们不在我的羊群中。这话很重。这是真的，他们不是他的羊，因为他们不信，事实上，这种说法更普遍，不是这个词本身，而是这个概念。

但在这里他说，他们不相信，因为他们不是他的羊。正如之前所说的，约翰关于选举的三个主题之一是耶稣是选民，约翰福音 15、16 和 19。父在许多地方将人赐给子，在第 17 章中有四次。

它以多种方式控制着那一章。但接下来这一章，上帝子民的先验身份，以及在这个地方，那些不是上帝子民的人的身份。你们不信，因为你们不在我的羊群中。

我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟着我。这就是他作为生命的赐予者。我赐予他们永生，约翰福音 10:28。

我最近才知道我低估了这种语言。这句话已经教导我们，他们永远不会灭亡。托马斯·施莱纳告诉我，他写的一本关于救赎的书，虽然还没有出版，但即将出版，这是克里斯托弗·摩根的一系列系统神学书籍《上帝子民的神学》。

施莱纳和摩根合作写了这本书。这对我有点帮助。无论如何，当耶稣说“我赐予永生”时，那将永远持续下去。

他们不会堕落。但接着他说，他们绝对不会灭亡，这是希腊语中最强烈的表达方式，一种强调的否定。

强烈、非常强烈、最强烈的否定。他们永远不会灭亡。没有人能把他们从我手里夺走。

赐予我这些的父比万物都伟大。当然，他是父。子是道成肉身的。

子是下属，而不是父。然而，子与父是平等的，正如我们将在两节经文、一节经文中看到的那样。没有人能够从父的手中夺走他们，抢走他们。

我是父亲，埃尔文。这抢夺是怎么回事？作为多年前教过我的学生，约翰用极端的例子来掩盖较小的例子。它不只是说拿走；说没有人可以强行抢夺。

魔鬼不能把你从我手里夺走。所以，当然，没有人能把你从我手里夺走。约翰走向了极端。

他谈到了最激烈的企图，试图将耶稣的羊与牧羊人分开。但这次企图失败了，因为耶稣和天父是一体的，第 30 节说，他们有能力保护羊群的安全。

约翰福音 10:30 并不是关于耶稣和上帝本质的哲学陈述。不是，不是。

这段背景表明耶稣是上帝，因为他做了神学家称之为“保护”的神圣工作。上帝拯救，上帝保佑他的子民。他保护他们。

耶稣赐予他的羊永生。所以永生将永远持续下去。他说他们永远不会灭亡。

他说他们在他和父的手中是安全的。父和他是一体的，共同保护羊群的安全。耶稣是生命的赐予者。

我们在第 11 章第 25 节看到他发表“我是”的声明。耶稣刚刚对马大说：“你的兄弟会复活。”她是个好犹太女人。

她熟悉《旧约》。她熟悉《以赛亚书》25:26 和《但以理书》12:2。她可能从《以西结书》37 章中知道这些。

也许她像彼得和保罗一样理解诗篇第 16 篇。但她知道这一点。我知道他会在末日复活，约翰福音 11:24。

然后耶稣说出了令人震惊的话。我就是复活和生命。多么惊人的话语啊。

噢，我就是复活，就是生命。先前他说，我的话语就是灵，我的话语就是生命。现在他说他自己就是复活，就是永生。

凡信我的人，虽然死了，仍要活着。凡活着信我的人，必永远不死。你相信吗？我很喜欢玛莎的这些美丽话语。

是的，主，我相信你是基督，是神的儿子，你要来到这个世界。这是对第 20 章 30 节和 31 章的目的陈述的预示。甚至在复活之前，在拉撒路的复活之前。

我这样说并不是因为语言不同，而是在复活睚鲁的女儿、拿因寡妇的儿子和拉撒路时，使用了类似的语言，但你无法从动词等来证明这些是复苏而不是末世复活。但从整体背景和想法来看，你可以证明这一点。大概，他们都又死了。

拉撒路还没有在近东到处乱跑。这就是为什么我们从神学上说，它们是复苏。耶稣使死人复活，但不像他自己的复活，也不像在末日主耶稣和他的子民的末世复活。

然后，耶稣让死去的朋友拉撒路复活，以此表明他就是复活和生命。耶稣故意等待，因为犹太人认为灵魂会在身体周围徘徊三四天。他故意等过了那段时间，他被死亡所感动。

《哥林多前书》第 15 章告诉我们，这是最后的敌人。我曾看到一位牧师说，我不主持葬礼。好吧，愿上帝保佑他。

我知道他是一位虔诚的信徒，一位好人，但这是不对的。牧师确实需要主持葬礼，我们需要与哭泣的人一起哭泣。耶稣也哭了。

哦，他为他们的不信而哭泣。我曾经真的这么想过。不，他哭了。

他被感动了。他被那些职业哭诉者感动了。他被玛丽和玛莎感动了。

如果你爱某个人，一个亲戚或一个朋友去世了，你也会被感动。看在上帝的份上，这没有什么不精神的。死亡是最后一个敌人，上帝会战胜它。

原则上，他已经做到了，我们现在在凡人的身体里获得了永生，但那是凡人的身体。所以，我们仍然会死。但死人复活的那一天即将到来。

耶稣也参与其中。我喜欢这个。把石头拿开。

马大说：“主啊，这会儿肯定有臭味了。他已经死了好几天了。”耶稣对她说：“我不是告诉过你吗？如果你相信，你就会看到上帝的荣耀？”他们确实这么做了，因为耶稣揭示了父是生命的赐予者。

在约翰福音中，他使三个人复活：拉撒路，四天前就已经死了。昏厥理论对拉撒路来说不成立。天哪。

耶稣是生命的赐予者。他揭示了父亲是好牧人，父亲撇下 99 只羊去寻找那只迷失的羊。上帝是寻找的上帝，是爱罪人的上帝。

我最后要展示这一点的地方是约翰福音第 15 章，其中一段与以色列相对，以色列是主的葡萄园，但他一次又一次地失败；以赛亚书第五章很好地展示了这一点。我是真葡萄树。我的父亲是栽培者。

我是真葡萄树。如果你住在我里面，住在我里面，你就会活下去。就像葡萄树给枝子带来生命一样。

那么，耶稣是真葡萄树，这是什么意思呢？真理。我的意思是，以色列是一棵假葡萄树。不，以色列是一棵真葡萄树，但它失败了。

因此，约翰福音与旧约相反，根据旧约前身，这意味着，呃，它们的实现，它们的高潮并不会使它们成为错误的。这会使它们低劣。现在，从上帝的启示的角度来看，一个人不必加入以色列才能得救。

撒玛利亚妇女可以相信耶稣而得救。事实上，耶稣在约翰福音第四章预言了人们不再需要去耶路撒冷敬拜的时代。我们发现使徒行传中实现了一个令人震惊的概念，新约中的特殊启示在我们主耶稣的化身中至关重要。

他是世界的光，用上帝前所未有的启示照亮人们。他是生命的赐予者，他向那些相信他儿子的人赐予生命，显示了上帝的心意，他使拉撒路复活，作为他自己复活的象征。作为末日复活的象征，他是上帝的儿子。

我们在很多地方都看到这一点。我们在约翰福音第 5 章、约翰福音 5:17 和 18 章中看到这一点。上下文至关重要。

这次，耶稣没有治愈盲人。那是在第九章。在这里，他治愈了一个瘫痪了 38 年的男人。

第 90 章治愈了一位天生失明的人。在这里，他治愈了一位 38 岁的瘫痪者。当然，他故意在星期六这样做，以与当局发生冲突并挑战他们，从长远来看，我认为这是一种仁慈的行为。

确保我的引用正确。使徒行传 6:7，神的道在耶路撒冷加增，门徒的数目大大加增，许多祭司也信从了这道。使徒行传 6:7。

我相信耶稣在星期六完成了他所有的医治和其他伟大的工作，为上帝的精神重生铺平了道路，利未人甚至在耶稣身上找到了他们真正的救世主。耶稣治愈了瘫痪的人后，拿起你的床走吧。犹太领袖们应该对这个行走的人感到兴奋。

相反，他们抱怨他在安息日背着床。哦，17 和 18 是关键。16。

15 那人就去告诉犹太人是耶稣医治了他。约翰福音 5:16。这就是犹太人迫害耶稣的原因，因为他在安息日做这些事。

但耶稣回答他们说：“我父做事直到如今，我也做事。”这就是为什么犹太人更加想要杀死他，因为他不仅破坏了安息日。我的意思是，旧约肯定说安息日不可医治病人，对吧？不。

真是可悲。但他甚至称上帝为他的父亲，使自己与上帝平等。现在，等一下。

他们会说上帝在某种意义上是他们的父亲。哦，但不是在这个意义上。那是什么意义？我们在本章第 17 节中看到了这一点，抱歉。

我父亲到现在还在工作，我也在工作。塔木德经的成书时间晚于新约。然而，有时它能阐明新约的思想和概念。

拉比们在撰写《塔木德》时经过了深思熟虑，他们解答了永恒的问题，讲了笑话，做了各种各样的事情。这里有智慧，这里应有尽有。《塔木德》是许多犹太文学作品的大杂烩，包括智慧。

犹太人对此争论不休。《创世记》说上帝在第七天休息。我们知道上帝在安息日不工作。

他不想让我们在安息日工作。但我们知道他在安息日工作。是的，但他只做最低限度的工作。

诸如此类的讨论。他们不得不承认，是的，仁慈的上帝本人，第四条诫命的作者，告诉他的人民要遵守安息日，在安息日做了一些事情。他们无法逃避三件事。

第一，犹太婴儿一周七天出生。他们不能说犹太婴儿在星期六出生是出于其他原因。这意味着不。

上帝也在星期六把犹太婴儿带到这个世界。犹太老人也在星期六去世。同样的说法。

上帝做到了。上帝带走了他们。他们是他的子民。

然后他们不得不承认他每周七天都在做他的天意，否则他们就不会在那里思考这种事情，进行这种讨论，写这种东西。耶稣说“我父亲一直工作到现在”时指的是这种事情。并不是说他在引用《塔木德》。

这是不合时宜的。它是后来写的。但这些都是犹太社区必须承认的事情。

上帝使婴儿出生。上帝使人死亡。他确实在做着他的天意之工，每周七天维持和指导着他的世界。

所以他们非常清楚地明白了这一点。我的父亲至今仍是一位进步的总统。我的父亲一直在努力工作。

他继续每周工作七天。而我也在工作。耶稣用这些话反驳了他们，实际上把枪的灯光照在他的额头上，让他成为目标。

哦，他们要抓到他。他们不能接受。因为他把治愈瘸子和全能上帝的旨意放在同等重要的地位。

我父亲到现在还在工作。他们口中的上帝，他口中的是他的父亲。我也在工作。

我医治了盲人，对不起，我医治了瘸子，实际上也是盲人，但我们谈论的是瘸子，这是我父亲的工作。正因为如此，他们想杀死他，因为他甚至这样称呼上帝为自己的父，使自己与上帝平等。耶稣是上帝的儿子。

他是神永恒的儿子，道成肉身。这样，他就揭示了神。我们最近在第 11 章读到的玛莎的话中看到了这一点。

是的，我相信你是基督，是神的儿子，1127，是将要来临的，是要来到这个世界的。这是神圣的称号。我们明白这一点。

儿子，儿子，撒母耳记下 7 章，以赛亚书 9:6 和 7 章。对我们来说，一个儿子被赐予，一个孩子出生，一个儿子被赐予。他将永远占据他父亲大卫的宝座。万军之主的热情将实现这一点。

我们已经多次在目的陈述中看到耶稣是上帝之子。我们也在第 19 章中以悲剧的方式看到了这一点，因为根据第四本福音书，耶稣被犹太领袖谴责的依据是他自称是上帝之子。我引用错了，我把它转译了，对此我深表歉意。

我遗漏了一个参考，我很抱歉。啊，约翰福音 19:7，不是 17。约翰福音 19:7，彼拉多反复说，我查不出他有什么罪过。

19:6，例如，你们自己把他带去钉十字架。我查不出他有什么罪。他们不能；他们没有权力这么做。

哦，他们用石头打死了司提反，也有类似的情况，但他们没有这种权力。因为我，你们把他钉在十字架上。我发现他没有任何罪过。

犹太人回答说：“我们有律法，按照律法，他该死。”这又是他们的律法主义。

他们，他们根据法律谴责他们的弥赛亚。哦，讽刺是公正的，他们让你哭泣。根据那条法律，他应该死，因为他使自己成为上帝之子。

当然，它们的意思是非法、错误或不公正地错误地。在下一讲中，我们将讨论保罗和希伯来书中关于道成肉身的特殊启示。

这是罗伯特·彼得森博士关于启示录和圣经的教学。这是第 12 节，新约中的特殊启示，道成肉身，约翰，世界之光，生命赐予者，上帝之子。