**Доктор Роберт А. Петерсон, Иоанново богословие,
сессия 20, Спасение, сохраненное, сохранение,
спасение уже и еще не**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по Иоанновой теологии. Это сессия 20, Спасение, Сохранение, Сохранение. Спасение уже и еще не.

В нашей последней лекции по Иоанновой теологии давайте обратимся к Господу. Милостивый Отец, спасибо за твою благодать, которая спасает нас, хранит нас, дарует нам, использует нас в твоем служении и благополучно вернет нас домой. Мы преклоняемся перед тобой, мы воздаем тебе славу, мы просим тебя снова научить нас, во имя Иисуса, аминь.

Спасение на этот раз, сохранено. Народ Божий сохранен, он сохранен. Мы видели это в Иоанна 6 так много раз, что мне нужно, по крайней мере, прочитать это, и я подчеркну эти части.

Иоанна 6:37, все, что дает Мне Отец , ко Мне придет, и что бы ни пришло ко Мне, Я не изгоню вон. Иисус не оттолкнет нас, не выгонит из Своей семьи и не отвергнет нас, после того как мы пришли к Нему по благодати через веру. Воля Пославшего Меня есть та, стих 39 Иоанна 6, чтобы я не потерял ничего из того, что Он Мне дал.

Иисус сохранит избранных спасенными до конца, но воскресит их в последний день. Язык является корпоративным языком народа Божьего, использующим средний род it. В стихе 40 воля Отца Моего есть та, чтобы всякий, кто взирает на Сына и верует в Него, имел жизнь вечную ныне, и Я воскрешу его в последний день.

Затем Иисус хранит народ Божий. Как я сказал в прошлой лекции, чтобы дать более полное библейское представление, мы бы сказали, что сохранение — это работа Троицы, Отца, Сына и Святого Духа. В этом месте только Сын хранит нас и воскрешает в последний день.

Иоанна 10:27-30, мы делали это достаточно много раз , поэтому для повторения, Мои овцы слышат Мой голос, сказал Иисус, и Я знаю их, и они следуют за Мною. Я даю им вечную жизнь. Томас Шрайнер показал мне в книге о спасении в рамках серии Кристофера Моргана B&H Brauman and Holman «Богословие для людей Божьих».

Шрайнер подчеркнул, и я не подчеркивал этого достаточно раньше, он научил меня, что вечная жизнь означает сама по себе; это слово сохранения. Это жизнь, которая никогда не закончится. Я даю им вечную жизнь, и они никогда не погибнут.

Сильное категорическое заявление этой вечной безопасности, сохранения овец, и никто не похитит их из моей руки. Он использует сильные выражения, чтобы прикрыть меньшие попытки вырвать нас из его руки. О да, но я могу вырвать себя из его руки.

Иисус только что сказал, что они никогда не погибнут. Ты не можешь вырвать себя из его руки. Мой отец, который дал их мне, больше всех.

Никто не может вырвать их из руки моего отца. Мы в руке сына, мы в руке отца, я и отец едины в нашем божественном труде по сохранению безопасности народа Божьего. И затем мы не посмотрели на это, так давайте сделаем это.

Иоанна 17. Иоанна 17, несколько раз Иисус дает слова утешения, посредством которых он заверяет своих людей, за которых он молится, что они в конечном итоге будут спасены. Иоанна 17:11 и 12.

Я больше не в мире. И вот снова. Иисус в мире, направляется на крест, но он так решителен и так сосредоточен на исполнении воли Отца и исполнении Его плана, что он на самом деле смотрит на это с точки зрения возвращения к Отцу на небесах.

Я уже не в мире, но они в мире, люди, которых Отец дал Сыну, люди Божии. И я иду к вам, Святой Отец. Ну, вот и все.

Он еще не там, но он идет. Поэтому он колеблется между намеренным действием и выполненным действием. Святой Отец, сохрани их в своем имени, где имя означает человека.

Сохрани их в Себе. Сохрани их силою Твоею. Имя Твое, которое Ты дал Мне, да будут едино, как и Мы едино.

Сохрани их, Отец. Сохрани их. Иисус молится о сохранении народа Божьего.

Пока я был с ними, я соблюдал их во имя Твое, которое Ты дал мне. Я сохранил их, и ни одна из них не погибла, кроме сына погибели, да сбудется Писание. Исключение подтверждает правило.

И мне напомнил Андреас Костенбергер , *«Теология Евангелия и писем Иоанна»* , что он согласен с моим собственным выводом. Иуда никогда не был возрожден. Иуда никогда не был спасен.

Итак, он не имел спасения и потерял его. Он не имел его. Он, казалось, имел его, но его, в главе 12, где Иисус помазан, Иуда возражает.

Эти деньги, это миро надлежало продать нищим, продать и деньги раздать нищим. Двенадцать, пять. Сказал же это не потому, чтобы заботился о нищих, но потому, что был вор и распоряжался денежным мешком.

Он привык помогать себе сам. Это прогрессивное несовершенное. Это была его привычка, его обычай, к тому, что в него клали.

Он не вор, который крадет, а потом раскаивается, даже неоднократно. Это было его привычкой — воровать. И, конечно, он делал это тайно, потому что Матфей был бывшим сборщиком налогов.

Матфей либо задушил бы Иуду, либо оказался бы в иерусалимском сумасшедшем доме, если бы знал, что хранитель кошелька был вором. Иуда так и не был возрожден. Он играл эту роль, но на самом деле он не был одним из учеников в самом полном духовном смысле этого слова.

Иоанна 17, 15. Не молю, чтобы Ты, Отче, взял их из мира, но чтобы сохранил их от лукавого. Сатана называется сатаной, дьяволом, богом мира сего, князем мира сего и лукавым.

Иисус молится, чтобы Отец сохранил народ Божий от лукавого. Эта молитва будет услышана. И мы видим, что еще одна такая молитва в 24, хотя это скорее не противопоставление негативному, а акцентирование позитивного.

Потому что теперь Иисус говорит: Отче, я хочу, чтобы и те, которых Ты дал Мне, были со Мною там, где Я. Иисус представляет себя снова с Отцом во славе на небесах, чтобы увидеть славу, которую Ты дал Мне, потому что любишь Меня прежде создания мира. Иисус молится, чтобы его народ попал на небеса, чтобы быть с Иисусом и Отцом.

Отец не отвергнет молитву своего сына. Спасение сохранено говорит о сохранении. Иисус воскресит свой народ в последний день, Иоанна 6. Иисус и Отец хранят овец в безопасности, Иоанна 10.

Первосвященническая молитва трижды включает молитву об окончательном спасении, сохранении и сохранении верующих в Господа Иисуса. Наконец, спасение как уже и еще не. Это, возможно, самая важная эсхатологическая истина в Новом Завете.

Великие предсказания Ветхого Завета исполнились отчасти в реальной мере. Но конец века не наступил. Эти пророчества не исполнились в их полном и окончательном смысле.

Мы уже видели это и еще не видели с двумя из временных высказываний. Наступает время, когда люди не будут поклоняться ни в Самарии на Гаризиме, ни в Иерусалиме на горе Сион. Теперь в книге Деяний они поклоняются прямо там, где они были.

Им больше не нужно было идти в Иерусалим, и самаритянское поклонение было отступническим с самого начала. Но с другой стороны, время пришло, и оно уже здесь.

Когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, как самарянка. Итак, изречения о времени указывают на уже и еще не. Ныне реализованные исполнения еще должны быть более полно реализованными исполнениями.

Другой находится в пятой главе. Наступает время, и уже настало время, когда мертвые будут возрождены, чтобы подвести итог смысла слов Иоанна. Наступает время, и не настало время, когда находящиеся в могилах услышат голос Сына Человеческого и выйдут.

Четыре истины о последних вещах уже и еще не. Спасение и суд, воскресение, второе пришествие, прославление, спасение и суд. Мы прошли Иоанна 3:17 и 18 несколько раз.

После Иоанна 3:16 Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него. Всякий верующий в Него уже не осужден. Не верующий во имя Сына Божия уже осужден.

Я думаю, что я немного накосячил. Нехорошо, совсем нехорошо. Бог не послал своего сына в мир, чтобы осудить мир , а чтобы спасти мир через него.

Иоанна 3 18: «Верующий в Него не судится. А неверующий уже осужден». Здесь употребляется слово «уже», потому что он не уверовал во имя Единородного Сына Божия.

Спасение и суд присутствуют в зависимости от отношения человека к Иисусу Христу. Человек может знать, что он не осужден и не будет осужден, или тот, кто отвергает, осужден и будет осужден. Опять же, этот последний вердикт может быть изменен, если человек верит во Христа.

Спасение и суд присутствуют и, конечно, в их самом полном смысле. Ад и новые небеса и новая земля для воскресших верующих ждут. Но Иоанна 3:17 и 18 пока этого не показывают.

Иоанн 12:25 показывает, что еще нет вечной жизни, по крайней мере. Кто любит свою душу, тот теряет ее. Иоанн 12:25 кто ненавидит свою душу в этом мире, тот сохранит ее для вечной жизни.

Что вечная жизнь в загробном мире. Есть футуристическая отсылка к спасению. Возможно, кто любит свою жизнь, тот ее теряет, значит, мы ее потеряем.

Возможно, футуристическое настоящее в контексте. То есть, мы потеряем его в последний день и после. Мы уже видели, что воскрешение уже есть, а пока нет.

Воскресение совершилось. Иоанна 5:24, 25 всякий, слушающий слово Мое и верующий в Пославшего Меня, уже имеет жизнь вечную. Он не приходит на суд, но перешел от смерти в жизнь.

Наступает время, и уже исполнился этот язык, когда мертвые услышат глас Сына Божия и, услышав, оживут. Это духовное воскресение сейчас для тех, кто верит в Иисуса. И, конечно, как мы уже говорили много раз, Иоанна 5:28-29 говорит о физическом воскресении, пока еще не будущем.

Наступает час, когда все, кто в могилах, выйдут. Одни для воскресения жизни, другие для воскресения суда, что в данном контексте означает осуждение. Это то, что мы не рассматривали во втором пришествии.

Мой тезис заключается в том, что каждый важный аспект последних вещей исполнился и еще не исполнился в большей степени, уже и еще не исполнился. Аспект «уже» второго пришествия действительно игнорируется, он в Иоанна 14 спрятан там в стихе 23. «Еще не легко» пусть не смущаются сердца ваши.

Иоанна 14:1 веруйте в Бога и в Меня веруйте в доме Отца Моего или во многих комнатах если бы не так, то, что Я сказал вам, Я иду приготовить место вам; и если пойду и приготовлю вам место , приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я. Иисус изображает небеса Иисус изображает пребывание с Отцом как обитель на небесах со многими комнатами, и на одной из этих комнат написано имя вашего верующего. Это еще не точно. Иисус пошел приготовить нам место. Смысл всех этих образов в том, что мы принадлежим Богу Отцу. Он любит нас, и он примет нас. Когда Иисус придет снова, он примет нас в свое присутствие, чтобы мы были с ним.

Я не думаю, что мы говорим о буквальном небесном доме, но мы говорим о буквальном Боге Отце, который любит свой народ и хочет, чтобы они были в его очень радостном присутствии. Но другой аспект, уже присутствующий аспект второго пришествия, находится в 14:23. На самом деле, это и Отец , и Сын, которые приходят в некотором смысле. 22 Иоанна 14 Иуда, а не Искариот Я уже говорил вам, что этот парень так рад, что это есть в Библии, чтобы его не путали с Иудой, который был сыном Искариота, сказал ему: Господи! как это ты являешь Себя нам, а не миру? Иисус отвечал ему: кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотворим.

14 один и два и три Иисус готовит комнаты в небесном доме Отца для народа Божьего. 14 :23 любовь к Иисусу приводит к тому, что Отец и Сын уже дома в наших сердцах и жизнях. Если кто любит меня, тот будет соблюдать мое слово, он будет слушаться меня, и мой Отец будет любить его, и мы, Отец и Сын, придем к нему и сотворим наш дом у него сейчас.

В этом смысле Второе пришествие уже, конечно, не отрицает буквальное, физическое Второе пришествие в конце века, но учит реальному духовному общению с Отцом и Сыном, такому, что верующие, которые любят Господа Иисуса, в книге DA Carson «Трудная доктрина любви Божьей», он хочет сделать это только некоторыми верующими. Я не уверен в этом, но я бы сказал, безусловно, открыто для всех верующих, это приглашение глубоко любить Иисуса и повиноваться Ему, и результатом является сладкое общение с Отцом и Сыном, и это общение передается на языке того, что они приходят и поселяются у нас, строят свой дом у нас. У меня был милый студент много лет назад, Стюарт Кэшман из Лондона; я многому научился у Стюарта: хороший студент, любящий людей и глубоко любящий Господа.

Это заканчивается заявлением его жены на Facebook, вчера или позавчера, Стюарт боролся с болезнью много лет, всегда с милым отношением, и она сказала, Мне грустно говорить вам, мой милый, мой дорогой муж умер и отправился к Спасителю, которого он так любил, аминь. Если вы знали этого человека, это правда. Один из моих бывших коллег в Covenant Seminary, Дэвид Калхун, и я ходили вместе, и мы просто прекрасно проводили время в общении.

Мы видели этих гусей вокруг пруда, и издалека, мы давали себе около двух секунд, хорошо, теперь отворачивались, и каждый из нас угадывал, сколько там гусей. Это так трудно; у них всегда было больше гусей, чем мы могли предположить, поэтому я добавлял пять или около того и все равно был слишком уверен; в любом случае, мы были в ударе. В любом случае, там был пожилой, посмотрите, кто говорит, пожилой индус, очень космополитичный, либеральный индус, я бы добавил, очень дружелюбный, со своей маленькой собачкой, которая выглядела так, будто она вот-вот умрет, в любом случае, мы стали его друзьями, и мы немного говорили с ним о Господе, но Стюарт Кэшман стал его другом и много говорил с ним о Господе, не будучи оскорбительным, просто замечательный дар, и он использовал свой дар, чтобы любить грешников.

Это удивительная вещь, эта способность любить других, заставлять их чувствовать себя как дома, и Отец и Сын обещают особое общение для верующих, которые любят Иисуса и считают своим бременем соблюдать его заповеди. Таким образом, я вижу второе пришествие, как уже в Иоанна 14:23, второе пришествие, так сказать, аспект присутствия и общения Отца и Сына в нашей жизни сейчас, и второе пришествие, о котором буквально еще не говорится в стихах с первого по третий, где Иисус прямо говорит в Иоанна 14:3: Я приду снова. Наконец, не только для спасения уже и еще не, но и, наконец, для нашего пути, мы смотрим на прославление.

Вы говорите, конечно, прославление — это только будущее; ну, прославление — это в основном будущее, но это сбивает меня с толку на протяжении многих лет; я верю в Библию; моя проблема в том, что я не всегда понимаю Библию. Второе послание к Коринфянам, я знаю, что мы имеем дело с Павлом здесь, я хочу показать уже существующий аспект прославления. Второе послание к Коринфянам 3, 18, и мы все с открытыми лицами, взирая на славу Господа, преображаемся в тот же образ, буквально от славы в славу, от одной степени славы к другой.

Ибо это исходит от Господа, который есть Дух. Павел учил, и все комментаторы, которые не имеют предубеждений против этой идеи, говорят, что он учит о верующих, наслаждающихся аспектом прославления сейчас, когда они смотрят на Иисуса, когда они созерцают славу Господа, когда они поклоняются Иисусу, они преображаются в образ Христа сейчас, от одной степени славы к другой. И да, Святой Дух играет свою роль, в конце стиха, некоторые говорят, и я думаю, что это, вероятно, правильно, Синклер Фергюсон, например, в своей книге о Святом Духе, на самом деле говорит о Господе Иисусе, который становится функционально эквивалентным, не онтологически спутанным, который становится функционально эквивалентным Святому Духу, в любом случае, именно Бог производит это прогрессивное освящение в верующих.

Я бы никогда не сказал такого, если бы этого не говорила Библия. Иоанна 17:22, начиная с 20-го стиха, Я не о тех молю, о них только, но и о верующих в Меня по слову их, да будут все едино, как Ты: Отче во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня. И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им.

Это уже аспект прославления. Как это может быть, эти ученики, которые так, такие борцы, которые не верят, не в четвертое Евангелие, но в, конечно, в Евангелие от Матфея и Евангелие от Луки, Иисус неоднократно предсказывает, что он будет продан в руки, он будет передан в руки книжников и фарисеев, распят и воскреснет на третий день, снова и снова, три или четыре раза, и они не могут этого принять. Эти люди, из них, можно сказать, славу, которую Ты дал Мне, Отец, Я дал им.

Ну, хвала Господу. Для нас, товарищей по борьбе в христианской жизни, есть надежда. Это невероятно для меня, абсолютно невероятно, что они могут быть едины, как и мы едины. Это нынешнее, прогрессивное, 2 Коринфянам 3:18, понятие прославления производит библейское единство среди народа Божьего.

Славу, которую Ты дал Мне, Я дал им, да будут едино, как Мы, Отец и Сын, едины. Каждый важный аспект последней благодарности уже и еще не исполнился отчасти, в большей степени исполнится, когда Иисус придет снова, когда наступит конец, включая прославление. Стих 24, конечно, говорит о конечном прославлении.

Отче, я желаю, чтобы и те, которых Ты дал Мне, были со Мною там, где Я, чтобы видеть славу Мою, которую Ты дал Мне, потому что возлюбил Меня прежде создания мира. Иисус здесь молится о том, чтобы верующие в конце концов были прославлены. Он хочет, чтобы они были в самом присутствии Отца и Сына, чтобы созерцать славу Христа.

Является ли это промежуточной славой или она сливается с конечной славой, я не уверен, но это точно не так. Таким образом, мы снова видим, что спасение является важным аспектом Евангелия от Иоанна. Ветхий Завет предсказывал это.

Иногда высказывания о времени говорят, что время пришло, в сочетании с высказыванием о том, что время еще не пришло для поклонения, независимого от места, Иоанна 4, для воскресения мертвых, Иоанна 5. Спасение и суд уже прямо сейчас основаны на отношениях человека со Христом. И, возможно, кто-то, слушающий эти лекции, не знает Господа. Конечно, вы слышали Евангелие снова и снова и снова.

Мы — мятежники против Господа Бога нашего, который возлюбил нас и отдал Своего Сына, чтобы спасти всякого верующего в Него. Если это ваша ситуация, мы призываем вас отвернуться от своих грехов, поверить, что Христос умер вместо вас, воскрес, чтобы дать вам вечную жизнь и простить ваши грехи. Если вы так сделаете, это будет счастливый день и для вас, и для меня.

Я бы очень хотел услышать, как что-то подобное происходит в этих лекциях по Евангелию от Иоанна, которые так ясно и последовательно передают послание Евангелия. Воскрешение уже в возрождении. Оно еще не в реальном воскресении тела.

Второе пришествие уже в том смысле, что Отец и Сын приходят и вселяются в жизни верующих, которые любят Иисуса и повинуются Ему всем сердцем. Но оно еще не во всей полноте. И Иисус обещает прийти снова и забрать нас в небесный дом Отца.

Прославление, как бы поразительно оно ни казалось, уже в некотором смысле есть. Но его полнота ждет. Наше восхождение к Господу или Его пришествие, чтобы взять нас к себе.

Таким образом заканчивает лекции о четвертом евангелии и великой любви Божией в нашем Господе Иисусе Христе. Аминь.

Это д-р Роберт А. Петерсон в своем учении об Иоанновом богословии. Это сессия 20, Спасение, Сохраненное, Сохранение. Спасение уже и еще не.