**Доктор Роберт А. Петерсон, Иоанново богословие,
сессия 19, Спасение, Привлеченный, Призванный, Воскрешенный,
Воскрешение к жизни**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении по Иоанновой теологии. Это сессия 19, Спасение, Привлеченный, Призванный, Воскрешенный, Воскрешение к Жизни.

Мы продолжаем изучать учение четвертого евангелия, Иоанново богословие. Мы имеем дело с другим аспектом спасения, а именно с двумя местами, или, может быть, тремя, два в одной главе, главе шестой, где люди привлекаются Отцом к Сыну. На самом деле, в одном из них, я думаю, говорится, что Сын привлекает людей к себе, и это увлекательно.

Да, ха, интересно. В любом случае, давайте помолимся вместе. Отец, спасибо за слово.

Научи нас, молимся мы. Ободряй наши сердца. Сделай наши жизни значимыми для Тебя и Твоего Царства, молимся мы через Иисуса Христа, посредника.

Аминь. Спасение имеет разные лица в четвертом Евангелии, если хотите. Это вечная жизнь; это избрание, это воскресение мертвых.

Вот она, это любовь Бога к миру, который его ненавидит. Вот понятие рисования. Я хочу вложить это в этот бинарный , извините, дух просто выпал, контекст в Иоанна 6, где Отец и Сын работают вместе, чтобы спасти всех, кто поверит, спасти тех, кого Отец дает Сыну, спасти тех, кто верит в Иисуса.

И как мы уже говорили, есть бинтарная гармония. Конечно, я верю в троичную гармонию. Иоанн просто не соотносит работу Духа, по крайней мере, в этом месте книги знаков.

После его рассуждения о хлебе жизни, ну, в середине его, я бы сказал, у нас есть этот хиазм, начинающийся со стиха 35. Я есмь хлеб жизни. Приходящий ко Мне не будет алкать.

Верующий в Меня не будет жаждать вовек. Мы приходим к Иисусу определяется параллелизмом как вера в Иисуса. Приход к Иисусу, вера в Иисуса приносит духовное удовлетворение, как наслаждение хорошей едой или утоление жажды, удовлетворение жажды.

Но Я сказал: вы видели Меня, и не верите Мне. Все, что дает Мне Отец , ко Мне придет. Приходящего ко Мне не изгоню вон.

Ибо Я сошел с небес не для того, чтобы творить волю Мою, но волю пославшего Меня, чтобы ничего из того, что Он Мне даровал, не погубить, но то воскресить в последний день. Воля Отца Моего есть та, чтобы всякий, взирающий на Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день. Хиазм начинается в стихе 36.

Видеть Иисуса и не верить в 36 — это А.
А в 40 — это видеть Иисуса и верить в него. 36 — Отец отдает людей Сыну, а затем приходит к Сыну. Это стих 39.

Это говорит обо всем, что он мне дал. Это было бы B и B prime. Я ничего не должен потерять.

Я никогда не изгоню. С, стих 37. С прим, 39, Я не потеряю ничего из всего, что Он дал мне.

D — это Я пришел, чтобы исполнить волю Пославшего Меня, и тогда это D, и D prime — это, это воля Пославшего Меня. Итак, у нас есть

A, увидеть Иисуса и поверить, в данном случае не поверить, 36.
 Б. Отец отдает людей Сыну, и они приходят к Сыну.

C, Сын хранит их, стих 37.
 D, Сын исполняет волю Отца.
 D prime, воля Отца .

C prime, Сын не теряет никого из избранных.
 B prime, Отец дал людей Сыну.
A prime, видя и веруя.

В этом, среди этих аспектов спасения, общая картина такова: Отец отдает людей Сыну. Иоаннова тема избрания. Отец привлекает их к Сыну .

Это уже не хиазм, это систематика. Отец отдает людей Сыну , он влечет их к Сыну, они приходят к Сыну, они верят в Сына. Сын дает ему вечную жизнь.

Сын хранит их. Сын воскресит их в последний день. Избрание и призвание сродни призванию.

Вера, сохранение, воскрешение. Это дела; опять же, Дух просто опущен. Это дела, взаимные дела Отца и Сына.

Позвольте мне сопоставить это с более широкой библейской перспективой. Даже избрание Иоанна, и, конечно, Павла, всегда является делом Отца, за исключением Иоанна 15, 16 и 19, где никогда не говорится о деле Духа. Рисование — призвание Павла, это тоже дело Отца.

Вера — дело грешников, как Бог позволяет им, но люди, человеческие существа, верят. Вера в Павла, вера в Иоанна. Никто не может назвать Иисуса Господом, кроме как Духом Святым.

Дух усыновления позволяет нам взывать: Авва Отче (Римлянам 8:15, 16), первое послание к Коринфянам 12. Сохранение — дело Троицы.

В Иоанна это работа Отца и Сына. В этом контексте, в Иоанна 6, это работа Сына. В Иоанна 10, никто не может похитить его из руки Моей, и никто не может похитить его из руки Отца.

Отец и я — это тот, кто хранит овец. У Павла Святой Дух — это печать, например, а Троица хранит нас. Воскресение в последний день, половина отрывков в Писании говорит об Отце , половина — о Сыне.

В Римлянам 8 говорится о Духе. Здесь Отец дает людей Сыну. Отец привлекает людей к Сыну .

Вот с чем мы действительно имеем дело. Они приходят к Сыну . Сын хранит их.

Сын воскрешает их в последний день. Как я уже говорил ранее, определенно есть бинтарная гармония. Конечно, есть троичная гармония.

Его просто нет. Теологию нужно черпать из Писания. В этом узком смысле Дух просто не упоминается.

И есть также преемственность в лицах. Это люди, которых Отец дает Сыну, которых Отец привлекает к Сыну, которые верят в Сына, которых Сын хранит, которых Сын воскрешает в последний день, в этом контексте. Вы можете назвать это золотой цепью, как люди ссылаются на Римлянам 8, 29 и 30.

Я никогда не слышал, чтобы это было сделано для Иоанна, но есть тринитарная гармония, бинитарная гармония и систематическая тринитарная гармония. И народ Божий, которого Отец дает Сыну, в конечном итоге воскрешается Сыном в последний день. Что это за рисунок? Стих 37.

Ненавижу, когда у меня такая неправильная ссылка. Прошу прощения. Мы видим это в стихе 44, конечно.

Никто не может прийти ко Мне, если не привлечет его Отец , пославший Меня. Я пытаюсь увидеть это в тех ранних стихах, но не могу найти. Никто не может прийти ко Мне, это означает верующий в Меня, стих 35, ясно показывает это параллелизмом, если не привлечет его Отец , пославший Меня.

Отец привлекает людей к Сыну . Я бы сказал, на языке Павла, он действенно призывает людей, которых Отец дает Сыну, людей к Сыну, чтобы они пришли к Сыну, чтобы они уверовали в Него. Это показывает не только то, что Бог планирует спасение и выбирает людей, отдает людей Сыну, но и то, что Бог, и мы обычно думаем об этом как о Святом Духе, хотя даже у Павла тот, кто призывает, на самом деле Отец.

Отец — зовущий в Павле. Отец привлекает избранных, и они приходят. Они верят в Сына . Именно в этом месте Иоанн, прежде всего, координирует дела Отца и Сына в спасении.

Везде он призывает людей верить во Христа. Здесь мы получаем взгляд из-за кулис, если хотите, или богословский взгляд, как мы это делаем в Римлянам 8, 29 и 30, в контексте, в котором Павел учит сохранению. Так он делает и здесь.

Людей, которых дал Ему Отец , Он воскресит в последний день. Стих 39: воля Пославшего Меня есть та, чтобы Я ничего не погубил из того, что Он Мне дал, но то воскресил в последний день. В этом Он переходит прямо от даяния к воскрешению и опускает привлечение, приход, сохранение.

Это показывает, что основной упор в отрывке делается на сохранение народа Божьего. Избранные будут воскрешены к вечной жизни. 37, извините, плохая ссылка.

44 не плохая ссылка. Никто не может веровать в Меня, если не привлечет его Отец , пославший Меня. Так много раз Иоанн говорит: веруй.

Если вы не верите, вы умрете в своих грехах, снова и снова и снова. И это правда. И все же, здесь у нас есть оговорка, учение о том, что Отец таинственно работает в своих людях, чтобы призвать их действенно к вере в своего Сына.

12, 32, это место, где Иисус использует этот язык себя. Он тот, кто привлекает народ Божий к себе. И это всеобщее притяжение.

Он привлекает к себе всех людей. Иоанна 12:32, в Иоанновой Гефсимании, так сказать, Иисус говорит, должен ли я сказать: Отче, спаси меня от этого часа? Ни в коем случае. Я пришел в этот час для этой цели.

Отец, прославь имя Твое. Голос с небес говорит: Я прославил его, и мы прославим его снова. Главное выражение греха в этом Евангелии — неверие.

Люди не могут даже понять голос Бога с небес. Теперь суд над этим миром, 31. Теперь, будет ли изгнан правитель этого мира? И я, вот наша вот наша забота, наша большая забота, 32.

И Я, когда вознесен буду от земли, конечно, когда буду распят, всех привлеку к Себе. Это сказал Он, давая понять, какою смертью Он умрет. Народ отвечал Ему: мы слышали из закона, что Христос пребывает вовек.

Как же Ты говоришь, что Сыну Человеческому должно вознесену быть? Кто этот Сын Человеческий? Иисус сказал им: свет есть еще на малое время среди вас. Ходите, пока есть свет, чтобы не объяла вас тьма. Ходящий во тьме не знает, куда идет.

Пока вы имеете свет, веруйте в свет, чтобы стать сынами света. И Я, когда Я вознесен буду от земли, в Моем распятии, Я всех привлеку к Себе. Это было приписано Отцу в Иоанна 6:44.

Здесь это приписывается Сыну . Если вы сделаете это, если вы поймете это как действенное притяжение или призвание, что явно имеет место в главе 6, потому что те, кого дали и привлекли, приходят, сохраняются и воскресают. Здесь у вас есть универсализм, и все будут спасены.

В зависимости от значения всех людей. Если это буквально все все, все без исключения, то либо у вас абсолютный универсализм, все спасены, что не соответствует Евангелию от Иоанна, либо у вас неэффективный рисунок, дающий грешникам возможность уверовать и спастись. Я собираюсь предположить из контекста, и разные авторы с разных теологических точек зрения научили меня этому или подтвердили то, что я думал; я не знаю, что было первым.

Греки, некоторые греки приходят в стихе 20. Это место, где Иоанн предвосхищает, как он делает в Иоанна 10 с другими овцами, у меня есть и другие овцы, которые не сего двора, в главе 11 с пророчеством Каиафы, рассеянные дети Божьи включают не только евреев, но и язычников. Здесь некоторые греки приходят поклониться на праздник, и они хотят поговорить с Иисусом.

Ученики Иисуса передают слово дальше и просят Иисуса об аудиенции, и он, кажется, не отвечает. Он, конечно, не отвечает сразу, он скорее говорит о том, что его час настал, его час пришел. Это одно из тех мест, где я всегда говорю, конец 12, начало 13, его час пришел.

Вот он, настал час прославления Сына Человеческого. Затем у нас есть метафора падающего в землю зерна пшеницы, которая говорит как о смерти Иисуса, приносящей плоды, так и о его учениках, умирающих для себя и приносящих плоды. Мы отметили мимоходом, что конец 25-го года — это реальная футуристическая, или пока еще не, ссылка на вечную жизнь.

Они не распространены у Иоанна, но вот они. С тех пор я уже обобщил это. Иоаннов Гефсимания, голос с небес, люди не понимают, а затем Иисус говорит о том, что дьявол был побежден распятием Сына, его вознесением.

Я предположу, что рисунок здесь неэффективен. Я не знаю, эффективен ли он. Если эффективен, я бы хорошо скоординировал его с Иоанном 6.

Все люди не означает абсолютно всеобщие. Это не все без исключения, но все без различия. То есть это включает и греков, и язычников.

Итак, хотя я звучу осторожно, и я хочу быть более библейским, чем теологическим, хочу быть осторожным с текстом, я бы сказал, что рисунок эффективен, и все люди не буквально все люди, а скорее не только евреи, все виды людей, все без различия, которые были бы больше, чем расовые или этнические, по крайней мере, в плане применения. Они включали бы людей из каждого языка, каждого племени, каждого наречия, каждого локуса, каждого места в мире, каждой страны и так далее. Спасение рассматривается с многих точек зрения в Иоанне.

Вот очень ограниченный вариант, в котором спасение описывается как привлечение Отцом людей к себе как часть божественного процесса, Отец и Сын работают вместе, чтобы спасти людей. Здесь используется одно и то же слово; это слово охотничьего и рыболовного типа, притягивающее рыбу и вытягивающее ее, например, самого Сына на кресте. Для меня, к счастью, ясным является спасение, народ Божий воскресил воскресение к жизни.

Мы находим это в Иоанна 5. Мы уже делали это раньше, поэтому я не буду долго на этом останавливаться, но в Иоанна 5 это отрывок, дающий жизнь. Сын — даритель вечной жизни. Он только что дал жизнь человеку, который был хромым 38 лет, и иудейские лидеры недовольны, потому что он нарушает субботу, говоря человеку взять свою постель и ходить, и не только это, но он называет Бога своим Отцом таким образом, который действительно очень неуместен, делая себя равным Богу, стих 18. В ответ Иисус говорит, что он всегда исполняет волю Отца, он не одинокий рейнджер здесь, он всегда исполняет волю Отца и делает только то, что он видит, как делает Отец. Это стих 19, и он говорит о божественном знании, о божественных вещах.

И Сын животворит, как Отец воскрешает мертвых и животворит, так и Сын животворит, кого хочет. В стихах, которые следуют сразу за этим, говорится о Сыне как о возрождающем людей. Он проповедует, когда люди верят, они верят в Отца, они обретают вечную жизнь и переживают духовное воскресение, они переходят из царства мертвых в царство живых.

Всякий, слушающий слово Мое, 24 верующий в Пославшего Меня, имеет жизнь вечную уже сейчас. Он не приходит на суд, но перешел от смерти в жизнь, то есть духовное воскресение, то есть возрождение. Итак, это воскрешение не есть будущее буквальное воскресение или физическое воскресение; это настоящее духовное воскресение.

Однако в 28 и 29 мы имеем его дополнение; мы имеем воскресение еще не и не духовное воскресение, а физическое воскресение, или, если хотите, физическое, духовное воскресение, от имени верующих. Истинно говорю вам, стих 25, наступает время, и настало уже, когда мертвые услышат глас Сына Божия, и услышавшие оживут уже, родившись заново, возрожденные. Ибо, как Отец имеет жизнь в Самом Себе изначально, это божественный атрибут, это божественная собственность, это часть бытия истинным и живым Богом, и это божественный атрибут.

Итак, Он дал Сыну также иметь жизнь в Себе, в Его воплощенном состоянии. И Сын также есть судья, потому что Он Сын Человеческий, Он есть представитель человека. Не удивляйтесь этому, не удивляйтесь, что есть духовное воскресение теперь, по словам Сына Человеческого.

Какие фантастические утверждения. По его словам, люди переходят от духовной смерти к духовной жизни. Новая жизнь настолько поразительна по сравнению с прежней ситуацией, что ее сравнивают с воскресением мертвых.

И это не удивительно, говорит он, потому что это голос Сына, который буквально, физически, поднимет мертвых из их могил. Не удивляйтесь этому, Иоанна 5, 28-29, наступает час. Обратите внимание на контраст.

Наступает час и настал уже, 25 когда люди возродятся, воскреснут духовно. Но наступает час, 28 но не настал уже, когда все находящиеся в гробах услышат голос Его и выйдут: творившие добро в воскресение жизни, творившие зло в воскресение суда. Вот, рядом, вот духовное воскресение, физическое воскресение, возрождение, воскресение тела.

Это уже воскресение, в возрождении, воскресение, еще не в телах, восстающих из могил или гробниц. 29 и 30, 30, извините, 29 озадачило людей. О, кстати, 28, в воскресении иногда Отец является тем, чей голос воскрешает мертвых, в других случаях это Сын.

Никогда не Святой Дух. Систематики сказали бы, что поскольку Троица, лица неразделимы, воскресение мертвых — дело Святой Троицы, особенно Отца и Сына. Писание никогда не говорит о Духе, на самом деле, оно говорит в одном месте, в Римлянам 8, оно намекает на это, оно более чем намекает на это.

Я бы взял свои слова обратно. Дух играет роль в воскрешении мертвых. Римлянам 8:11.

Если Дух Того, Кто воскресил Иисуса из мертвых, то вся Троица в одной фразе, даже не в предложении. Если Дух Отца, Дух, Святой Дух, Отца, который воскресил Иисуса из мертвых, живет в вас, то Тот, Кто воскресил Христа Иисуса из мертвых, то есть Отец, даст жизнь и вашему смертному телу, так что технически Отец здесь Воскрешающий, но Он делает это через Своего Духа, который живет в вас. Римлянам 8:11 учит, что Отец - это Тот, Кто воскрешает мертвых, но Он делает это через Святого Духа.

И есть преемственность идентичности в том, что Отец даст жизнь нашим смертным умирающим телам, но он сделает это через Духа. Итак, воскрешение — это дело Троицы, особенно Отца и Сына. Стих 29 Иоанна 5, и они выйдут из могил по голосу Сына, те, кто делал добро, в воскресение жизни, те, кто делал зло, в воскресение суда.

Последнее легко понять. Бог судит людей по их делам, а неспасенные люди осуждаются за свои греховные дела. Это очень справедливо по-Божьи.

Никто не может жаловаться. Вы говорите, разве они не осуждены, потому что не верят в Иисуса? Нет, единственное средство — вера в Иисуса, но основание, основа их осуждения — не неверие в Иисуса; это их грехи. Если говорить полностью, то это их греховные мысли, слова и дела.

Подумайте об Откровении 20. Я увидел великий белый престол, стих 11, и сидящего на нем, который был Отец . От Его присутствия бежали земля и небо, и не нашлось им места.

Я не воспринимаю это буквально, а воспринимаю это как образное. Его присутствие вызывает благоговение. Само небо и земля, небеса, Бытие 1.1, бежали бы от него, если бы могли, олицетворение, чтобы показать его полное благоговение.

И увидел я мертвых, малых и великих, стоящих перед престолом, и книги раскрыты были, и иная книга раскрыта, книга жизни, и судимы были мертвые по написанному в книгах, сообразно с тем, что они делали.

Суд основан на делах. Сравните Германа Риддербоса , Павла и план его теологии. Одно из названий его глав — Суд по делам.

Дела - это такое живое слово для нас, табуированное слово. Я говорю суд по делам, но это erga , это то же самое слово, которое переводится как дела. Она отдала мертвых, которые были в ней, смерть и Гадес отдали мертвых, которые были в них, и они были судимы, каждый из них, по тому, что они сделали.

И это в каждом отрывке суда, в котором дана основа суда. Это всегда дела, иногда слова, мысли, иногда мысли, иногда слова, которые я включаю в большую категорию дел. Этот отрывок, кстати, как показывает Грег Бил в своем обширном и удивительном комментарии откровения, также имеет ноту божественного суверенитета.

Книга Жизни — это небесный регистр нового Иерусалима и, таким образом, предопределенный мотив. Он не подрывает другой. Суд всегда основан на делах, но в паре мест это одно из них.

И интересно, важный отрывок о последнем суде в Библии, там есть эта предопределенная черта. Отменяет ли это суд, основанный на делах? Нет, но это его квалифицирует. Я возвращаюсь к Иоанна 5:29.

По голосу сына человеческого, люди выходят. Те, кто делал зло, восстанут для воскресения суда. Нет проблем.

Их судят, их осуждают, они идут в ад за свои грехи. Самое сложное, что они приходят и выходят, те, кто делал добро, к воскресению жизни. Это то, чему Библия учит последовательно.

Разве это не угрожает спасению по благодати через веру во Христа? Нет, это не спасение. Это суд, а суд основан на делах. Потому что вера не может быть судима.

Вера познаётся делами. Иакова 2, покажи мне веру твою без дел. Это невозможно.

Я покажу тебе мою веру из моих дел. Первое невозможно, и Джеймс немного саркастичен.

Ты веришь, что демоны также верят, что вера без дел мертва. Это не так, это не живая вера. Покажи мне твою веру без этих дел.

Я покажу вам мою веру моими делами. Дела, которые проявляются от имени святых Божиих, являются основой их воскрешения к жизни. Они являются экзегезой стольких отрывков, включая этот. Нет никаких сомнений.

Бог творил освящение в них и через них. Джон Мюррей в своем комментарии к Римлянам учит этому и говорит, что это дает нам мудрое слово. Мы забываем, что освящение — это такая же работа Бога, как и оправдание.

И это правда; хотя мы сотрудничаем в освящении, мы, конечно, не сотрудничаем в оправдании. Так что, я говорю, что это суд, основанный на делах без благодати? Нет, конечно, нет. Это суд, основанный на делах, которые являются плодом благодати.

И я сделаю это снова. Отец, Сын и Святой Дух являются авторами этих добрых дел. Мы делаем добрые дела, но Бог делает эти добрые дела через своих людей , и Он получает славу.

И мы не скажем на последнем суде, ну, я был замечательным, и я знаю, что мы будем хвалить Тебя, Иисус, за то, что Ты спас меня, не только провозгласил меня праведным раз и навсегда в оправдании, но и дал мне дух и произвел во мне богоугодные дела. Вы знаете, святые, которых я знаю, которые делают больше всего добрых дел, они не ведут счет. Они как люди в Евангелии от Матфея 25, Овцы и Козлы.

Господи, когда мы видели тебя в тюрьме? Когда мы навещали тебя? Когда мы сделали это? Чем мы помогли этому? Господь следит. Сводит меня с ума. Отец несет ответственность.

Итак, я повторю это еще раз. Святые действительно делают эти добрые дела. Как в похвальном смысле? Нет, конечно, нет.

Те, кто были свободно спасены по благодати Божьей, являются новыми, и они служат Богу, и они любят Бога, и они живут для Бога. Доброе дерево приносит добрые плоды. Как доброе дерево становится добрым деревом? По благодати Божьей.

Отец производит в нас, Филиппийцам 2:12-15, хотение и действие по Своему благоволению. Со страхом и трепетом совершайте свое спасение — человеческая ответственность за народ Божий.

Не трудитесь ради своего спасения; трудитесь над тем, что Бог трудился над вами. Трудитесь над своим спасением в страхе, потому что, в силу каузального предложения, Бог производит в вас и хотение, и действие по Своему благоволению. Дела, которые проявятся на последнем суде, на самом деле наши дела, которые проявятся, потому что мы пребываем на лозе, Иисус, Иоанна 15, который сказал: без Меня не можете сделать ничего.

Итак, Отец желает, даже хорошие идеи, которые у нас есть, чтобы служить Господу, исходят от Бога, и Он получает славу. Он производит в нас и хотение и действие по Своему благоволению. Иисус божественен.

Мы не можем делать ничего без Него. Пребывая в Нем, мы творим добрые дела во славу Божию. И, конечно же, это плоды Святого Духа, Галатам 5. Это не дела плоти, возносимые к Богу, чтобы Он принял нас за наши заслуги, Господь.

Нет, он принимает нас для тебя по своей благодати, дает нам дух, производит в нас плод, и это плод Святого Духа. Разве мы не имеем к этому никакого отношения? Нет, мы работали с Богом, который работал в нас с этим. И затем сын с этим, отдельно от которого мы не можем делать ничего.

И дух произвел этот плод в нас, народе Божьем. Этого достаточно. В Иоанна 6 снова и снова Иисус — тот, кто воскресит мертвых в последний день.

Чтобы быть полным, Отец является воскресителем во многих отрывках. Я думаю, что это где-то 50 на 50, Отец и Сын. 6:39, воля Отца в том, чтобы я ничего не потерял из того, что Он дал мне, но воскресил в последний день.

Иоанна 6:40, воля Пославшего Меня есть воля Отца Моего. Всякий, взирающий на Сына и верующий в Него, будет иметь жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день. 44, никто не может придти ко Мне, если не привлечет его Отец, пославший Меня; и Я воскрешу его в, как вы уже догадались, последний день.

54, ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь, верующий в Меня и в Мое искупление имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день. Спасение — это воскресение к жизни. Здесь акцент делается не на духовном воскресении, как ранее в Иоанна 5. Иоанна 5:24 и 25.

Это физическое воскрешение. Греческое, эллинистическое философское представление о бессмертии души не есть величайшее благо, summum bonum христианства. Нет, мы жаждем воскрешения тела.

Бог создал тела в первую очередь. Мы живем воплощенными сейчас. Смерть, таким образом, ненормальна и временна, даже мертвое состояние отсутствия в теле и присутствия с Господом, что прекрасно, но не самое лучшее.

Это лучше, говорит Павел в Филиппийцам 1:19-21, чем знать Господа в теле, потому что наши грехи ушли, и мы будем в непосредственном присутствии Иисуса. Но лучшее еще впереди. Лучшее — это воскреснуть и чтобы наши смертные тела были изменены Богом. Быть преобразованными, кажется, является ключевым словом в 1 Коринфянам 15, преобразование наших нынешних смертных тел в сильные, бессмертные, нетленные, славные, наделенные силой духа тела, снаряжающие нас для грядущего века.

Это, действительно, спасение, которого стоит ждать. Оно уже есть. Его еще нет.

В нашей последней лекции мы рассмотрим, как Иисус сохраняет спасение своего народа, и мы рассмотрим весь вопрос последних вещей в перспективе с уже и еще не.

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении об Иоанновой теологии. Это сессия 19, Спасение, Привлеченный, Призванный, Воскрешенный, Воскрешение к Жизни.