**Доктор Роберт А. Петерсон, Иоанново богословие,
сессия 14, Святой Дух, часть 2**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении об Иоанновой теологии. Это сессия 14, Святой Дух, Часть 2.

Продолжаем Иоаннову теологию.

Мы дошли до темы Святого Духа. Мы увидели, как Он дан Иисусу и как Дух является источником жизни. По сути, все три лица Троицы являются источником жизни.

Иисус крестит церковь Духом Святым. Я просто снова прочту стихи, потому что сам Иоанн сказал, Иоанн Креститель, то есть сказал, 132, Иоанн свидетельствовал: я видел Духа, сходящего с неба, как голубя, и пребывающего на Нем. Я сам не знал Его, но Пославший меня крестить в воде сказал мне: Тот, на Кого увидишь Духа сходящего и пребывающего на Нем, есть крестящий Духом Святым.

И я видел и засвидетельствовал, что это Сын Божий. Мессия получает Духа. Исаия говорит в некоторых отрывках из «Слуги Господней»: «Я возложу на него Духа Моего» и так далее. Мессия получает Духа при крещении, чтобы он мог, ну, служить в силе Духа как Богочеловек.

Я также утверждаю, что он творит некоторые чудеса. Мы не разделяем личность Христа. Личность Христа творила чудеса, подчеркивая его человечность Духом.

Личность Христа иногда творила чудеса, которые подчеркивали его божественность. Мессия получил Духа при крещении, и он мог служить в силе Духа, посылать Духа и давать Духа церкви. Во всех четырех Евангелиях Иоанн Креститель говорит об этом.

Иоанн Креститель, Мессия, я бы сказал, не крестит церковь Святым Духом ни в одном из Евангелий. Две книги Луки, конечно, это Лука и Деяния. В конце Луки, снова, вы должны ждать в Иерусалиме силы, которую Отец пошлет вам, силы свыше.

В Деяниях 1 Иисус вспоминает пророчество Иоанна; он сам пророчествует, а во 2 главе он изливает Духа в Пятидесятницу, тем самым связывая пророчество Иоиля с тем же. Это важное искупительно-историческое событие. Крещение церкви Святым Духом — это такое же дело Иисуса, как и его смерть и воскресение.

Он крестит церковь Духом. Он откроет новую фазу истории искупления, когда Царство Божье взорвется , и больше людей придут к вере в Иисуса за неделю, чем, по-видимому, за все его публичное служение в течение трех с половиной лет. Новое творение открыто публично.

О, это воскресение Иисуса, которое является основой, но здесь, бум, снова, новая жизнь приходит с небес. И церковь, новозаветный народ Божий, рождается, бум, мощно в Пятидесятницу, как Мессия, который получил Духа именно для того, чтобы он мог дать Духа, делает это. После того, как он вознесся в Деяниях 1, он излил Духа на церковь.

Иоанна 7:37-39, на празднике Пятидесятницы была церемония возлияния воды, и сам Иисус ее исполнил. Иисус встает; я читаю отрывок из небольшой книги, которую я написал много лет назад, Знакомство с Евангелием от Иоанна, свежий взгляд на его основные идеи, страница 116. Иисус встает в последний и величайший день Праздника Кущей и приглашает людей прийти к нему и пить 7:37.

По мере того, как мы больше узнаем обычаи этого праздника, мы лучше поймем слова Иисуса. На рассвете, в первые семь дней праздника, проводилась церемония возлияния воды. Священник, возглавлявший процессию, черпал воду из купальни Силоам, той самой, в которой слепой умывал глаза, золотым кувшином и возвращался в храм.

Затем вода выливалась в воронку на западной стороне алтаря, пока храмовый хор пел Псалмы 113-118, Псалмы Халлель, восхваляя Бога. Действительно, вся церемония была задумана, чтобы поблагодарить Бога за его дар дождя в предыдущем году и попросить его обеспечить наступающий год. Иисус использует тот факт, что в восьмой и последний день Праздника Кущей не было церемонии возлияния воды.

Таким образом, все внимание будет направлено на того, кто говорит: « Кто жаждет, иди ко Мне и пей». Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут потоки воды живой, Иоанна 7:37-38. Заявляя, что он тот, кто дает людям воду для питья, Иисус ставит себя на место Бога, дающего дождь.

Кроме того, апостол Иоанн объясняет значение этой воды, о которой говорит Иисус. Под этим он подразумевал дух, которого должны были получить впоследствии те, кто уверовал в него. До того времени дух не был дан, поскольку Иисус еще не был прославлен.

Иисус — это вода Духа Божьего, которую он изольет на церковь в день Пятидесятницы в Деяниях 2. Однако Иисус должен был сначала быть распят, а затем прославлен, прежде чем дух будет дан церкви в новой полноте и силе. Как это принято в Евангелии от Иоанна, люди по-разному реагируют на слова Иисуса. Глава 7 :40-44.

Позвольте мне прочитать из ESV. В 1989 году ESV не было, я думаю. 7:37.

В последний день праздника, великий день, Иисус встал и закричал. Поэтому он не делает того, что хотят от него братья. Иди немедленно, устрой большой шум и пусть его арестуют.

Я не знаю, знали ли они эту часть, но они насмехались над ним. Они не верили в него. Иоанн говорит в Иоанна 7, что его собственные братья не верили в него.

Иоанн 7.5, ибо даже его собственные братья не верили в него. Мальчик, о, мальчик.

Он тайно поднялся и совершил это служение в последний день праздника. Если кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, как сказано в Писании, мы имеем трудности с пониманием того, что говорит Иисус.

Я не буду сейчас этим заниматься. Вот это, вот это он сказал о духе. Извините.

Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой. Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него. Ибо еще не было на них Духа, потому что Иисус еще не был прославлен.

Я собираюсь перевести буквально, потому что должна быть какая-то серьезная интерпретация. Это не буквально означает, что это еще не было дано, но я не хочу это испортить. Я хочу это прочитать.

7:39, 7:39. Почему-то этого нет в книге Деяний. Я не могу этого понять. А, да, это лучше.

Это Деяния — это какой-то жесткий греческий язык, который я должен вам иногда говорить, особенно если вы не знаете, что делаете. И это он сказал о духе. Которого верующие имели получить.

Верующие в Него собирались принять. Иоанна 7:39. Ибо еще не было Духа. Еще нет, ибо это пост-позитив. Это на втором месте, как некоторые из моих любимых спортивных команд.

Ибо еще не было духа, потому что Иисуса еще не было. О, извините меня. Ибо еще не было духа.

Там сказано "дано". Моя ошибка. Моя ошибка.

Пока нет. Пока не был дан дух, потому что Иисус еще не был дан, но был прославлен. Хорошо, это хорошо.

Конечно, Дух существовал и до этого. Конечно, Дух служил и до этого. Мы видели это в Евангелии от Иоанна, и это было так.

Но дух не был дан до Пятидесятницы так, как он был дан в Пятидесятницу. Если некоторые из комментариев к Бытию, которые я просматриваю, верны, Святой Дух был активен в Бытии 1:3, паря над водами. Я знаю, что еврейские толкователи иногда не согласны, но это нормально.

И, конечно, он был активен в Ветхом Завете. И снова, как я уже сказал ранее, я не могу, не могу представить, как те, кто был духовно мертв, были оживлены без служения духа. Таким образом, я понимаю, что ветхозаветные святые были возрождены, и я не могу понять, как они могли знать Бога, не будучи наделены духом.

Но вот в чем суть. Я верю, что эти духи, дух совершал эти операции, но на них не было обращено внимание. Духу не было дано учение, потому что, как я сказал ранее, христианское учение о Троице является результатом искупительной истории.

Бог всегда был Святой Троицей, но мы понимали, что была двойственность , по крайней мере, теоретически, мы оглядываемся назад, мы делали это на воплощение, когда сын Божий, который был с отцом, с Богом, и был Богом, стал плотью, Иоанна 1, 1 и 14. Бог всегда был триедин, но мы понимали роль Духа. На самом деле, это не произошло в Пятидесятницу, но оглядываясь назад, церковь поняла это, когда дух пришел в новизне и силе в Пятидесятницу.

Иисус крестит церковь Святым Духом. Это незаконченная работа Мессии, согласно Евангелиям, особенно Луке. Мало того, что Лука, как и Матфей и Марк, дает предсказание Иоанну Крестителю: «Я крещу водой», Мессия будет крестить Духом, но Лука подготавливает нас в Луки 24 к Деяниям 1, говоря: ждите в Иерусалиме, пока Отец не даст вам силы свыше.

Иисус повторяет пророчество Иоанна, добавляет свое собственное и возносится в Евангелии от Луки, Деяния 1 и Деяния 2; бум, звук и световое шоу. Дух невидим, но даже когда он появился как птица и почил на Иисусе, Бог дал звуки, порывистый ветер и пламя огня. Я думаю о дистрибьюторе автомобилей, свечах зажигания апостолов.

Он сказал, что он звучал и показывал, что дух пришел в чудесной новизне и силе. И хотя они еще не поняли этого, Деяния 1:8, которые предшествовали, Я иду, когда сойдет на вас Дух Святой, будете Мне свидетелями, Иудея, Самария и даже до края земли. Они не поняли, что это означало, что язычники будут включены в церковь.

Ветхий Завет предсказал это, но они еще не получили этого. Иисус крестит церковь Святым Духом. Мы видим это также в главе 20 Евангелия от Иоанна.

Это так называемое великое поручение Иоанна. Оно в Матфея 28, знаменитые 19 и 20. Оно в Луки 24 и оно в другой форме.

И есть дебаты. Однажды я слышал одного пятидесятнического теолога в ETS; Макдональд, возможно, его фамилия. Я думаю, он преподавал в семинарии Гордона Конвелла в то время и был способным ученым и евангелистом.

Не было никаких сомнений. Он считал, что это что-то особенное и отдельное от Пятидесятницы. Ну, я не согласен.

И так же поступает и великий консенсус евангельских ученых. Иоанна 20:19. Вечером того дня, первого дня недели, когда двери, где находились ученики, были заперты из-за страха перед иудеями, пришел Иисус, стал посреди них и сказал им: мир вам.

Когда он сказал, что сказал это, он показал им свои руки и свой бок. Тогда ученики обрадовались, увидев Господа; Иисус снова сказал им: мир вам. Не незнакомое приветствие, но теперь, когда их воскресший учитель говорит с ними, оно имеет особое значение.

Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас. Сколько раз Иисус говорит, что Отец послал Его? Много раз в Евангелии от Иоанна. Теперь он также говорит нечто подобное в 17.

Он посылает их продолжать свое служение, но им нужно обеспечение для этого. И когда он сказал это, он дунул на них и сказал, примите Святого Духа, вспоминая вдыхание в ноздри Адама, дыхание жизни в Бытие 1. Иисус вдыхает в апостолов дыхание нового творения, снаряжая их проповедовать Евангелие.

Я думаю, что это пророческое действие, соединенное с пророческими словами, которые предвосхищают Пятидесятницу. И снова, это было названо великим поручением Иоанна, примите Святого Духа. Если вы простите грехи кого-либо, им будет прощено.

Если вы удерживаете прощение от кого-либо, оно удерживается. Предположительно, отправка их подразумевает отправку их со словом, которое также отражает Иоанна 17. И что, поскольку Дух действует через слово, грехи либо прощаются, либо сохраняются в зависимости от реакции людей на Евангелие, которое должно произойти.

Когда Иисус крестит церковь Святым Духом, так что, размышляя о Его спасительном деле, не упускайте из виду Пятидесятницу. О, да.

Если бы мне пришлось выбрать одно событие, я бы не хотел этого делать, но это была бы его смерть. смерть и воскрешение едины, и они объединены, они необходимы, и они оба абсолютно необходимы. Без них нет спасения. Идея о том, что он умрет и не воскреснет, просто фальшивка.

Это невозможно, но одно событие, крест, я не хочу выбирать, хотя смерть и воскресение. Тем не менее, спасительная работа включает его воплощение как предпосылку для всего этого, его безгрешную жизнь как предпосылку, а также его смерть и воскресение. После его воскресения его спасительная работа включает его восхождение к отцу и излияние духа, как ему никогда прежде не было дано.

Почему это так особенно? Искупитель пришел. Искупитель совершил свой крестный труд и восстал из гроба. Искупитель находится по правую руку от Бога.

И теперь Искупитель изливает дух, чтобы осуществить смерть и воскресение Христа в послании апостолов, в их словах и делах, чтобы принести спасение миру. Пятидесятница не является нормативной для христианской жизни. Это искупительно-историческое событие, которое происходит раз и навсегда и не повторяется, как смерть и воскресение Господа Иисуса Христа.

Давая дух церкви, инаугурируя новое творение, исполняя новое, расширяя новый завет и крестя церковь как новозаветный народ Божий. Святой Дух был дан Иисусу. Он был источником жизни уже в Книге знаков.

В той же книге знамений нам сказано, что он крестит церковь Святым Духом в конце Книги Возвышения или Книги Славы 2021 по 23. Иисус предсказывает то же самое. Теперь мы видим в прощальных речах в Книге Славы, что отец и сын пошлют духа.

Дух будет послан отцом и сыном. Это учение уникально для Евангелия от Иоанна. И это действительно прекрасно.

14:16 и 17:15. Да, 14:15. Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди.

Это как в Десяти Заповедях. Бог творит милость до тысячи родов любящим Его и соблюдающим заповеди Мои. И Я попрошу Отца, и Он даст вам другое трудно перевести параклетос .

Очень трудно перевести. Параклет, помощник, утешитель. То же самое слово встречается в 1 Иоанна 2.2. У нас есть параклет с отцом, Иисусом Христом, праведником.

1 Иоанна 2:1. Мы имеем ходатая пред Отцом, Иисуса Христа, праведника. Это верно. Ходатая.

Это означает адвоката защиты. Paracletos там означает адвоката защиты. Мы увидим позже в Иоанна 16, 8-11.

Мы увидим это в этом разделе. Он прокурор. Дух собирается обличить мир в грехе, праведности и суде.

Так что это трудно. Тот, кто приходит рядом, чтобы помочь, помощник, утешитель. Это трудно узнать.

Лучше всего просто пойти с индивидуальным контекстом и попытаться работать с ним. Я попрошу отца, и он даст вам другого помощника, который будет с вами вечно. Важной частью работы духа является его присутствие с народом Божьим.

Мы увидим, что в целом дух — это альтер эго Иисуса. Он — еще один параклетос . Он занимает место Иисуса.

И служения, которые Иисус совершал на земле, теперь, когда он на небесах и изливает дух на церковь, это, конечно, предсказательно. Дух совершает. Дух совершает.

Иисус, говорит Марк, выбрал 12 учеников, и он может быть с ними. Дух будет с тобой вечно. Я не оставлю тебя одного.

Я собираюсь прийти к вам, по сути, в лице духа. Вот как связаны Иисус и дух. И в 1 Коринфянам 15 Павел, кажется, отождествляет прославленного Христа с духом, не онтологически, не отрицая отдельной личности сына и духа, а функционально.

Я дам вам другого помощника, который будет с вами вечно. Дух истины, Иисус есть путь, истина и жизнь, 14:6. Семь высказываний ИМ, всего три значения, обобщенные в 14.6. Когда он сказал, Я есмь истина, это означает, что он являет Бога. Ну, являющий Бога вернулся к отцу.

И угадайте что? Он посылает духа. В этом случае Отец посылает Духа не только для того, чтобы он был с учениками, но он дух истины. Он продолжит открывать отца и сына, которых мир не может принять, потому что не видит его и не знает его.

Мир безнадежно эмпиричен. Он верит только тому, что видит. И к несчастью для мира, Иоанна 4, Бог есть дух.

И Дух Святой есть дух , тоже. Вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет. Вот, Отец посылает Духа.

Контекст таков, что эти слова исходят из уст того, кого послал отец. Теперь он пошлет, как мы только что видели в Иоанна 20:21-23, он пошлет духа, как говорится в великой священнической молитве: Я пошлю духа. Итак, дух будет тем, кто послан занять место Иисуса, быть с учениками как дух истины и открыть Писание.

Эти высказывания являются пред-аутентификацией Нового Завета. И не только этого, но и апостольской проповеди. Которая борется, неуклюже, два шага вперед, три шага назад, становится великими апостолами Божьими, и они творят чудеса, и они проповедуют слово Божие.

Как ты можешь это объяснить? Пятидесятница. О, Боже мой. Ты знаешь его, ибо он с тобой пребывает и в тебе будет.

Дух будет обитать в них. Является ли это реальностью Ветхого Завета или нет, я думаю, что это было так. Я не могу представить себе спасение отдельно от новой жизни духом и присутствия духа. Но в Ветхом Завете об этом не учат так же ясно, как в Новом; главное достижение Пятидесятницы — ясность учения.

Иоанна 14:25 и 26. Это Я говорил вам, пока еще с вами, но Утешитель, Дух Святый, Которого Отец, опять же, Отец посылает Духа, пошлет во имя Мое. Обратите внимание, посылание снова.

Он научит вас всему и напомнит вам все, что Я сказал вам, помощник, Дух Святый, мир. Я оставляю вам мир Мой.

Я не так даю вам, как мир дает. Даю ли я вам? И пусть не смущается сердце ваше. Пусть убоится.

Я учу вас этому, пока я с вами. Я уйду, но Отец позаботится. Он пошлет параклетос , параклета, Святого Духа.

Мы игнорируем значение его имени. Святой отец. Иисус молится в Иоанна 17. Демоны говорят: Святый Божий, Ты пришел мучить нас? Тринитарные личности святы в том смысле, что они отделены от остальных вещей, они онтологически отделены, и они чисты, как чист Бог, ибо они Бог.

Дух будет учителем. Иисус был учителем. Он был открывателем.

Вот что он собирается сделать. Он научит вас всему, что вам нужно знать относительно вечной жизни и благочестия. Первое Петра, второе Петра один по третьему стиху, и он напомнит вам все, что я говорил вам.

Иисус, таким образом, дает обещание, что дух будет действовать в посланиях апостолов об Иисусе и, как следствие, в их писаниях об Иисусе в главах 15, 26 и 27. Писание должно исполниться. Они возненавидели меня без причины.

Это конец стиха 15, 25, 26. Но когда придет помощник, вот он снова, параклетос, которого Я пошлю вам от Отца, таким образом соединяя, отца и детей и духа. О, это имеет такой смысл.

Отец посылает сына, отец и сын посылают духа, и отец и сын и дух посылают учеников. О, когда же придет помощник, которого Я пошлю вам от Отца, дух истины, который от Отца исходит, он будет свидетельствовать обо Мне. В Евангелии от Иоанна есть важная тема свидетельства.

Иоанн сокращает испытания Иисуса в конце его жизни. Иронично и юмористически он затыкает рот Каиафе и говорит: Каиафа, который говорил ранее. Да.

В главе 11 он невольно предсказал заместительное искупление Иисуса. Это смешно. Испытания сведены к минимуму, но, как учил нас Рэймонд Браун, Иисус находится на суде всю свою жизнь.

Костенбергер называет это космическим судом Иисуса. И это, и тема свидетельства вписывается в то, что в пятой главе Иисус говорит: Иоанн Креститель свидетель обо мне, мой отец, свидетели обо мне, мои знамения, мои чудеса, свидетели обо мне, Ветхий Завет свидетели обо мне в восьмой главе. Если вы свидетельствуете о себе, ваше свидетельство не истинно.

Ну, если я свидетельствую о себе, мое свидетельство истинно, но я никогда не свидетельствую о себе независимо от отца. Отец и я оба свидетельствуют обо мне. И затем здесь, в 15, у нас есть еще два свидетеля, дух и ученики.

Когда же приидет Утешитель, Которого Я пошлю вам от Отца, Дух истины, Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать обо Мне. А вы будете свидетельствовать, потому что вы от начала со Мною. Помните, когда они обнаружили, что, когда они назначили Деяния 1 к концу, они заменили Иуду?

Человек должен был быть не только свидетелем воскресения, но и тем, кто знал Иисуса с самого начала. Это важно. Таким образом, они могли сказать, эй, тот, кого мы знали заранее, тот, кто жив, кстати, происходит от отца.

Нет речи о вечном исхождении в Божестве , как и единородный сын не говорит о вечном рождении. Эти слова были неправильно поняты в Евангелии от Иоанна.

Отец церкви так их понял. Они учат истинам. То есть сын есть Бог.

Дух — это Бог. Э-э, они всегда были Богом, и они все беспричинны, но связаны. И, э-э, э-э, мне нужно остановиться на этой теме.

Я просто говорю, что это не текст-доказательство вечного вдохновения духа. Нет, это экономическое. Это относится к экономике.

Это относится к искупительной истории. Отец послал сына, сын, отсюда исходит от отца, отец и сын посылают сына. Он дух истины.

Он открывает отца и сына, и он присоединяется к рядам свидетелей. Отец, сын, дух действует. Иоанн Креститель, Ветхий Завет.

Дайте мне мою категорию других; у меня семь свидетелей. Вы говорите, что это не работает. Это нормально.

Это нормально. Мне просто нравятся семерки и Джонс. Джонс, парень, научил меня любить семерки.

Э-э, а как насчет 16, семь-одиннадцать? Это сложно, потому что было так много толкований. Я знаю, что это значит в общем. Я следую за да Карсоном в деталях, и не все убеждены, но это нормально.

То есть. О, ладно. Потому что я признаю, что это сложно для седьмой главы 16.

Я говорю вам истину. Для вас выгодно, чтобы я ушел. Если я не уйду, то помощник Варак, Платонов, не придет к вам.

А если пойду, то пошлю Его к вам. И Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде. Дух будет здесь действовать как обвинитель.

Первое Иоанна два, один Иисус Христос. Праведник — наш ходатай. Параклетос .

Он наш защитник. Дети мои. Я пишу вам это, чтобы вы не грешили.

Если кто-то грешит, у нас есть адвокат. Так что, говорит Сатана, ты шутишь? Боже, посмотри на грехи этого человека. Посмотри на ее грехи.

Вы приняли ее. И наш адвокат свидетельствует от нашего имени. Он показывает свои стигматы, если хотите, и говорит: я люблю ее.

Я отдал себя ей. Ты не можешь ее тронуть. Она здесь моя.

Что это значит? Он обличит мир. Дух обличит мир как прокурор. В общем, я знаю, что это значит.

Он собирается обличить мир в грехе. Заняв место Иисуса в главе 17, иди на пир. Ты, фокусник, покажи несколько своих фокусов и получишь славу.

Да у него дома это было. По крайней мере, он был старшим братом. А вы ему не братья по крови, потому что Джозеф участвовал в их производстве, но не сидел в тюрьме.

Но все же, о Боже мой. Даже его собственный брат не должен верить в него. Иоанна 7:5.

Мир ненавидит меня. Иисус говорит прямо там, потому что я свидетельствую, что то, что он делает, есть зло. Мир не может ненавидеть вас.

Ой. Он подразумевает, что вы принадлежите миру, братья мои. Я вам скажу, Иоанн, э-э, 1 Коринфянам 15, после воскресения Иисус является своему брату Иакову.

Ого. Держу пари, что были объятия, слезы и, может быть, даже поцелуи в щеку по-ближневосточному. Ого.

Можете себе это представить? Ого. Наверное, с некоторыми признаниями. Это поразительно.

Так или иначе, Иисус был обличителем мира. Семь, Иоанна семь, Иоанна глава седьмая. Он идет к отцу.

О нет. О, дух занимает его место. Он может смешать мир греха, праведности и суда.

DA Carson в своей статье показывает, что в изучении Нового Завета, как сказал бы Св. Лука, нет ничего плохого, нет ничего плохого в периодике. Хорошо. Было так много разных толкований этого.

Большинство из них были в рамках ортодоксальности. Костенбергер показывает, что не все из них находятся в рамках ортодоксальности. Есть некоторые действительно дикие, но вот предположение Карсона.

Он говорит, что я думаю, что Иоанн хочет, чтобы мы поняли, что это значит . И ясно, что первым он обличит мир о грехе. То есть, это грех, который совершает мир.

Никаких вопросов. Все с этим согласны. Причинно-следственное предложение нам нужно интерпретировать, но Карсон говорит: давайте попробуем с праведностью и суждением, которые также являются вещами, которые делает мир.

Итак, мир есть творец греха. Мир есть творец праведности, которая становится самоправедностью. Мир есть творец суда, который становится ложным суждением духовной реальности.

Это работает. В этом есть последовательность. Мне нравятся хорошие люди, которые не согласны.

Я бы не стал делать это догматом веры. Нужно верить, чтобы присоединиться к церкви или быть рукоположенным. Хорошо.

Это обсуждается. Это точно. Давайте интерпретировать это таким образом.

Он обличит мир о грехе, что они не верят в меня. Это значит, что Бог — самый милостивый человек, грешники ненавидят Бога и его Христа. Они не верят в него, предоставленные сами себе.

Они умрут за свои грехи в восьмой главе. Так что, угадайте что? Сын, уходя, не оставляет учеников сиротами. Он посылает духа, свое второе я, чтобы продолжить его служение.

Одной из которых было обличение грешников. Это единственный способ их спасти. Они должны услышать плохие новости.

Лютер прав, ценя благую весть. Дух приходит, и он обличает мир о грехе, потому что люди не верят в Иисуса сами по себе. Он обличает мир о праведности.

Если это, на самом деле, то, что они делают, это самодовольство, которое никогда не использовалось в Джоне таким образом. Я признаю, но это то, что, похоже, происходит здесь. Карсон убедил меня, что если он был неправ, я тоже был неправ.

Я в хорошей компании. В любом случае, не все согласны. Это точно.

О праведности, ибо Я иду к Отцу , вы больше не увидите Меня. Тот, кто дал правильное, тот, кто является открывателем Бога и дал правильное понимание духовной реальности. Я делаю следующее.

Того, кто снова и снова прокалывал воздушные шары самоправедности, больше нет. Дух займет его место. Он обличит самоправедных грешников в их самоправедности и в их потребности в праведности сына Божьего.

Он обличит мир о суде, их ложной оценке духовной реальности. Сами по себе грешники не ищут света. Они ненавидят свет.

Они хотят погасить свет, глава третья. Что касается их ложного суждения о духовных вещах, то, поскольку правитель этого мира осужден, сатана побежден. Бог — победитель, но дух нужен, чтобы помочь людям увидеть вещи правильно.

Замечательно, когда дух действует. Иисус становится драгоценной жемчужиной, или сокровищем, спрятанным в поле, за которое человек отдает все. И вдруг, каким двуногим ослом я стал.

Я неправильно использовал имя Иисуса. Я даже не думал об Иисусе. А теперь он для меня самый дорогой человек в мире.

Многие люди говорили такие вещи. Как вы это объясните? Святой Дух обличал их в грехе, праведности и суде. Не только это, но мы заканчиваем с 13 по 15.

Много имею сказать вам, но вы теперь не можете вместить. Когда придет дух истины, сколько раз мы слышали это выражение? Он наставит вас на всякую истину. Апостолы не проповедуют свое и не пишут свое.

Ибо Он не от Себя говорить будет, но будет говорить, что услышит. Он возвестит вам будущее, эсхатологию.

Он прославит меня; это роль духа в различных служениях, которые заявляют, что они служения духа: прославлять Иисуса. Некоторые из них я вижу по телевизору, и я не могу их выносить; я выключаю их; они прославляют людей. И он возьмет то, что принадлежит мне, и возвестит вам.

Это именно то, что сделал Иисус. Он взял то, что было у отца, и отдал это людям. Теперь, дух берет то, чем является Иисус, и отдает это людям.

Все, что есть у Отца, есть Мое, поэтому Я сказал, что Он возьмет Мое и возвестит вам. Иисус возвестил, что было у Отца, Дух возвестит, что есть у Отца и Сына. Тринитарная гармония повсюду.

И теперь у нас действительно есть дух, к счастью. До этого, в первой Книге Знаков, как говорит Костенбергер , это было довольно прозаическое учение о духе, как у синоптиков. Но теперь в прощальных беседах, бум! Учение о духе дано до сих пор.

Учение не говорит, что действия совершенно новые, но учение не похоже ни на что, ранее данное в слове Божьем. Оно не найдено у синоптиков, но найдено у Павла с его собственными пауланизмами . Но вот замечательное учение о Святом Духе.

В следующей лекции мы продолжим и поговорим об учении Иоанна о церкви.

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении об Иоанновой теологии. Это сессия 14, Святой Дух, Часть 2.