**罗伯特·彼得森博士，约翰神学，第 18
课，救赎，永生**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于约翰神学的教学。这是第 18 节，救赎，永生。

我们继续研究约翰神学，将救赎视为永生，就像第四本福音书的许多主题一样。

永生是在序言中介绍的，你猜对了。太初有道，道与神同在，道就是神。太初他就与神同在。

万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。生命在他里头，这生命就是人的光。光照在黑暗里，黑暗却不胜过光。

约翰将生命和光的主题交织在一起。再次，我赞扬安德烈亚斯·科斯滕伯格的 *约翰福音和书信的神学*；我想这就是标题。关于这种交织的更多信息，但现在，我已经将它们分开了，现在我们正在讨论永生。

我们讨论了耶稣是光，在“我说我是世界的光”下。在“道”中，在“道”中，有生命。每次使用zoe （希腊词zoe ，第四本福音书中的生命）时，它都谈到了永生。

永生在道中。如果你想知道它在哪里，它的位置就在道中。正如第 3 节所说，就创造生命而言，他是生命的赐予者。

万物都是藉着他造的，这是一个全面的陈述，因为它不仅肯定了正面的一面，也否定了负面的一面。没有他，就没有任何东西被造。他创造了一切。

事实上，生命在他里面。永生的源头在道中。道中的永生，即所有被造生命的源头，第 3 节说，是人类之光。

这是上帝的启示，照耀着人类。人类是客观属格。光是行为名词。

光放射出来，照亮并照耀着人类。也就是说，道是普遍启示的作者。上帝所造之物见证了祂是造物主。

具体来说，圣子是圣父创造的代理人。这不仅在约翰福音 1:3 和 4 中有教导，在歌罗西书 1 和希伯来书 1 中也有教导。永生在圣子里面。

这节经文没有提到救赎。它提到了创造。而创造的源头就是永恒。

一切被造生命的源泉是生命。上帝之言中的永恒生命。三位一体中的第二位。

圣子、光、道。所以，当然，当光来到这个世界时，他继续揭示上帝。但现在，为了拯救，他照亮了罪人。

约翰福音 3:14 及以下。摩西在旷野举起蛇。我们之前处理过这个问题。

民数记 21。摩西在旷野怎样举蛇，人子也必照样被举起来，叫一切信他的都得永生。这是一段凡人都愿意的经文，不合时宜，过时。

凡信他的人都有永生。这永生是神赐给那些在黑暗中的人的生命。在对神无知的黑暗中，在罪恶的黑暗中。

当上帝拯救他们时，黑暗被光明所取代。无知变成了知识。罪恶变成了圣洁。

相信圣子产生永生。约翰福音 3:16 说，神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切再信他的，不至灭亡，反得永生。在这里，永生是灭亡的反义词。

这就是我们所说的语言和毁灭的词汇。在圣经中，它最终讲述了地狱的痛苦。远离上帝及其荣耀和欢乐的永恒的意识惩罚。

现在让我们明确一点。上帝派他的儿子来到这个世界不是为了谴责世界。他想通过他来拯救世界。

信的人不被定罪，不信的人罪已经定了，因为他不信神独生子的名。永生是赐予生命的主赐予的礼物。

道成肉身，赐予万物生命，即物质生命。甚至在道成肉身之前，作为父神创造的代理人。约翰福音 1:3 和 4。现在他道成肉身，带来生命。

约翰福音3章最后两节。父爱子，已将万有交在他手里。信子的人有永生。

这是信徒现在所拥有的。凡不顺从子的人就得不着永生。但神的震怒仍旧在他身上。

这就是已实现的末世论。生命和死亡的既有维度。它不是利用死亡，而是利用愤怒。

凡信子的人，父爱子，已将万有交在他手里。用保罗的话来说，子就是主。

约翰也用过，但保罗用得更多。就像约翰福音 17:1 和 2。你已经赐给他权柄管理一切有血气的。那是第 35 节。

父爱子，将万有交在他手里。与 17:1 和 2 不同，后者从子的普遍主权谈到了选举。在这里，子普遍主权之后是信仰和不信仰。

再次，教导我们必须保持圣经教义的张力。保持平衡，因为找不到更好的词。凡信子的人现在都有永生。

哦，在新天新地里，他会得到更丰盛的福分。这不是约翰的口音。事实上，当你看到它、找到它时，你会说，啊，它就在那里。

因为大多数时候，十有八九是永生。通常被称为永生，有时也被称为生命。

指同一个现实。虽然形容词“永恒”更常用。但它们都表示永生。

有时，约翰使用“生命”这个简称。凡信子的人现在就有永生。凡不顺从子的人，不顺从与信并行。

正如我之前所说，因为福音是命令。服从福音就是相信。不服从福音就是拒绝福音。

不信。凡不顺从子的人，就得不着永生。现在和将来的时代都不得永生。

生命不仅仅是存在。每个人都会永远存在。生命就是，约翰福音 17:3，认识父与子。

生命就是在自己里面有神的生命。不顺从子的人得不着生命。神的震怒常在他身上。

我们认为愤怒是与地狱相关的未来主义观念。事实确实如此，但第四福音再次强调，它是末世论。其中一些是所谓的一致末世论。

这是未来主义的。复活的义人在新地球上将迎来永生的最后阶段。上帝之怒的最后阶段是人们被投入永恒之火、地狱、火湖、第二次死亡和地狱。

但约翰教导说，凡不信子的人已经被定罪了，约翰福音 3.18。这章后面给出了一个很大的对比。信子的人现在和永远都得到永生。这是永生。

永生是永恒的。不信的人现在或永远都看不到永生。相反，上帝的愤怒会一直降临在他们身上。

我认为这是上帝的仁慈，现在警告罪人即将到来的愤怒。虽然在约翰福音中，即将到来的愤怒已经到来。但这是更大的永恒愤怒的前兆，当然，这是上帝的善意。

如果他告诉人们一切都好，而实际上情况并不好，那就不好了。正如路德提醒我们的那样，他教导说，坏消息是理解好消息的必要条件。从认识论的角度来说，《新世纪福音战士》是理解真新世纪福音战士（好消息、好消息）的前奏。

在第 4 章中，我们看到了井边女人的永生。同样，不要忽视第 3 章和第 4 章之间的巨大讽刺。第 3 章，任何犹太人都会想到，尼哥底母，你在开玩笑吗？一个犹太人，法利赛人，公会成员，以色列著名的教师。这个人已经进入了神的国度。

不是吗？哦，那他就快到了。天哪。耶稣说他离上帝的王国很远，不懂 ABC。

事实上，当他听到新生时，他谈论的是一些离谱的事情，比如重新进入母亲的子宫。然后是第 4 章，哦天哪。如果真的有一个灵魂值得同情，那既不公平也不善良也不公正，但在 1 世纪的巴勒斯坦生活中，女性受到了贬低。

还有撒玛利亚女人？你在开玩笑吗？门徒们真的很震惊，拉比耶稣竟然在公共场合和一个女人说话，更不用说一个撒玛利亚女人了。如果他们知道她的背景，他们就会把手里的食物扔掉。她是一个女性，一个撒玛利亚人，一个以色列人眼中被鄙视的种族。

而且还是名声不好的丈夫。耶稣说，你十八年来有过五个丈夫，而你现在的丈夫不是你的丈夫。没人告诉过他这一点。

所以，我看出你是一位先知。她很快就转到了礼拜场所的神学问题。但她很诚实。

哇。她正在为她的第六个男人努力。无论你住在哪里，这在 1 世纪都不流行。

哦，天哪。太出乎意料了。伟大的法利赛人、议会成员、教师和以色列人。

上帝知道如何让骄傲的人谦卑。正如谚语所说，他也知道如何让谦卑的人振作起来。正如玛丽在她的《颂歌》中所说。

他知道怎么做吗？雅各和彼得一书都知道。上帝反对骄傲的人，但他会给谦卑的人恩典。这是旧约的思想。

我脑子里没有这个参考。但詹姆斯，一位旧约基督徒，肯定知道这一点。上帝使骄傲的人降卑，使卑微的人升高。

所以你们要在神大能的手下谦卑自己，这样，到了适当的时候，他可能会提升你们。因为他关心你们。同样，你们这些年轻人，要顺服长老，彼得前书 4:5。

你们众人都要存谦卑的心，彼此相待。因为神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。我知道这有旧约的先例。

我只是没能很快看出来。所以你们要在神大能的手下谦卑自己，这样，到了适当的时间，他可以提升你们。你们要将一切忧虑卸给神，因为他顾念你们。神使尼哥底母谦卑下来。

如果这样说合适，那么就赞扬一下尼哥底母，因为他听了。他谦卑下来。他在第 7 章中为耶稣辩护，并在第 19 章中花时间和金钱照顾被钉在十字架上的耶稣的尸体。

谦卑得不能再谦卑了。最后她成为了一名女传教士，城里的男人都跑来听耶稣讲道。

他们蜂拥而至聆听耶稣的讲道，因为她说，来听听一个告诉我我做过的一切的人的讲道。不幸的是，他们完全知道那是什么意思。而且由于她的努力，他们说，现在我们知道这个人是世界的救世主。

这是如此先进，我们在以色列、在任何福音书中都找不到。上帝有幽默感。他不是说约翰在编造什么。

但现在我们相信了，不只是因为你说的话，而是我们亲耳听到的，我们知道这确实是世界的救世主。在上帝提升谦卑者的背景下，我们有第 14 节。她向他要水喝。

她简直不敢相信。你一个犹太人怎么会向我一个撒玛利亚女人要水喝呢？如果你知道上帝的恩赐，410，以及是谁对你说给我水喝，你就会问他，他也会给你活水，双重含义，流动的水。啊，听起来不错。

这真是太麻烦了。我不必再来这里了。先生，把这个给我吧。

这样会很方便。首先，她说，你要从哪里取水？你连个桶都没有。我不明白。

没有水桶你怎么能从井里打水呢？记住约翰使用的象征意义。面包、水、光。先生，请给我这水，第 15 节，这样我就不会渴，也不必到这里来打水。

他做了丈夫。她承认了，并说基利心山是你应该敬拜的地方。我们就是这么想的。

你错了。救赎属于犹太人。你应该在耶路撒冷敬拜，但现在，我已经取消了这一点。

哦，天哪。这太不可思议了。但我们关心的是 4:14。

任何人，如果你喝了雅各井里的水，你都会再次口渴。当然。但任何人，只要喝了我赐给他的水，灵水，就永远不会再口渴。

我赐给他的水将在他体内变成一股泉源。这正是她想要的。但这是一股隐喻性的、精神上的泉源，涌向永生。

之前就说过，我很难知道。我确信圣灵和永生都参与其中。水是永生本身吗？水是产生永生的圣灵吗？我会投票给第二个门，但我不确定。

最主要的是，我认为，对灵魂有一种幻觉，但灵魂却没有名字。而永生肯定存在。耶稣是永生的赐予者。

甚至对那些信他并向他敞开心扉的撒玛利亚淫妇。5:21。正如父亲使死人复活并赋予他们生命，儿子也同样赋予生命。

有一句直接的陈述说儿子是生命的赐予者。当父亲使死人复活时，如果真有这样的工作，那这是一件神圣的工作，并赋予他们生命，这是再生还是复活？我将在直接的上下文中提出再生。当然，两者都是正确的。

同样，儿子可以随意赋予生命。天啊。这不是选举。

这是儿子的再生。儿子现在就赐予他想要赐予的人永生。这是儿子的主权。

很多时候，你通常相信圣子能赐予永生。而在这里，正如父亲主权地赋予死去的人生命一样，儿子也赋予他想要赋予的人生命。父亲不审判任何人，而是把所有的审判权交给儿子，以便他们能够尊敬儿子，就像尊敬父亲一样。

约翰福音对基督的神性有非常清晰的论述，一再强调。第 521 章明确指出，圣子赐予生命。我们在第 24 章也看到这一点。

我实实在在地告诉你们，凡听我的话并相信我的，就是相信那差我来的那一位；耶稣是上帝的启示者。如果你听到他的话语并相信，你自然就会相信天父。相信耶稣话语的人有永生。

因此，他可以在第 6 节中说，我的话语就是灵，就是生命。它们承载着永生的信息，所以他可以这样说话。他的话语就是永生。

啊，这是转喻。他的话语与永生紧密相连。转喻是一种修辞手法，即两件事紧密相连，以至于一个代表另一个。

如果你今天在报纸上看到或听到一条消息，一条来自白宫的消息，你会说，从房子里传出来的？这里发生了什么事？房子刷漆？不，你会说，啊，这意味着它来自办公室。你甚至不会考虑这一点，因为美国总统办公室与白宫有联系。你会明白这是来自总统的信息。

同样，凡听见耶稣的话并相信父的人都有永生。他不被定罪，而是已经从死亡走向生命。耶稣赐予生命的话语，赐予生命者的赐予生命的话语，使未重生的人类重生。

哇。我实在告诉你们，时候将到，如今就是了。已经到了。

当死人听到上帝之子的声音时，听到的人就会活过来。因为父亲本身就有生命。这是上帝作为上帝的一部分。

所以他也赋予了儿子生命。你可以记下来。我不同意 DA Carson 的观点。

从他的著作来看，他无疑是我的老师。他认为这是对儿子永恒世代的陈述。我不否认上帝一直是儿子的父亲，儿子一直是父亲的儿子这一观念。

不过，我不认为这是在谈论道成肉身之前的三位一体间关系。我认为这是在谈论道成肉身的事情。由于天父本身就有生命，因此天父上帝是永生的上帝。

所以他赐予了化身的儿子生命。他通过灵来计划和执行。永恒之子的化身。

所以这个人，耶稣，他自己有永生，并且是赐予他人生命的。这就是为什么他有审判的权柄。这是父赐给他的。

正如我们刚才读到的，父亲把审判权交给了儿子。不要对此感到惊奇。现在不要对精神复活感到惊奇，因为时间将到，那时将有真正的肉体复活。

这也是人子的声音。所以他们说耶稣说得很具体，这是对的。他说，拉撒路，出来。

他不想让一大群人来把他复活。可以说，他不想清空整个墓地。耶稣是永生的赐予者。

他是永生的化身，如果你愿意的话。听从他的话语，那些精神死亡的人将从精神死亡走向精神生活。他们重生了。

他们重生了。他们是由上帝所生。他们拥有永生，用保罗的话来说，就是在凡人的肉体中。

有一天，当儿子按照他的声音，将我们和所有其他死去的人（无论是正义的还是不正义的）复活时，我们将在永生的身体中获得永生。我们回到第 17 章，约翰福音第 17 章。当然，那里有永生。

我认为你可以用约翰福音的序言，从那里追溯出主题，来做一门关于约翰福音的课程。我认为你可以用约翰福音第 17 章，以及它之前和之后的主题，来做一门关于约翰福音的课程。17、2 和 3，耶稣说了这话，就举目望天说：“父啊，时候到了。”

荣耀你的儿子，这样你的儿子也会荣耀你。父与子，以及圣灵的相互荣耀，虽然他没有这样说，但你已赋予他统管一切肉体的权柄，为什么呢？这样他就可以把永生赐给你赐给他的所有人。哦，等一下。

如果他们被选中，难道他们不是已经拥有永生了吗？不，他们只是为此而被选中。正如撒玛利亚人教导我们的那样，上帝让他的儿子成为世界的救世主。

约翰福音 4 章，子是赐予生命的。他赐予永生；我会用两种方式来表达：对任何相信他的人来说，这是真的。他也将永生赐予那些父赐予他的人，不知何故，他能够处理知道谁会相信，谁不会相信的知识。我很高兴他能处理好这一点，因为我不知道他能如何处理，但我相信，他确实处理得很好。

呼。开头几节经文交织着精彩的主题，这就是永生。它为我们定义了。

真的吗？是的。全面吗？不，太大了。这是永生。

这个概念太大了。他们认识你，独一的真神，也认识你差来的耶稣基督。永生就是认识父与子。

等一下。这难道不是邪教的经文吗？它称圣父为真神，并没有说圣子与真神的区别。它确实这么说了，但你听听。永生不仅是认识圣父，而且认识圣子。

因此，圣子与圣父平等。正如我们所说，真神赋予圣子、赋予圣父作为第一人称的突出地位。毕竟，灵魂没有化身，只有圣子化身；圣父也没有化身，只有圣子化身；而且，在化身中，存在着一种经济或功能上的从属关系，但这种从属关系不是本质性的。

永生就是认识父与子。什么时候？现在。也就是说，永生是关系性的。

也就是说，它不仅仅是量的问题。永恒的死亡也是量的问题。人类是永恒的。

但这也是定性的。永生是关系性的。它是认识上帝的。

圣经教导我们，宗教是存在的。不要只说，我没有宗教，我有关系。雅各书 1 章使用“宗教”一词既有负面含义，也有虚假宗教。

宗教有什么好处？真正的宗教和上帝面前的父亲就是这样的。探望处于困境中的孤儿寡母，保持自己不被世界所玷污。但这就是基督徒的生活。这就是宗教。

有宗教仪式、祈祷、站立、坐下、唱赞美诗、聆听上帝的话语和参加主晚餐。这些都是宗教。从圣经的角度来看，它不仅仅是这些。

传统上，我们不是按照圣经，而是按照传统来区分神学和宗教，前者关注基督教教义，后者关注基督教实践。在这里，贯穿两者的是认识圣父、圣子，当然还有圣灵。我们以目的陈述结束本讲座。

根据约翰的计数，耶稣显示他活着三次。这并不意味着他活着；他只出现了三次。但约翰数了三次，他确实出现了三次。

经文并没有说他只向门徒显现了三次。具体来说，目的陈述是在多马的显现之后，多马是多疑的。我的主，我的上帝 约翰福音 20:28 多马说。

耶稣对他说，你因为看见了我才信吗？那些没有看见就信的人有福了。耶稣在门徒面前还行了许多神迹，没有记在这书上。约翰福音的最后一节是夸张的。

这是一种夸张的说法。耶稣所做的其他事情还有很多，每一件事都要记录下来，我想这个世界本身也容不下要写的书。这是神圣的夸张。

那是神圣的夸张。等一下。儿子不是永恒的吗？是的。

因此你不能计算他在永恒过去所做的事情。是的。但这节经文并不是在谈论永恒过去。

它谈论的是经济。它谈论的是道成肉身的儿子。它甚至没有提到迹象，而是提到了许多其他事情。

是的，无数的事情，但数量是有限的。约翰的意思是上帝的儿子做了很多奇妙的事。20:30 也是一样。

约翰记录的7:8 或 9 之外，耶稣还行了许多其他神迹。读了科斯滕伯格的作品后，我有点想，也许复活不是一个神迹，而是耶稣复活的实质，也是其他神迹指向的实质。让我困惑的是第 2 章。你做了什么神迹来表明你有权洁净圣殿？然后耶稣立即预言了他的复活。

所以，我不知道，当我早些时候教授这一点时，我说我不确定。所以，我现在更不确定了，因为科斯滕伯格说，所有这些巨人都相信复活是迹象所指向的现实。

毕竟，标志是什么？它不是现实。它是一种痛苦。所以，我会相信我现在 60% 是正确的，我会吞下第 2 章中关于标志的请求，我有什么不重要的？

耶稣在门徒面前行了许多神迹，这些神迹没有记载在这本书里。约翰有选择性地记录了这些神迹。福音书的作者都是历史学家。

约翰不是在编造故事，但他有很多东西可供选择。他比马太、马可和路加有更多的时间去思考耶稣所说和所做的事。他向我们呈现了约翰的福音，这可以比作一条河，小孩子确实可以在这条河里玩耍，得到很多好东西，玩得很开心，但看在上帝的份上，大象可以在这条河里游泳，必须小心不要淹死。

这些迹象是为了让你相信而写的。奇迹被多次写下来并被选中，与布道相结合。我从来没有说约翰通过编造东西而犯了创造性错误。

他比前三位福音书作者思考得更深。他有时间。他把他们很多时候甚至没有提到的内容整合在一起。

他们被耶稣的亲身经历所震撼。写下这些是为了让你相信什么？相信马利亚和约瑟的儿子耶稣是基督，是受膏者，是弥赛亚，是以色列的应许之子。他是上帝之子，是以色列的神圣的人类统治者，是国王，相信他，你就会猜到他名下的生活是怎样的。

因此，有一个很大的包容性，一个很大的包容性将语言的相同特征结合在一起。事实上，约翰福音 1:3 和 20:30 1 中的“生命”一词是相同的。请记住，章节划分并非受启发。在下一堂课中，我们将继续，如果上帝愿意，我们将继续思考救赎，但现在，就父将人们吸引到耶稣身边，子将人们从死里复活，子将人们拯救，如果上帝愿意，我们将以已经和尚未结束。

这是罗伯特·彼得森博士关于约翰神学的教学。这是第 18 节，救赎，永生。