**罗伯特·彼得森博士，约翰神学，第 17
课，救恩，选举**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于约翰神学的讲课。这是第 17 节，救赎、选举。

我们继续讲授约翰神学。

在我复习之前，让我们先祷告。仁慈的天父，我们通过你的儿子，我们的救主和主来到你面前。感谢你的话语，感谢你的每一句话。感谢你的福音。感谢你的第四本福音书。向我们敞开心扉，让我们接受你的精神，并在我们生活中工作。我们通过耶稣基督，中保祈祷。阿门。

约翰福音神学，到目前为止，我们已经讨论了约翰福音的风格、约翰福音的结构、序言、由神迹书和荣耀书组成的正文，然后是第 21 章的结语。第四本福音书的目的，主要是传福音，与第 17 章的告别演讲和最后祷告相对应的次要目的是教化，也许还有第三个辩护目的。

“我是”的话语有七种，但只有三种不同的含义，约翰福音 14:6 总结了这三种不同的含义。耶稣是道路，是世界唯一的救世主。他是真理，是上帝的启示者。

他是生命，是生命的赐予者，是将永生赐予上帝所有子民的人，对每个相信他的人，他都说了不同但同样真实的话。他就是那个做这件事的人；我们研究耶稣的迹象和奇迹，它们说明了他本人和他在上帝计划中的地位。时间说，我的时间还没有到。

然后 12 结束，13 开始，时间到了。我的时间到了。17:1 也是如此。

对耶稣的回应已经在序言中了，就像在许多其他主题中一样，对耶稣的两种回应在 1:10 和 11 中给出了否定的回应，在 12 和 13 中给出了肯定的回应，这概括了这本书。12:37 总结了《神迹之书》中对耶稣的回应。尽管耶稣在他们面前行了许多其他神迹，但他们仍然不会像以赛亚所预言的那样相信他，约翰甚至说他们无法相信他教导无能。

但值得庆幸的是，约翰福音 20:30 和 31 中的目的陈述。写下这些迹象是为了让你相信耶稣是基督，是上帝的儿子，并且通过相信，以他的名义获得永生。这在荣耀之书或高举之书中更加充实，无论如何都更好，正如安德烈亚斯·科斯滕伯格所说的那样，门徒们相信耶稣，他们的信仰得到加强和感恩。

我们很感激大家的积极回应。序言中再次介绍了耶稣的见证人，特别是施洗约翰，然后在第五章，后来在第八章，耶稣正在接受审判，这是宇宙审判，有些人称之为他的一生。是的，最后有一场审判。

约翰并没有忽视这一点，但他尽量淡化它，并表明耶稣一直在受审，而天父为他心爱的儿子提供了大量的见证。天父自己作证，耶稣也作证。两个证人的证言都是真实的。

圣灵作证，15 结束。门徒也是如此。施洗约翰，旧约，给了我一个其他人的类别，比如撒玛利亚女人。我有七个，我承认，这可能是人为的。

耶稣的画像。我们研究了许多这样的画像，以及耶稣拯救工作的图片。然后我们思考了圣灵和他在第四本福音书中的角色。

最小，类似于《神迹之书》中的《对观福音书》，《荣耀之书》，《圣经》中没有其他地方给出的动态教导。奇妙的新约教导，只有在五旬节之后才有可能的教导，那时耶稣将圣灵倾注在教会身上。上帝的子民，我们从约翰福音本身的七个不同角度看到了一个被忽视的主题。

约翰有关于教会的教义。上帝的爱令人难以置信。现在，在选举和永生中，父神把人们吸引到子神身边，子神在末日将他们复活，子神保守他们，不会失去父神赐予他的任何东西。

最后我们来谈谈末世论，即关于最后事物的教义，特别强调已经发生的事，约翰确实强调了这一点，也强调了尚未发生的事。选举。约翰没有保罗关于预定或宿命、选举的话语。

但他并不缺乏拣选的教义和拣选的教导。我们曾多次提到概念谬误这个词。它有两种作用。

一是坚持认为某个词的每次使用都具有相同的含义。这是可能的，但在我们自己的现代英语中并不常见。而在《圣经》中，通常情况并非如此。

所以，现在我想，在保罗看来，集会通常意味着教会、地方教会、普世教会，但它也是希腊人在雅典的集会。当以弗所的群众准备吞噬他时，市书记员说：“看，我们有一个会议，我们作为一个民族开会，我们有法庭、规则和法律。”

我们的行为就像野蛮人。我们的问题是什么？那里的“集会”一词并不是指耶稣和圣灵的教会。它是指上帝子民的集会。

另一种误用，即词语概念谬误的另一个犯法行为，认为你必须有一个或多个流行语才能表达特定概念。流行语有时不仅不能传达概念，而且通常也不是完全单一的——一个流行语，一个含义。但同一个概念可以用不同的方式传达。

我们在教会的教义中看到了这一点。约翰一次也没有使用“教会”这个词。但教会是上帝的子民，是天父赐给圣子的子民，葡萄树、葡萄树上的枝子、羊等等，这些都是耶稣所赞美的，这也是他在约翰福音第 17 章的大祭司祷告中所赞美的。

因此，这里我们没有保罗所习惯的选举语言。但我们有一个选举教义。约翰用三幅图画、形象和隐喻来传达这一教义。圣经神学不仅通过圣经故事追溯教义，包括创造、堕落、救赎，然后是复兴和圆满。

它还关注不同的圣经作者及其核心的普拉。我们对约翰的资料库的研究范围更加狭窄；我们只研究他的福音书。在资料库中，我们看到了图片、隐喻、主题、主题和思想。其中三个传达了选举的教义：父将子赐予子民，这是约翰福音中一个非常突出的主题。

我不能离开六个地方，其中四个是在大祭司的祷告中。父将人赐给子的概念决定了祷告，并将其置于神学背景中。

在约翰福音第 15 章第 16 和 19 节中，圣子在整本圣经中都以独特的方式拣选了人类。正如卡尔·巴特 (Karl Barth) 所看到的，并且 DA 卡森 (DA Carson) 也同意，耶稣是选举的创始者。

然后，还有关于上帝子民（选民）和非上帝子民（非选民）的先前或先前身份的主题。正如科斯滕伯格向我展示的那样，这个主题比我意识到的更为突出。在第四本福音书中，天父将子民赐给圣子；我们在第六章中找到了这一点。

耶稣在约翰福音 6:35 中说：“我就是生命的粮。到我这里来的，必定不饿。信我的，永远不渴。”

对我们来说，来到这里的定义就是相信耶稣。只是我告诉你们，你们已经看见了我，却不信。凡父所赐给我的，必临到我这里来。

就是这个。凡父所赐给我的，必到我这里来。应该是约翰福音 6:37 和 39。

我错了。父赐给我的一切都将归于我。所有选民都会相信我，这就是意义所在。

凡到我这里来的人，我绝不会丢弃他们。我会保护他们，让他们得救。所谓的永恒安全，我认为最好叫作保护。

我为什么这么说？因为永恒的安全感不够有活力。听起来好像银行里有钱，你可以随心所欲地生活。但事实并非如此。

虽然我不会改变术语，它被称为圣徒的坚忍。因为我从天上降下来，不是要行自己的旨意，而是要行那差我来者的旨意，差我来者的旨意就是叫我一无所失，他所赐给我的一切都不要失落。这又是这个主题。

耶稣把某些人给了儿子。对不起，父把某些人给了儿子耶稣 39。差我来者的意思就是，他所赐给我的，叫我一个也不失落，并且在末日叫他复活。因为我父的意思是叫一切见子而信的人得永生，并且在末日我要叫他复活。

父亲把孩子交给儿子。我们不知道父亲是如何得到这些孩子的。他只是宣称拥有这些孩子。

他只是选择了他们，所以他们是他的。第四本福音书从来没有暗示过天父选择他们是因为他预见到他们会相信他。事实上，顺序恰恰相反。

凡父所赐给我的，必到我这里来。选民相信。他们不是为了成为选民而相信。

他们选择，他们相信，因为上帝选择了他们。系统神学，它的优势就是它的弱点。它的优势在于它把事物整理得井井有条。

它帮助我们理解。它的弱点是它把事情整理得井井有条。它帮助我们。

与原文不相符的补充性真理。因此，这种对主权的强调可能会压制人类的责任。但在约翰福音中却没有。

因此，你最终会发现绝对的神圣主权和真正的人类责任之间存在某种悖论。我可以用华丽的词汇来形容，哦，这不仅仅是一个悖论。这是一种动态的相互作用。

确实如此，但这仍然是自相矛盾的。我们仍然无法完全理解相信我的人。第 35 节 永远不渴。

父赐给我的一切礼物都会来到我这里。在 35 节中，来到耶稣这里与相信耶稣是平行的。无论如何，我们在 10:29 中看到了同样的选举画面。

在这里，我们看到人类的责任没有得到履行，而神的主权却相互拥抱。10:22 那时耶路撒冷正举行献殿节。当时是冬天，耶稣在所罗门的柱廊里圣殿里行走。

于是犹太人聚集到他那里，对他说：“你还要让我们等到几时呢？如果你是基督，就明明地告诉我们。”耶稣回答他们说：“我已经告诉你们了，你们却不信，因为他认为他们的不信是有罪的。”

我奉我父之名所说的话，奉我父之名所行的事，都为我作见证。但你们不是我的羊，因为你们不信。他没有这么说，但那绝对是真的。事实上，这在约翰福音中更受强调。

如果你数数鼻子，就会发现很多段落都提到了这种事情，指责人们不信，那么我们就有这种事情了。但你不信，因为你不在我的羊群中。定制汉堡列举了四个地方，这是真的。

啊哈，有这些笔记。如果上帝允许，我会回来的。在我们比较甜点和开胃菜之前，我必须把其他东西摆上桌。

所以无论如何，你们不信，因为你们不是我的羊。我的羊听我的声音。我认识他们，他们也跟着我。

我赐给他们永生，他们永不灭亡。谁也不能从我手里把他们夺去。我父把他们赐给我，他比万有都大。

谁也不能把他们从父的手里夺去。我与父原为一。说到保守羊和他们的救赎，这就是重点。

在这个过程中，耶稣提到描述父亲，称他为赐予他们生命的人，耶稣。改革神学经常受到批评，因为它从某种哲学上的选举假设开始，并将其读入圣经，从而得出“你不会失去救赎”之类的结论。也许有些人会这样做，但这是错误的。

这是错误的神学方法。圣经教导拣选。它教导很多其他的事情。

它比极端加尔文主义平衡得多。正如我所说，这里的主要内容不是父亲给人们儿子，但事实上，它的随意性表明这是约翰装备的一部分。这是他世界观的一部分。

这就是他看待生活的方式。事实上，正如罗马书第 8 章所说，在这种情况下，谁会控告上帝的选民？答案是没有人。上帝才是称义的人。

没有比他的更高的法庭。在这里，选举，父亲把人交给儿子，是用来服务于上帝保护他的圣徒的。这是圣经的教义。

但毫无疑问，看到父亲将子民赐给儿子所传达的选举主题的最佳地方是第 17 章。哦，天哪，这真是伟大的祷告。当耶稣说这些话时，17:1，他举目望天说：“父亲，时候到了。”

这是时代谚语的伟大应验。荣耀你的儿子，使你的儿子也荣耀你。既然你已将权柄赐给他，统管一切有血气的，这里指的是全人类，目的何在？就是将永生赐给你赐给他的所有人。

这里有两个圆圈。儿子是一切肉体的主人。这是父亲计划的一部分。

父神赋予他权柄来管理每一个人，为要使子能将永生赐给所有选民，就是父神赐给他的所有人。这是祷告的开头，从始至终，我们都持有相同的观念。六，我已将你的名显明给你从世上赐给我的人。

他们本是你的，你将他们赐给我，他们也遵守了你的话语。17:9，我不是为世界祈祷，第 8 节。哇。听起来像第 2 节。你给了儿子统治全人类的权柄，使他可以赐予你赐给他的人永生。

在这里，我不是为世界祈祷。当然，有时这会成为第四福音的重点。上帝爱世界，而不是这里。

我不为世人祈求，却为你所赐给我的人祈求，因为他们本是你的。第 9 节，选民与世人不同。然后是第 24 节，接近结论的优美诗句。

父啊，我在那里，愿你所赐给我的人也同我在那里，叫他们看见你所赐给我的荣耀。因为创立世界以前，你已经爱我了。如前所述，他从已经归还给父的角度来祷告。他希望父赐给他的人，就是那些被拣选的人，能与他一同在父的荣耀中。

第四本福音书中，关于救恩的描述最为广泛，最为突出的是父亲将子民赐给儿子这一主题。第 17 篇伟大的宣教祷告受神的选举支配。哦，这是宣教性的。

我不但为这些人祈求，也为那些因他们的话而信我的人祈求。第 20 节，这是一个传教士的祷告，但传教士的祷告植根于上帝主权的恩典，体现在父亲将人赐给儿子，明确地说不是所有人。我们已经说过几次了，但这太不寻常了，也太被忽视了。

我在这里再说一遍。第二个选举主题出现在约翰福音第 15 章，其中耶稣是选举的作者，在整本圣经中，只有在这里，也是独一无二的。上下文不是选举。

语境是结果实的。哦，上帝掌控一切。父亲是栽培者。

儿子是葡萄树。他是以色列的完成者。他是以色列的替代者。

只要你理解罗马书第 11 章，上帝对以色列的恩赐和呼召是不可撤销的。他并没有放弃对以色列民族的拯救，也许也没有放弃对以色列国的拯救。这是一个有争议的观点，但耶稣是真正的天国之粮。

他是真光，他是真葡萄树。这并不意味着以色列是假前身。而是意味着以色列是不完整的。

以色列没有带来王国。以色列未能履行其作为各国之光的责任。以色列未能履行其在神的葡萄园中结出好果子的责任，以赛亚书 5 章中说，神的葡萄园就是以赛亚书。因此，儿子取代了以色列，在这种背景下，一遍又一遍地，那些在葡萄树上的人，也就是那些表面上与耶稣有联系的人，那些与耶稣立约的人，如果你愿意的话，要遵守他的约，这是他们的责任。

约翰一再地没有确切地定义这一点，但当他说“住在我的爱里”时，他暗示了这一点。第 9 节：正如父爱我一样，我也爱你们。住在我的爱里。

常在意味着继续与耶稣相交。这并不意味着只是呼唤他的名字或宣称对他有信心。它意味着继续与耶稣保持亲密的关系，与耶稣相交。

换句话说，这是一幅救赎的图画。人类有责任遵守。这就是重点，人类的责任。

并发出了警告。如果你不这样做，根据公元一世纪巴勒斯坦葡萄栽培的说法，你会像秋天收获的树枝一样被收集起来，扔进火里烧死。我们在这里谈论的是天堂和地狱。

所以，这里没有强调上帝的主权，对吗？错了。我想也许，我不知道为什么，但我猜，也许，为了不让我们误解，不让我们完全偏向人类自由，而忽略上帝的主权，我们谈论了耶稣的主权。你们没有拣选我，约翰福音 15 章 16 节。

当然，他们选择了他。最终，最终，他选择了他们。但我选择了你，并指定你去结出果实，并且你的果实应该长存。

啊哈，他们结出果实的背后是他的选择，他的任命。你可以翻译，或者至少解释为他的任命，安排事情。他任命他们结出果实。

不是你们选择了我，而是我选择了你们，并指定你们去结出果实，并且你们的果实应该长存。他们的最终信心并不在于他们是否能长存。他们必须这样做。

约翰一如既往地没有提到圣灵的赋能，但这是事实。圣灵会来的。实际上，圣灵之前就已经来了，所以他确实提到了，只是没有在这个语境中立即提到。

在说完世界恨他，也会恨他的门徒之后，他又重复道：19. 如果你们属于世界，世界就会爱你们如同爱自己的孩子一样。但是因为你们不属于世界，我们该如何解释这一点呢？他们选择跟随耶稣？当然可以。

但最终不是，你不会这样解释。但因为我从世界中拣选了你，所以世界恨你。哦，这听起来像第六章。

我不是拣选了你们十二门徒吗？你们中间有一个是魔鬼吗？这不一样。那里包括了犹大，这是在说选择成为他的门徒。这就是上下文。

他的门徒中有许多转身离开，不再跟随他。当他谈到吃他的肉、喝他的血和一些预定论的语言时，这些话冒犯了他和门徒，他们就离开了。这是一种选择，这样他们就不再属于世界，而是属于天父。

耶稣是选举的作者。你想看一个广泛的论述。DA Carson，《神的主权和人类的责任》。

注意副标题“圣经观点的意图”。这里有一个矛盾，一个悖论。这超出了我们的理解能力。

因此，我们可以按照我刚才提到的那本书中卡森的思路，我们能做的最好的事情就是设定参数。无论发生什么，上帝都是绝对的主宰。人类确实有责任，有时这两种观点是重叠的。

约瑟的兄弟们犯了罪，将他卖给了商人，交给了叛徒，但约瑟却在《创世纪》第 45 章和第 50 章中说，不是你们把我带到埃及的，是上帝带我来的。当然，是他们把他带到了这里。从根本上说，他们没有责任。

上帝宽恕了他们的罪孽。他不是罪孽的始作俑者，但他有时会以恶为善，这就是他所做的。你是有意为之。

我从《创世纪》第 45 章和第 50 章中引用了这些内容。我不确定哪个是哪个，但它们都在那里。你的意图是邪恶的。

上帝本意是好的。这是双重因果关系。同一事件是约瑟兄弟的罪，也是上帝荣耀的首要旨意，是盟约人民的保护和保守，使他们得以生存和继续前行，因为上帝最终会在伟大的出埃及记中带领他们。

基督的十字架是双重因果关系的极致例证。根据使徒行传第 2 章和第 4 章，耶稣被恶人钉死在十字架上，但他们做了上帝注定他们要做的事。人类的罪孽、神的主权和天意战胜了邪恶，带来了最大的邪恶行为，即最大的善。

我再说一遍，我们无法完全理解上帝的这种工作方式。我们可以设定参数、绝对的神权、真正的人类责任、重叠和双重因果关系；至少圣经中是这样解释某些行为的，而且还有更多。在以赛亚书中，亚述是上帝愤怒的杖，惩罚北方王国以色列。

以色列的罪孽、他们失败的自由和责任带来了亚述的审判。上帝主权地使用亚述。辛那赫里布没有说，哦，让我看看，上帝说，你在跟我开玩笑吗？不，他无情地摧毁了北方王国。

然后上帝说，我要惩罚我的愤怒之杖。这种摇摆不定、人类的责任、神的主权、人类的责任，超出了我们的理解能力。但我们可以设定参数。

绝对的神权是真实的，但我们将其取消。我们拒绝宿命论。这种绝对的神权与宿命论有什么区别？区别在于现实中的上帝、经文中的上帝、天意中的上帝、救赎中的上帝是一个人。他有品质，值得信赖。

我们不受希腊命运的摆布。不，不，上帝才是主宰。上帝与以色列立约，向他的子民作出承诺。

另一方面，人类确实有责任。但恰恰相反，哲学家们所谓的绝对权力并不存在。受造物最终不会挫败造物主的意志。

这也正是我们想要表达的观点。约翰福音中有三幅关于拣选的图画：父亲把子民赐给儿子，这是多次出现的主要图画，也是第 17 章中强有力的表现。第 15 章第 16 和 19 节中，儿子是拣选的作者，这是独一无二的。

第三幅图景是上帝子民和非上帝子民的先验身份，因为显然，上帝在选择某些人时并没有选择其他人。罗马书第 9 章的语言使上帝同样参与了人们的命运。但在我看来，我很幸运能够阅读、听到或读到我当时在圣约神学院的资深同事戴维·琼斯的想法，他现在已经去见主了。

他没有使用我的术语，但我们教的是完全一样的东西。上帝掌管着每个人的命运。他支持每个人的命运，但他这样做，我的语言是不对称的。

对于选民，他采取了积极主动的态度。至于非选民，他只是下令，决定，计划让他们自食恶果。他们是愤怒的容器，是预先为毁灭做好准备的。

这是一种被动的、有准备的。关于蒙怜悯的器皿，保罗写道，圣徒是蒙怜悯的器皿，他预先为荣耀而预备的。也就是说，上帝在选择他的子民时更加积极主动。

但在选择上，他并没有选择所有人。在选择一些人时，他忽略了其他人。约翰福音 17，父啊，你使儿子作凡有血气的人的主，为要将永生赐给你所赐给他的人。

我们看到了这一点，我很抱歉，我并不感到抱歉。这叫做双重宿命论。这是另一张图表。

大圆圈代表神掌控一切发生的事。我们称之为预定。也就是说，神预先安排好了一切。

大圆圈。圆圈内有很多东西，包括上帝的天意控制。他的天意是最神圣、最明智、最强大的，保护和管理着他所有的造物及其一切行为。

威斯敏斯特小教理问答回答了这个问题：天意是什么？天意是上帝最神圣、最明智、最强大的力量，它保护、守护、维护和统治，引导他的所有生物及其所有行为朝着他的目标前进。天意属于预定论的大圈子。但我们感兴趣的是预定论圈子中的另一个子集，那就是预定。

这不是我编造的。我能说我不喜欢吗？我不能这么说，因为圣经教导了这一点。这不是我最喜欢的教义，但保罗教导了这一点。

彼得前书第 2 章教导了这一点。保罗不仅在第 9 章中教导了这一点，而且在罗马书第 11 章的开头也教导了这一点。正如科斯滕伯格向我展示的那样，约翰在四处地方也提到了这一点。

约翰福音 10:26。你们不信，因为你们不是我的羊。我再说一遍。

你可以改变它。我不是说我们在这里这样做并改变文本，但这是事实。你不是我的羊，因为你不相信。

这是第四本福音书中更常见的真理。不是字面意思，而是思想。人们因不信而迷失。

约翰谈论罪的主要方式是不信，有时是不相信耶稣或不充分相信耶稣。但这不是他在这里所说的。你不相信，因为你不是我的羊。我的羊听我的声音。我认识他们。他们跟随我。

我赐给他们永生，他们永远不会灭亡。这就是重点。约翰福音中的第三个选举主题是上帝的选民和非选民的先前身份。

我要称他们为绵羊和山羊。绵羊在他们相信之前是绵羊，从某种意义上说，他们相信是因为他们是绵羊。当然，另一种说法，你可以反过来说，在约翰福音中确实如此。

他们是羊，因为他们相信。但在这里，帷幕被拉开，我们置身于幕后，看到了上帝的计划。虽然不完美，不完整，但却是真实的。

我的羊相信我。它们服从我。我赐予它们永生。

他们将永远得救。你最终不相信，因为你不是我的羊。哦，天哪。

最终，它让我陷入困境。人们得救的原因。比约翰福音更大的系统神学思考。

归根结底，人们得救是因为上帝在创世之前就选择了他们，拯救他们。以弗所书 1:4。因为上帝在基督耶稣里赐给我们恩典，提摩太后书 1, 9，在永恒时代之前。那时我们还不存在。

圣经从未说过上帝预见了我们的反应并以此为基础做出选择。圣经说，上帝凭借他至高无上的恩典选择了我们，拯救了我们。这是真的。

不是真的吗？当然是真的。最终的原因是上帝选择了我们。但这并不能否定我们必须相信耶稣的事实。

它不会使之无效。事实上，有时存在因果关系。所有这些都注定了永生。

使徒行传。我失去了它。所有注定永生的人都相信了。

使徒行传。啊，主善待罪人。使徒行传 13:48。

凡被指定得永生的人都相信了。所以，我们是因信而蒙神拣选的。最终，我们得救，因为，首先，我们得救是因为我们相信主耶稣基督。

现在我明白了。我得到了我想要做的命令。我们得救了，因为我们相信。

这是最终原因吗？这是真的吗？是的，这是真的。我说的任何其他话都不能破坏这一点。这是最终原因吗？不是。

我们太混乱了。我们无法相信，而圣灵却打开了我们的心。他同时给了我们新生命，并让我们相信。

圣灵的工作。这是最终的原因吗？不是。圣灵的工作只是因为耶稣死而复活。

福音不是圣灵的工作。我相信福音不是圣灵的工作。不是。

我相信是因为圣灵在福音中工作。所以，比我的信仰和圣灵打开我的心更终极的是耶稣的死而复活，以拯救像你我这样的罪人。这是终极的陈述吗？不是。

最终的陈述是，在创世之前，上帝在基督里选择了我们。以弗所书 1、4。提摩太后书 1、9。罗马书 9。我不会去所有这些地方。任何更终极的原因是否会抵消那些不那么终极的原因？不，不会。

再说一遍，这有点神秘。但是，我现在要谈谈负面方面。人们迷失是因为他们死于自己的罪孽。

罗马书 8。约翰福音 8，请原谅我，两次。约翰福音 8:21，以及 24 章两次。约翰福音 8:21。

约翰福音 8:24。死在你的罪中，死在你的罪中。现在，人们迷失了，因为他们不相信耶稣。

这就是最终的原因吗？个人罪孽。实际罪孽。神学术语。

这是正当的理由，如果你研究地狱经文，你会发现人们因自己的罪孽而下地狱。这是最终的原因吗？不是。《创世记》第 3 章记载了原罪的教义，《罗马书》第 5 章解释了原罪的教义。

亚当是我们所有人的考验。当他堕落时，我们也堕落了。他的堕落使我们变得无能，使我们变得腐败，我们的精神受到污染，我们在上帝面前有罪，无法自救。

人们因不信而迷失。人们因本罪、原罪而迷失。这是最终的说法吗？不是。

他们被绊脚石和冒犯之石绊倒，《彼得前书》第 2 章，因为可能是第 9 节。他们被任命为此。谴责。这是我的图表，已完成。

大圆环，预定。其中有天意和上帝的许多其他主权行为。预定的子集。

双重预定。积极的预定是选举。上帝为自己选择了一个民族。

消极的预定被称为谴责。上帝在选择某些人时忽略了他们；他没有选择其他人。他们是蒙怜悯的器皿，为荣耀而预先预备，罗马书 9 章。他们是愤怒的器皿。

怜悯的器皿，他预先为荣耀而预备，更加积极主动。他们是愤怒的器皿，为毁灭而预备。罗马书 11 章，早期，以色列由选民和其他人组成。

选民与被弃绝者。约翰的第三幅选举图景，即积极的选举，是上帝子民的先验身份。我们在约翰福音第 10 章中看到这一点。

我的羊相信我，听从我，我保护它们。我们在约翰福音 8 章 42 节中也看到这一点，在耶稣和犹太领袖的整个摔跤比赛中。我知道你们是犹太人。

我知道你们是亚伯拉罕的后裔，但你们的生活方式不是他的亲属。你们不是真正的以色列人。8:42，如果上帝是你们的父亲，你们就会爱我。

有些人在信之前就已经是上帝的孩子了。我知道圣经说，你信了，就成为上帝的孩子。圣经也教导这种先行或先前的身份问题，我们必须把它纳入大局。

天哪。我们之前讨论了信仰，看到了信仰的突出之处，也肯定了信仰和不信仰的现实。现在我们来肯定、教导选举。

瞧，这三幅图就是现实。上帝的子民就是羊。他们是上帝的孩子。

因此，羊相信。因此，上帝的孩子们相信耶稣。科斯滕伯格向我展示了更多与谴责有关的经文。

Andreas Kostenberger ，《约翰福音及其书信的神学》，第 459 页。约翰福音 8:47。凡是出于上帝的人，就听上帝的话。

这是另一个积极的方面。凡是属于上帝的人都会听到上帝的话。属于上帝的人会信仰上帝，相信有关上帝的信息。

你之所以听不进去，是因为你不是上帝的子民。天啊。仁慈的上帝让我们的事情变得复杂起来。

他就是不放过它。相信，你就得救了。不相信，你就得不到拯救。

事实上，他给了我们双重预定论。10、25、26。我们已经一次又一次地看到了这一点。

你们不信，因为你们不是我的羊。12.我还要回到那一点上。

14，17我要求父，14，16他会给你另外一位帮助者，永远和你在一起，就是圣灵，甚至是真理的灵，是世界不能接受的，世界不能接受的。

世人无法接受真理之灵，因为世人既看不见他，也不认识他。相反，你们认识他。这就是谴责的事情。

8:47。10:25,26。14:17。

我认为科斯滕伯格是对的。12，第 12 章，37 至 40 页。他们简直不敢相信。

当耶稣说完这些话（约翰福音 12:36）后，他就离开他们，躲藏起来。他只是说他是世界的光。约翰·多德（CH Dodd）说，他下一部分的标题是光被隐藏了。

光会隐藏起来。这很可怕，但也是好事。耶稣说完这些话后，就离开并躲藏起来了。

他们拒绝了光，光就隐藏了。虽然他在他们面前行了许多神迹，他们还是不信他。这是要应验以赛亚先知的话。

他们的不信应验了预言。主啊，谁相信他从我们这里听到的话呢？主的膀臂向谁显露呢？因此，他们不能相信。以赛亚又说，主使他们瞎了眼，硬了心，免得他们眼睛看见，心里明白，回转过来，我就医治他们。

听起来像是第六章。这句话很难懂，但对我而言，唯独圣经并不意味着我们在神学研究中只使用圣经。我们当然会诉诸其他权威，进行推理，我希望我们运用我们的推理，甚至经验。

但所有这些都始终且刻意地服从于上帝的话语，唯有圣经才是我们的终极权威。当我们这样做时，我会服从你们，我不会把这当作福音。我爱我的阿米尼乌斯兄弟姐妹。我真心实意地爱他们。

我鼓励他们写书来宣传他们的神学。布赖恩·谢尔顿，关于先行恩典的伟大著作。看看他把它献给谁。

他还把它献给了一位阿米尼乌斯兄弟，这位兄弟教他先行恩典，使他能够坚持他的主人。无论如何，约翰福音中的选举在这三幅图中给出。父亲把人交给儿子。

儿子是选民。他是选举的发起者，上帝的子民和非上帝的子民都有先验或先前的身份。在下一讲中，我们将继续讨论被视为永生的荣耀和有益的救恩主题。

这是罗伯特·彼得森博士关于约翰神学的教学。这是第 17 节，救赎、选举。