**罗伯特·彼得森博士，《人性与罪孽》，
第 13 节，《圣经对罪孽的描述续篇》，
《圣经关键文本的考察》**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于人性和罪的教义的教学。这是第 13 节，继续圣经对罪的描述，考察关键圣经文本。

我们继续研究罪的教义，在打开上帝的话语之前，让我们祈祷一下。

父啊，我们跪拜在你面前。我们感谢你，因为你是我们的父亲，我们因信耶稣基督而成为你的儿女。求你祝福我们、鼓励我们、教导我们、纠正我们，引导我们走上你永恒的道路；我们通过中保耶稣基督祈祷。阿门。

接下来几节课的主题是原罪教义，这是一个非常重要但被忽视的教义，尤其是在今天。我想花更多的时间从圣经的角度描述罪，尽管我们在之前的课程中花了大量时间讨论罪，因为我想强调四个非常重要的观点，并花时间查看每个观点的经文。

第一，罪是对上帝品格的冒犯，是对他律法的违背。我想说明上帝的律法和上帝品格之间的关系。第二，罪包括罪咎和污染。我知道我们以前说过，但这一点怎么强调也不为过。第三，罪包括思想、言语和行为。第四，虽然需要重复，但必须重复，罪是欺骗性的。

圣经继续描述罪恶。约翰·马奥尼的描述非常透彻、广泛、深刻，甚至在最后如何将事情整合在一起方面很有启发性。然而，我们可以强调其中的一些观点。

罪是对上帝品格的冒犯。我们在大卫忏悔罪过时看到了诗篇 51。据我们所知，诗篇的标题出现在我们拥有的最古老的希伯来语手稿中。

这首诗向唱诗班长朗诵了大卫与拔示巴同房后，先知拿单来找他时所写的一首诗。在第 14 节中，他说，神啊，拯救我的神啊，求你救我脱离流人血的罪。所以，诗篇本身也暗示了这一点。

但值得注意的是，他对其他人犯下的罪行，即拔示巴和她的丈夫乌利亚犯下的通奸罪和谋杀罪，在他看来，最终是对上帝的罪。上帝啊，求你按你的慈爱怜悯我。求你按你丰盛的慈悲，涂抹我的过犯。

求祢彻底洗净我的罪孽，洁净我的罪。因为我知道我的过犯，我的罪常在我面前。我只得罪了祢，做了祢眼中看为恶的事。

这里省略了。有隐含的文字。现在我承认我的罪，以便你们在言辞上得到证明，在末日的审判中无可指责。

瞧，我是在罪孽中出生的，我的母亲在罪孽中怀了我。这并不是说教派行为是罪恶的。毕竟，上帝创造了亚当和夏娃，还有性，如果你愿意的话。

但它说的是，他是他的，从受孕开始，他就是个小罪人。看哪，你喜爱内心的真理，这是忏悔我们罪孽的好理由。你教导我内心深处的智慧。

再次，这也是我们忏悔罪孽的一个很好的理由。我只对你犯了罪，做了你眼中认为邪恶的事。所有的罪，其中大部分是针对其他人或事物或其他任何东西的。

一切罪孽最终都是对上帝的罪孽。他是至高无上的存在。我们这样称呼他，是有充分理由的。

他是万物之主。我不是在宣扬泛神论。他与他所创造的万物不同。

但他是至高无上的存在。他是道德准则的制定者。他是伦理之神。

他是救恩之神。他是圣经教导之神，是创造、护理、救赎和圆满的神。因此，我们所有的行为最终都是由定额组神在他的面前完成的。

而所有罪孽最终都是对上帝的罪孽。在《创世纪》第 39 章第 9 节中，如果有人有借口掩盖自己的罪行，那就是约瑟。天哪，他可能一生都这样。

我是个失败者。看看我的兄弟们对我做了什么。上帝不爱我。我可以做我想做的事。不可能。不可能。

他不断寻求上帝。他做了一件又一件好事，不断被提升到领导地位。后来，他被狱中的朋友遗忘，并被波提乏的妻子指控。

约瑟对波提乏妻子的回应让我们这些新约信徒感到羞愧。这真是让我震惊。他远离了以色列。

我知道，他远离了以色列，那时以色列还不存在。他远离了父亲和兄弟，如果你愿意的话，他们都是以色列的雏形。他孤身一人。

再次，他拒绝了波提乏妻子的追求，结果被指责并被关进监狱。这就是他最终入狱的原因。但听听他说。

哦，天哪。“跟我撒谎吧，”她对他说。这位女士没有拐弯抹角。

她果断答应了。但他拒绝了，并告诉他主人的妻子注意她是如何被提及的。看哪，因为我的缘故，我主人对家里的一切都毫不担心。

这家伙真是个领导者。真是个负责任的人。他把他拥有的一切都交给我掌管。

在这家里没有一个比我大的，也没有留下什么不交给我，只留下了你，因为你是他的妻子。这里面还有一点额外的东西。你这个傻瓜。

他没有说过这些话。我怎么能做这种大恶事，得罪上帝？他以神为中心的观点让我大吃一惊。他有什么？上帝对待他的子民的故事，对吧？他没有旧约。

他没有福音书、使徒行传、使徒书信和启示录。他真是了不起。他是一位了不起的神人，他的精神一定居住在他的心中。

我感到惊奇。我震惊。我感激。

我感到很惭愧。罪是对上帝品格的冒犯，因为它违反了他的神圣律法。我们在约翰一书 3:4 中看到了这一点。罪就是不守律法，对吧？改革宗传统中有很多这样的观念。

罪不止于此。罗马书 8:7 在这方面很有启发。我们需要将上帝的律法与上帝的品格联系起来。

是的，从大框架来看，律法的某些方面已经过时了。它们已经过去了。但十诫却启示了上帝的圣洁、公正和仁爱的品格，它们是永恒的。

罗马书 8 :6，因为思虑放在肉体上就是死亡，思虑放在圣灵上，大写 S，就是生命和平安。因为思虑放在肉体上就是与神为敌。它不顺服神的律法，因为它确实不能顺服。

那些属于肉体、未得救的人，不能讨神的喜悦。然而，如果神的灵住在你们心里，你们就不属于肉体，而是属于圣灵。凡没有基督之灵的人，就不属于基督。

我再说一遍：犹太人的服饰，甚至十诫，都已经过时了。它已被废除。我们不是犹太人。

我们没有义务献祭。这是错误的。在美国文化和世界其他文化中重新制定以色列民法不应该是我们的目标。

神权是错误的。但十诫是上帝品格的启示。因此，违反上帝的诫命是对上帝本身的冒犯。

因为它们是上帝神圣品格的反映、表现和启示。正如布鲁斯·沃尔特克在他的《旧约神学》一书中以及保罗·豪斯在他的《旧约神学》一书中所表明的那样，十诫对旧约和新约圣经的伦理道德产生了巨大影响。它们的重要性是无法估量的。

因为它们揭示了上帝的品格，因此从内心尊敬他、遵守他的律法和话语就是荣耀他。这高举了他的品格。不遵守他的诫命，即使只是在内心、精神或文字上，实际上在表面上违反诫命，就是对最初颁布诫命的人的不敬。

罪包括罪咎和污染。我知道我们以前说过，但这非常重要。加拉太书 3。从神学上讲，这可能是罪的根本区别。

罪孽对堕落的人类产生了两大影响。第一，它使我们不仅要对上帝负责，而且在他面前受到谴责，极度需要他的拯救。第二，它不仅仅是这种地位，这种缺乏关系。

它也感染我们，实际上感染了我们的生活。我们的思想和身体、言语、想法和行为。因此，它既是一个谴责、有罪的法律术语，也是一个描述人类及其生活腐败的道德术语。

这是对罪孽的两种关键神学理解。在加拉太书第 3 章中，保罗赞扬了上帝之子的救赎之功。基督为我们承受了咒诅，从而将我们从律法的咒诅中救赎出来。

那是指什么呢？他告诉我们，因为经上记着，凡挂在木头上的人都是被咒诅的。耶稣是我们的替代者，在这里，他是我们的法律替代者，因为他在被咒诅的木头上死去，亲自承担了刑罚，承担了律法的咒诅。背景是加拉太书第 3 章第 10 节。凡以行律法为本的，都是被咒诅的，因为经上记着，凡不常照律法书上所记一切之事去行的，都是被咒诅的。

顺便说一句，保罗几乎在每个观点上都引用了引文，因为在这一章中，特别是从第 15 节到最后，他反对犹太教徒，他们从根本上误解了旧约。他们专注于律法、摩西制度、十诫和整个教义，将其从亚伯拉罕之约的背景中抽离出来。在加拉太书 3:19 及以下的经文中，保罗说亚伯拉罕之约与恩典和对即将到来的后裔（即基督）的信仰有关。

亚伯拉罕之约是上帝在动物之间传递的契约，如果他不遵守与他的子民的契约，他就会受到诅咒。上帝向亚伯拉罕许诺了许多东西：土地、伟大的名声、从他和他不育的妻子而来的大量子民（他自己也不育），以及所有家庭（如果我们将《创世纪》第 22 章与《创世纪》第 12 章结合起来的话），所有国家、地球上的所有家庭，《启示录》第 21 章实际上使地球上的所有民族（复数形式）成为可能，将通过你而得到祝福。这最终是基督教传教士走向世界的承诺。

当然，亚伯拉罕不明白，但上帝明白。上帝明白。犹太教徒把十诫和律法视为一个整体，服从于亚伯拉罕契约。

必须从恩典、信仰和应许的调解人的角度来理解。哦，不，他们把它扯出来，把旧约宗教变成了律法、守法、律法主义和与之相关的一切。内心的叛逆，敷衍地举行祭祀。

因此，先知们痛斥献祭，而自由主义者则说，看到了吗？这里有分歧。上帝并没有规定这一点。是的，他确实规定了这些事情。

他希望人们发自内心地献祭，他严厉批评献祭、献祭的祭司和前来献祭的人们，这并不是因为他不想要献祭，我应该说，献祭是他在《出埃及记》和《利未记》中制定的，而是因为他希望人们怀着真诚的心和真诚的良心来献祭，正如《希伯来书》第 10 章提醒基督徒敬拜时要谨记的那样。这就是为什么保罗一再引用旧约，尤其是律法。你误解了律法。

你把它从上下文中抽出来了。你把恩典和对应许之人的信仰变成了行为宗教，因此，你受到了诅咒，因为律法说，凡不遵守律法书上所写的一切话的人，都将被诅咒。申命记 27:26。

显然，没有人靠着律法在神面前称义，因为义人必因信而生。义人必因信而生，律法不是信，唯有行律法的人，才因律法而生。

接下来是那句精彩的诗句。顺便说一句，诅咒，诅咒，诅咒，诅咒。我忘了说了多少遍，四遍。

诅咒它，诅咒它，对吧？但在这些经文之前，从 10 开始，我们有 9 节。那么，那些有信仰的人，对不起，是八节的末尾。圣经预见到上帝会因信称外邦人为义，所以预先向亚伯拉罕传福音，说，万国都要因你得福。

所以那些有信心的人和有信心的人亚伯拉罕一起得到祝福。有福了，有福了。然后是诅咒，诅咒，10。诅咒，10。诅咒，13。诅咒，13。诅咒，13。五次。基督把我们从律法的诅咒中拯救出来。

很明显，这意味着什么。从法律的惩罚到法律对违法者的威胁。他是如何做到的？通过代替我们死在十字架上。

这是圣经中关于替代刑罚最清晰的记载之一。我们处在诅咒之下。基督将我们推开，上帝诅咒的雷霆击中了他无罪的爱子，而不是我们。

基督替我们承受了咒诅，从而把我们从律法的咒诅中救赎出来。因为经上记着，凡被挂在木头上的人都是被咒诅的。祝福，祝福，五种咒诅。

然后是第 14 节，这样，亚伯拉罕的福就因基督耶稣临到外邦人，使我们因信得着所应许的圣灵。因为耶稣承受了律法的咒诅，我们得到了上帝应许亚伯拉罕的救恩、永生、与上帝和好、罪得赦免的福分。罪与罪咎有关。

耶稣承担了我们罪孽应得的惩罚，这样我们才能得到宽恕，尽管我们在神圣的上帝面前是有罪的。无罪的人为我们承担了罪孽，这样我们才能在他里面得到上帝的认可。这是对哥林多后书 5:21 的一个错误解释，上帝使那无罪的人为我们成为罪，这样我们才能在他里面成为上帝的义。

基督是我们的代理人，是我们的替代者，他代替我们这些有罪的人承担了法律的惩罚，以便我们能够被宣告为义人，在上帝面前称义，这基于基督无罪的生活和特别是他代替我们死而来的正义。以弗所书 2:3 也谈到了罪，正如我们之前所看到的。我们生来就是罪人。保罗说，在我们得救之前。以弗所书 2:1 至 4 是圣经中展示我们的三个敌人——世界、肉体和魔鬼的最佳地方，在这里，我们生来就是愤怒之子，就像其他堕落的人类一样。生来就是生来就是。比较加拉太书 2:15，NIV。我们生来就是愤怒的对象。

因为这个习语，愤怒之子意味着应该受到愤怒的人。这是一个旧约希伯来语习语。我们之前在撒母耳记下 12.5 中看到过。他是死亡之子，这意味着他应该死。

罪孽包括在圣洁的上帝面前感到愧疚和被定罪。如果你愿意的话，这就是我们的地位。这就是我们存在的方式。

约翰福音 3:36 中说，上帝的愤怒永远伴随着人们，无论他们是否意识到这一点。但罪恶比这更复杂，也更具破坏性。比这更具破坏性？是的。

它不仅使我们与造物主产生矛盾，还腐蚀了我们的生命，进而腐蚀了我们的生活。Anthony Hoekema 使用的现代词语，是上帝按照其形象创造的。它污染了我们。

只要你被视为内外完全污染，这是一个好词。我猜这意味着你的环境被破坏，还喝了坏水。毒药，我不知道。

无论如何，我们犯罪是因为我们是罪人。最令人痛心的经文，创世记 6:5 再次浮现在我的脑海。上帝看到人类在地上罪恶滔天。

他心里所想的都是恶事。马奥尼说得对。堕落之后，情况也没有好多少。

哦，天哪。哦。加拉太书 5.19-21，我们应该多注意一点。

我们之前提到过。肉体的行为与圣灵的果实是对立的。选择其中一种果实，并浏览肉体行为的整个列表，反之亦然，这将是一项有益的练习。

肉体的行为是罪恶本性在反抗上帝时产生的态度和行为。正如其名称所暗示的那样，圣灵的果实是圣灵的工作，在上帝的子民中产生良好的态度和行为。除非我们在这段经文中看到它们之间的相互对立，否则我们无法正确理解它们。

让我们看看罪孽不仅使我们在上帝面前承担责任和罪责，而且还使我们败坏。这是罪孽影响的历史说法。现在，肉体的行为显而易见。

第一类是性方面的罪，这并非偶然。罗马书 1 章，当保罗谈到上帝从天上对人类的愤怒、对上帝的反叛以及对压制上帝在创造物中揭示的知识的斗争和反抗时，他首先提到了偶像崇拜，这是一种宗教罪。然后，他提到了性方面的罪，特别是同性恋。

他在这里没有提到同性恋，而且他颠倒了顺序，但这不是偶然的。这一次，是性罪孽，然后，请原谅这个可悲的称谓，是宗教罪孽。这真是一个矛盾的说法。

又来了。性罪和宗教罪有什么共同之处？它们与人类的身份有关。婴儿生下来要么是男性，要么是女性。

上帝说，让我们按照我们的形象造人，他就这么做了。他按照自己的形象创造了男人和女人，并在《创世纪》第 2 章后面说，因此，男人应该离开他的妻子，应该离开他，对不起，男人应该离开父母，与妻子连为一体。上帝是性别、性欲和婚姻结合中性关系享受的创造者。

尽管现代人、后现代人试图重新定义性，但我们仍然被认定为有性欲的人。这就是我们。我们也是崇拜者。

上帝创造我们是为了崇拜他，我们也会崇拜某个人。我们会崇拜某个人。我记得一位顾问的悲惨处境，他的一对夫妇订婚了。

女人眼里闪烁着光芒。丈夫意识到自己将拥有这个女人。顾问看透了他，他用一个问题就搞定了一切。

当他了解到一些关于比利的事情后，我就改了名字。他说，比利，他说，你的车很漂亮，对吧？天哪，我的车很漂亮。然后他就滔滔不绝地谈论他的车。

他说：“比利，这对你来说可能很难回答，但你认为对你来说，海伦和你的车哪个更重要？”他就是这么向顾问表明，这个家伙不是好男人，也不是好丈夫。他显然更看重他的车而不是她。啊，你看，我们是崇拜者。

我们是有性别的生物，也是崇拜的生物。问题只是我们如何利用我们天生的性别，以及我们将如何引导我们的崇拜。所以，如果罗马书 1 首先反对虚假崇拜、偶像崇拜，然后反对在同性恋中错误地使用上帝的性礼物，那么这里就颠倒了。

而肉体的行为，罪恶的倾向，首先被归类为：性不道德、不洁、淫荡、性罪孽。我们是性别生物。这是来自上帝的礼物。

我们需要用我们的性来荣耀上帝。愿他帮助我们。如果你愿意的话，偶像崇拜和巫术都是宗教罪孽。

偶像崇拜和巫术在这里是坏人，就像申命记中所说的那样。在第 15 章中，当上帝谈到赐予和派遣他的先知时，不要从迦南人的方式中寻求有关我的信息，而巫术是上帝谴责的方式之一。大多数肉体行为都表明了罪恶的腐败，这就是我们的处境。

我们已经谈到了在圣洁公正的上帝面前对罪孽的谴责。现在我们谈论的是人类思想、身体和生活的实际腐败。大多数描述是人际间的罪恶、敌意、冲突、嫉妒、愤怒、竞争、不和、分裂和嫉妒。

为什么要如此强调人际罪？因为这是加拉太人的问题。我们在加拉太书 5:15 中看到，在圣灵的果实和肉体的行为之前就有这个问题。如果你们相咬相吞，要当心，不要被彼此吞噬。

小心。不要互相吞噬。多么强大的意象运用啊。第五章第 26 节又如何呢？所以，这里有人际关系罪孽的书挡。

它实际上更复杂。在我看来，它是一种四点交叉结构。这是倒数第二个横档。

我想现在我决定要对此做更多解释，对吧？无论如何，加拉太书 5、26 章说，我们不要贪图虚荣，不要彼此惹气，不要彼此嫉妒。真的很快。整段经文在我看来是交叉的，是倒置的平行结构。

答：全律法都包含在一句话里。第 13 节，我甚至没有读过。第 14 节说，要爱人如己。

那是 A，好吗？6:1 和 2，当我进入他的生活时，一个虔诚的人已经过了巅峰期，但他的影响力仍然渗透到我所在的学校。这是艾伦·麦克雷，一位旧约学者。他以身作则教导每个人，有时并不好看。

阅读，每当他公开阅读圣经时，他都会读到圣经的下一章。我永远不会忘记。6:1 和 2 是加拉太书的引文。

弟兄们，如果有人陷入过犯，你们属灵的人就应该用温柔的精神把他挽回过来。要小心自己，以免受到诱惑。对不起，应该包括第 2 节。

哦，我说的是 1 和 2。要彼此担当重担，这样就成全了基督的律法。这是爱的律法，评论家们也同意这一点。5:13 和 14 中的爱。

6：1 和 2 中的爱。如果你愿意，你可以进入这些圈子的一级。B 是人际罪恶。5、15，互相咬和吞噬。

B prime，prime 只是稍微凸起的数字 1。例如，为了区分 B 和 B prime，它们并不相同。它们不是同一个词。

有时是，但在这里不是。B 素数是 5、26，代表自负、挑衅、嫉妒：爱、人际罪恶、圣灵。

靠圣灵行事，1:6，5:16。靠圣灵生活。

让我们与圣灵同行。5:25。但这是什么意思呢？如果我们靠圣灵而活，让我们与圣灵同行。

这难道不是劝诫吗？是的，让我们这样做。5:16 中难道不是命令吗？“靠圣灵行事”？是的，这是命令。靠圣灵行事，旧约的意象。

靠圣灵而活。与圣灵携手同行，顺服祂。第 5 章第 25 节略有不同。

如果我们靠圣灵而活，如果我们被赋予了永生，如果我们被圣灵重生，那么让我们与圣灵保持步调一致。这个劝告与“在圣灵中行走”的命令非常相似。爱，劝告去爱，指出人际罪恶，提到靠圣灵而活，这是解决那些人际罪恶的良方，也是实现上帝命令的爱的方式。

然后，在这里面，我们通过圣灵看到了肉体的行为。它们位于对句的中心，因此在经文中被强调，成为这种模式的核心。我可能会提到有时会被遗漏的一件事，那就是第 24 节。

当然，这段经文中提到了与基督的联合。那些属于基督耶稣的人已经把肉体连同它的激情和欲望钉在了十字架上。不仅圣灵作为勤杂工、工地上的工人帮助我们，而且主耶稣基督死了，我们也与他同死。

由此，他打破了罪的力量和它对我们生活的束缚。这一切都表明，肉体的行为表明了人类生活中的腐败和罪的深重污染。因此，罪的影响既有法律层面的。我们被定罪，我们处在上帝的愤怒之下，也有道德层面的。

我们个人被罪孽毁坏、败坏和污染。肉体行为的最终结果就是性、宗教和人际行为，然后是完全放纵、完全放荡、放荡生活和自我控制等罪孽。这是相反的。

那就是接受圣灵的食物，并根据它来阅读肉体行为的清单。酗酒、狂欢等等。保罗非常谨慎。

显然，基督徒可能会犯下其中一些罪行。这不仅仅是一个假设。四重交叉结构中的第二级是人际罪，而肉体行为的最大清单是人际罪。

然而，他有一个重要的观点要提出。我警告你们，就像我以前警告你们一样，那些做这种事的人不会继承上帝的王国。他不是自相矛盾吗？不，不是。

基督徒可以做这样的事，但不能在生活模式或习惯方面做这样的事。那些生活只以肉体行为、肉体工作为特征，完全没有圣灵果实的人看起来根本不是信徒。从牧师的角度来看，我会说要小心这一点，因为在糟糕的日子里，你和我可能看起来不太好。

一年来，大卫一直把通奸和谋杀的罪孽记在心里。所以，我是这样说的。如果似乎没有结出果实，如果似乎有很多杂草，那就是一个非常糟糕的迹象，我是这样说的。

我向你推荐杂草这个词，它让我想起了约翰·桑德森的一本好书，不幸的是，现在可能绝版了。给 PNR 出版社发邮件，说请重新印刷这本书——《圣灵的果实》，约翰·桑德森。

这是一本成果丰硕的书。他确实把肉体的行为称为杂草，这有一定的道理，因为随着第六章的继续，保罗又回到了这个园艺隐喻，谈论播种和收获等等。不管怎样，足够了，足够了。

我说到了重点。我说到了重点。罪孽对人类有着巨大的、有害的、请原谅的后果。

它使我们因罪孽而遭受上帝的愤怒和谴责，而不仅仅是罪孽感。无论我们是否感到有罪，我们在神圣而公正的上帝面前都是有罪的。不仅如此，它还毁了我们的生活，腐蚀了我们。因此，我们需要上帝的恩典来克服罪孽。

我们需要上帝的恩典，在逐步圣化的过程中，大幅度扭转腐败。虽然今生无法完全扭转，但这就是事实：我喜欢霍克马的表达方式：托尼·霍克马，*因恩典而得救*。很多时候，在成人主日学校教学时，有人会说，老实说，是的，但我仍然在与罪恶作斗争。

有时我会怀疑，亲爱的上帝，我到底是不是基督徒？我突然想起了霍克马的话。我们不是全新的。我们是真正的新人。

那个呼喊“主啊，救救我”，听起来像保罗在《罗马书》第 7 章中说的。我给一些朋友做了一些笔记，他们以后可能会提醒我。谁能救我脱离这取死的身体？主啊，我苦苦挣扎。《罗马书》第 8 章告诉我们，因为我们有灵，所以我们叹息。

所以，如果有人对自己的罪孽毫不在意，就像马丁·路德一样，主的晚餐是为罪人准备的。他说，某个可怜的人被自己的罪孽压得透不过气来，他有资格。让他忏悔自己的罪孽吧。

你生病时会避开医生吗？你病情严重时会避开医院吗？但他说，对任何罪过一无所知的人应该远离主的晚餐。哦，天哪。第三，罪包括思想、言语和行为。

想法。出埃及记 20 章 17 节，不可贪婪。贪婪就是过分地渴望不属于你的东西。

这是错误的。这是对邻居的罪过，我们应该爱邻如己。正如耶稣在马太福音 22 章中引用律法所说。

正如我们在第一点中学到的，对邻居犯下的罪就是对上帝的罪，我们应该全心全意、全力全意地爱上帝。换句话说，用一切去爱上帝。所以，罪，包括思想，听起来就像马太福音 5:22 中的耶稣。如果你恨你的兄弟，如果你说你兄弟的坏话，如果你心里恨他，你就是在精神上犯了谋杀罪。

哦，耶稣，多么好的老师啊。他直击人心。他洞悉一切。

他正在对我们进行精神检查，然后杀死我们。这违反了第六条诫命。通奸意味着与配偶以外的人发生身体接触，对吗？是的。

但这就是问题的全部吗？不。耶稣说，除了配偶之外，还要渴望别人。他说的是女人。

当然，这是真的。但另一种选择也是错误的，即在精神上犯下通奸罪。哦，耶稣不仅谈到了法律、法律条文，还谈到了一切的精神，这正是第十条诫命所做的。

主已经在第二或第三条诫命中向那些爱我并遵守我诫命的人展示了慈爱，世世代代。加尔文是对的。尽管希伯来书 12 可以引用十诫和烟花，继续下去，主在西奈山上呼喊，人们颤抖等等。

因此，律法是向人们表明他们需要基督的绝佳方式。但加尔文是对的。在原文中，我是主，是你们的神，是将你们从埃及的奴役中解救出来的。

爱我，遵守我的诫命。跳到第二条诫命。这是基督徒生活的指南。

这是以色列人应该按照亚伯拉罕之约的恩典、信仰和即将到来的救赎主而生活的方式。他们应该爱主，你的上帝，遵守他的律法。耶稣说，如果你爱我，就遵守我的诫命。

没什么不同。哦，不同是因为它已经基督化了。爱我，遵守我的诫命。

当然，他的意思也是爱父和圣灵。罪与言语有关。雅各书 3:1 至 12。

圣经中有一段话，它警告像我这样的人，主啊，你只给了我一种恩赐，这不是我的错。我的弟兄们，不要让你们许多人都成为师傅。

你知道，我们这些教导者将受到更严厉的审判。当我，主将我带到他身边时，我 21 岁，无论我去做什么，我最终都会教书。而我无法做大多数其他事情。

无论如何，上帝是仁慈的。他给了我们每个人至少一份礼物。我有一个朋友就有很多礼物。

我说你有麻烦了。你不可能做所有你有天赋的事情。他学会了管理、帮助和领导别人等等，包括我。

无论如何，伙计，我们每个人都会犯很多错误。如果一个人在说话时没有错误，他就是一个完美的人，能够控制自己的整个身体。然后他用这些巨大的生物作为例子。

在我的 Facebook 页面上，我放了一些漂亮的马匹照片。有时小孩子会骑着马或在马旁边。它们是大型动物，天哪，它们是大型动物。

但我们用嘴里的一个东西就能控制他们的整个身体。船可以很大，比詹姆斯想象的还要大。但舵却很小。

我知道我们今天拥有的东西不同了，但同样，仪器可以按照驾驶员想要的方向移动整艘船。所以，舌头也是一个小器官，但它可以同时做两件事。它既能行善，也能作恶。

这不是他说的。他说这是在吹嘘伟大的事情。他几乎从不说舌头上的好话。

这就是圣经的全部信息吗？不是。箴言说好事坏事都会发生。在这里，他强调了坏事。

天哪，他真的这么做了。这么小的火就能烧毁这么大的森林。一处粗心的篝火或一道闪电的火花就能烧毁整座森林。

舌头就是火，是邪恶的世界。舌头在我们的身体各处，玷污我们的全身。也许你在电影里，或者不幸的是在现实生活中，见过一个绝对英俊的人或男人或美丽的女人。

然后他们张开嘴。哦，这真是太可悲了，因为他们美丽的外表，上帝赐予的礼物，却被肮脏的嘴玷污了，你简直无法忍受这种矛盾。舌头在我们的身体中，玷污了整个身体，并在整个生命过程中点燃了它。地狱点燃了它。

我忘了，这个词用了 12 次、13 次，诸如此类。其中 12 次是耶稣在福音书中用到的。这是另一种用法。

坏人说话太伤人了。哇哦。所以，在激烈争吵之前，先保持安静。

《箴言》说，愚人即使沉默寡言，也会被认为是智者。天哪。各种野兽、鸟类、爬行动物和海洋生物都是如此。

这真是太了不起了。他能在公元一世纪就把这些写给我。它可以被驯服，而且已经被人类驯服了。

但没有人能驯服舌头。它的重量是多少？它有多大？不是很大。它不到几盎司重。

舌头是无休止的邪恶，充满致命的毒药。他用比喻的方式将舌头比作蛇，一条毒蛇。然后，正如我们之前看到的，她在这里对舌头说了一些好话。

我们用舌头赞美我们的主和父。是的，这很好，对吧？不，在上下文中不是。我们用舌头诅咒那些按照上帝的形象被造的人。

哎呀。祝福和诅咒都出自同一个嘴里。我的兄弟们，这些事情不应该发生。

接下来，他展示了用言语赞美上帝和咒骂上帝的形象，这实际上是在咒骂上帝。这是不自然的。泉源会从同一个开口涌出，既有淡水，也有咸水吗？我不这么认为。

我的弟兄们，无花果树能结橄榄吗？不，只能结无花果。葡萄树能结无花果吗？不，只能结葡萄。咸水池也不能产出淡水。

呼，天哪。我不再说了。罪孽包括言语罪孽。

顺便说一句，如果詹姆斯确实给出了补救办法，那就在下一节经文中，其中谈到了来自上帝的智慧，来自上方的智慧，在犹太人的用语中，这与上帝的灵有关。但是，天啊，天啊。我们之前说过，罪是欺骗性的。

我只是简单回顾一下。马太福音第 19 章，我不确定这是否是一种欺骗性的罪。这是秘密的罪。

演讲者认为罪恶是不需要的。他也请求上帝宽恕这些罪恶。马太福音 7 章就是一个荒唐的例子，一个眼睛里有电线杆的男人试图帮助一个眼睛里有刺的男人或女人。

太荒谬了。我们怎么可能在精神上如此盲目，以至于因为罪孽是欺骗性的而看不到自己眼中的电线杆？CS Lewis 说得很好。我们很清楚，罗马书第 2 章，当人类受到罪孽时，他们会做出反应。

他说我们很清楚，因为当我们被罪孽侵害时，我们会做出反应。哦，自从堕落以来，这样做就是与生俱来的。希伯来书 3 特别谈到了罪孽的欺骗性。

耶利米书第 17 章提到了人心的诡诈和邪恶。关于这个不太愉快的话题，我们将在下一讲中讨论一个非常重要但被忽视的问题：罪恶的最终起源。那就是堕落和原罪的教义。

这是罗伯特·彼得森博士关于人性和罪孽教义的教学。这是第 13 节，继续圣经对罪孽的描述，考察关键圣经文本。