**罗伯特·彼得森博士，《人性与罪孽》
第 12 节，《圣经对罪孽的描述续篇》，
《堕落、基督与罪孽》**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于人性和罪孽教义的教学。这是第 12 节，圣经对罪孽的描述续篇，堕落、基督和罪孽。

我们继续研究罪孽教义。

让我们祈求主的帮助。仁慈的天父，感谢你的话语，你的圣言。在研究这些主题时，我们面对自己的不圣洁。赐予我们恩典，让我们与你同行，更加爱你，在恩典和对基督的认识中成长，我们奉基督的名祷告。阿门。

我们即将结束约翰·马奥尼对罪的非常有帮助的圣经描述。我们刚刚说过，罪是欺骗性的。我们在旧约和新约中都看到过这一点。马奥尼对罪的最后描述是这样的。

罪恶在人类历史上有明确的开端，最终将被击败。圣经故事源于三个历史事件：宇宙的创造、罪恶的入侵以及基督的救赎。这是一部分为三个部分的戏剧：幸福的开始、悲剧的反叛和壮观的结局。

故事始于一个计划，即创造一个反映造物主的奇迹和威严的世界，启示录 4:11 中，人们赞美上帝。我们的主和上帝，您配得荣耀、尊贵和权力，因为您创造了万物，万物是因您的意志而存在和被创造的。他创造的一切都很好。

创造物的冠冕上刻有上帝独有的形象，并被宣告为极好（创世记 1:31）。在这个田园诗般的世界中，上帝与他的创造物完美和谐地交流。当罪恶首次出现时，首先是那些被创造来侍奉上帝的灵体，然后是那些拥有上帝个人形象的生物，似乎造物主已经失去了对他创造物的控制。然而，随着伊甸园中第一对夫妇的犯罪，他立即开始了一项恢复计划。

他没有毁灭自己创造的一切，而是开始了缓慢而乏味的恢复世界和他创造的人民的过程。走向最终恢复的每一步都体现了他个人的参与。他以惊人的个人牺牲和爱心，将儿子送入了堕落的罪人世界。

通过他的死亡和复活，造物主战胜了所有敌人。他的荣耀被光辉地展现出来，他的人民从肉体、世界和魔鬼的可怕奴役中解放出来。最后，胜利的主作为凯旋的国王归来，在最后的展示中，他敬畏他的创造物。

这是多么令人难以置信的故事。整个人类历史就是他的故事。约翰在启示录 21:1 至 4 中写道：“我又看见一个新天新地，因为先前的天地已经过去了，海也不再有了。”

我又看见圣城新耶路撒冷由神那里从天而降，预备好了，就如新妇妆饰整齐，等候丈夫。我又听见有大声音从宝座出来说：“看哪，神的帐幕在人间。他要住在人间，他们要作他的子民。神要亲自在他们中间，擦去他们一切的泪水。”

不再有死亡，不再有哀悼、哭泣或痛苦，因为最初的事情已经过去了。这就是马奥尼对罪的描述。我想继续他对罪的教义的介绍，因为我觉得它很有帮助。

他称之为“堕落前范式”。传统上，揭示罪的本质的策略包括将我们从圣经中了解到的关于罪的知识以及我们自己堕落后的经历投射到堕落前的亚当身上。对我们来说，所有的罪都源于一颗不信、骄傲的心。

除了骄傲和不信之外，神学家们还认为其他原因包括焦虑、自私、性欲、懒惰和虚伪。但是，不信或骄傲是亚当罪孽的根源吗？我们当然不否认不信和骄傲在诱惑中发挥了作用，但提出问题、反映人类的怀疑并导致走自己的路，人类的骄傲，对亚当来说并不是罪孽，直到他通过吃下禁果而付诸行动。亚当的罪孽与死亡的侵入是上帝的审判，创世记 2:17。你吃禁果的那天，你就会死。

例如，在伊甸园的诱惑中，奥古斯丁认为亚当变得骄傲，屈服于他的不信，导致他吃了禁果。这意味着亚当进入了堕落后的不信状态，这是有罪的，在他真正吃下禁果之前就已经堕落了。但对亚当来说，不信是一种选择。

他选择不继续信仰，违抗造物主的直接命令。亚当的叛逆行为是一切罪恶的根源，而不是他的骄傲。从基督无罪的人性角度来看，亚当的背景就变得清晰了。

在这方面，耶稣是堕落前人类的体现，并让我们洞察到堕落前亚当的道德正直。耶稣在尘世生活中的动机和态度与他无罪的本性相一致。亚当也是如此。

显然，亚当在考虑吃那颗果子的时候，他仍然是无罪的。只有当他选择违抗圣约之主的命令时，他才成了罪人。他所遭遇的诱惑试图引导他独立于至高无上的造物主行事，但这并不是因为他已经被骄傲和不信所腐蚀。

如果是这样，那么亚当在真正犯罪之前就已经是罪人了。问题在于最初的创造是否善良，以及亚当最初的正义是否正确。如果亚当被创造时还不成熟（如爱任纽所认为的那样），或者亚当在道德上是中立的（如阿民念派所主张的那样），那么他最初的正义就受到了质疑。

它似乎使上帝成为罪恶的真正始作俑者，因为亚当缺乏在正义、无罪的本性背景下追求正义的能力。从战略上讲，堕落前的网格或基督论观点为我们澄清了亚当对诱惑和罪恶的看法。可以理解的是，撒旦诉诸于第一对无罪的人类局限性领域，例如他们渴望学习和体验新事物。

道德正直并不需要无所不知，甚至不需要他们有权利感，因为他们在创造物中具有形象承载地位，并且拥有在所有选项中进行选择的独有能力。亚当相对于其他创造物具有独特的地位。撒旦的阴谋是激怒他们质疑创造者，尤其是在禁果的光照下。

造物主划定了一条界线。因此，撒旦的意图是让这对夫妇感到造物主对他们隐瞒了一些好东西。前景是这颗果实蕴含着所有知识的钥匙，他们当然是被创造来追求知识的，也是通往他们自己神性的门户。

亚当面临着选择，是服从造物主，还是无视上帝的禁令，按照自己的意愿行事。也许，正如 CS 刘易斯所解释的那样，亚当和夏娃想要在宇宙中占据一个角落，这样他们就可以对上帝说，这是我们的事，不是你的事，但根本没有这样的角落。他们想成为名词，但他们永远只能是形容词。

CS Lewis， *《痛苦的问题》* ，1962 年。我们唯一可以肯定的是，亚当的罪孽是一种反叛行为，他吃了上帝命令他不可以吃的果子。他选择了一条上帝没有指定的道路，这种行为的偏离导致他的本性完全偏离。

他可能想要独立于上帝之外的宇宙的某个角落，但我们对此并不确定。我们仍然要问，为什么一个无罪的生命会选择犯罪。用基督无罪的生活来衡量亚当堕落前的状态，这种方法乍一看可能有点奇怪。

基督作为网格的实现并没有实质性地改变我们对罪的已知认识，但它肯定澄清了亚当在诱惑期间的内心状态。这样，罪的本质就被赋予了必要的客观性。以下是概述。

亚当的罪是违背上帝所定的命令的行为，是在特定情况下犯下的，在这种特定情况下，必须做出最终选择，而这一选择将带来毁灭性的后果。这一选择是由一位义人做出的，因此，他是合格的代表，对他而言，不服从是他整个人的行为，完全违背了他的道德方向。这一提议的几个关键特点需要评论一下。

首先，一切罪孽都始于反叛行为。这种不服从的基本要素是积极和消极的成分。积极成分是主张个人权利，消极成分是拒绝或推翻下达命令者的权利。

所有的不服从都具有这两个特点。我们提出的定义的另一个方面是存在明确的命令。显然，命令有一个权威人物发布。

此外，接受命令的人明白命令，并有明确的选择，服从或不服从。他的本性方向是向着正义。第三，罪的本质只能从正义走向不义的转变中看出。

这需要特定的测试环境和完全正义的指定代表。最后，这种服从会产生毁灭性的影响。强烈地说，是彻底的堕落。

广泛地、普遍地。而且地狱里的惩罚是永恒的、无休止的、无尽的。契约背景。

神人关系最突出的特征之一是其契约背景。上帝通过契约与所有人建立联系。圣经中的契约是通过指定的调解人或代表来建立的。

诺亚、亚伯拉罕、摩西。在道德考验的例子中，上帝指定了两个代表。从神学上讲，两个亚当构成了人类社会的开始和终结。 ”玛格丽特·舒斯特， *《堕落与罪孽》* 。我们作为罪人变成了什么样子。

实际上，保罗在罗马书 5:12 和以下经文中明确指出了代表。我非常同意。耶稣的整个传道生涯中都不断提醒人们他作为代表的角色。

耶稣在受洗时，与他来救赎的人们产生了共鸣。马太福音 3:15。耶稣的道德考验是学会服从。

希伯来书 5:8。为了成为有理解力的大祭司。希伯来书 2:17, 18。他的完全顺服，即主动的顺服，满足了道德律法的所有要求。

保罗将基督在十字架上的替代工作称为被动服从，认为是代表性的。罗马书 5:18, 19。我再次同意。

甚至他的美德复活，甚至他的，对不起，胜利的复活，都是在信徒身上实现的，因为他代表我们。哥林多前书15:22。这两个代表处于独特的位置，在许多方面彼此相似。

他们是上帝形象的最高体现。他们都是上帝对人类的完美体现。他们品格正直，没有犯罪倾向。

第二，亚当和基督在完全依赖造物主的情况下体验了人性。他们精神上活着，活着的唯一目的就是服务于上帝的旨意。根据保罗的说法，上帝最初的设计是创造善行。

以弗所书 2，10。实际上，我认为这可能不是在谈论创造，而是在谈论新的再创造，正如我之前所说，但观点仍然成立。当然，上帝希望亚当和夏娃做出善行。

其次，圣约代表既是pose non peccare （能够不犯罪），又是pose peccare （能够犯罪）。他们是唯一站在这种独特立场上对待罪的人。能够不犯罪，却能够犯罪。

当然，这句话出自圣奥古斯丁。最后，两位代表都经历了考验，即试用期。考验的主体、目标和内容都是一样的。

考验的主体、魔鬼、目的和内容都是一样的。然而，考验的结果却大不相同。在这方面，亚当违背了上帝的命令，没有通过考验。

他只做了一次错误的选择。另一方面，基督一生都保持顺服。他永远选择正义。

还有其他差异。例如，亚当的身体状况是纯洁的。基督降临到一个堕落的世界。

亚当没有宗教传统或历史来影响他的决定。基督降临于宗教受到严厉审查的时代。亚当拥有未经考验的正直品格。

基督也拥有作为人的未经考验的公义品格，但他拥有神的公义品格，非伪装的。 peccare ，不能犯罪，也不会犯罪。毕竟，耶稣是道成肉身的神。他是圣洁的，神甚至不会受到诱惑，但他受到诱惑，因为他完全是人。

我同意。基督的两种本性赋予了他面对真实诱惑的能力，以及体验诱惑的无限能力。他是我们探索罪恶本质的首要原因。

这是我们探索罪的本质的主要原因。通过基督的视角。镜头的应用。

圣经中有三件事是清楚的。基督是完全的人。他完全无罪，他是神的化身。

镜头的这三个特点使他有资格接受考验，并让他体验到全面的考验。他像亚当一样遭遇了罪孽，但风险更大，强度更大。失败将危及他荣耀天父和救赎罪人的使命，从而将上帝的愤怒发泄到所有人类身上，让他们没有救赎的希望。

基督选择成为完全的人。他生来无罪，也是他选择无罪。他永远服从自己的意志，牺牲自己的生命，这是我们得救的基础。

希伯来书 10:10。首先，基督的人性赋予了他接受考验的能力。通过道成肉身，基督经历了人类经验的所有局限性。他受到时间和空间、简单的成熟过程（希伯来书 2:40）的身体限制，受到人类对周围物质世界的依赖、饥饿、口渴、疲倦、焦虑、恐惧、哭泣以及疾病或受伤的威胁（从普通感冒到蛀牙到用手工作时起的水泡）。

耶稣的智力有限。他必须学习（路加福音 2:40 和 52），并经常询问信息（约翰福音 11:34）。尽管他对末日事件非常清楚，但他承认自己不知道自己何时归来（马太福音 24:36 ）。耶稣的心理也有限。他忍受了敌人的仇恨和排斥所产生的情绪，以及他来拯救的人的不信和无助状况。

最后，他的灵性受到限制。他花了许多个夜晚祈祷和敬拜（马可福音 1:35，马太福音 14:23），并哀叹自己无法与门徒分享一些深刻的灵性真理（约翰福音 16:12）。在他的许多考验中，这些领域都发挥了作用。基督也是上帝形象最充分、最清晰的表达。

从维度上看，原初形象有三个构成要素，第一，结构层面，由理性、道德、意志、情感、创造力、精神性构成，菲尔·休斯，真实形象。

耶稣体现了这些组成部分，并保持了它们的完美平衡。在结构上，我们与基督相似，尽管我们正在堕落。接下来是形象的功能能力。

这是运作中心。罪人灵性死亡，这反映在我们的过犯和罪孽中，以弗所书 2:1。渴望上帝并在正义中追随他的原始能力在堕落中丧失。我们没有偶然的正义来引导我们心中的上帝形象。

然而，耶稣是正义的，他身上的形象的运作是由对罪恶的憎恨和对圣洁的热爱所激发甚至驱使的。从维度上讲，这就是形象的神性。第三，形象赋予人类对受造秩序的统治权。

耶稣行使了这一权力，阻止了一场肆虐的风暴，在水上行走，并增加了面包和鱼的数量。尤金·梅里尔还提到了耶稣在鱼嘴里缴纳圣殿税的有趣故事，马太福音 17:27。他观察到，虽然有人可能会再次在这里恳求奇迹，但它也可以同样被解释为无罪之人的自然结果，大写 M，援引了最初的创造契约的特权，他将在契约中统治海里的鱼，结束引用。我会投票给奇迹，但这是一个有趣的概念。

尤金·梅里尔，摩西五经神学派的代表人物，属于旧约圣经神学派。耶稣不仅是完全的人，而且是无罪的，因此是完全独一无二的。他的所有思想、态度、动机、言语和行为，在圣洁的上帝面前都是无可指责的，引用“差我来的那位与我同在”。

他没有撇下我独自一人，因为我总是做他所喜悦的事，约翰福音 8:29。他向当时的宗教精英发起挑战，“你们中间谁能指证我有罪呢？”约翰福音8:46。我告诉过我的学生和我自己，不要这样对你的对手说。这是一个非常糟糕的想法。即使在人类的局限性和挑战的背景下，耶稣的生活也完全是为了荣耀和赞美天父。

他的追随者清楚地表明了他正直的性格。最了解他的彼得宣称耶稣“并没有犯罪，口里也没有诡诈”（彼得前书 2:22）。尽管对于一个人来说，耶稣是无罪的，听起来令人难以置信，但他仍被称为榜样，一种用于写作或绘画的描摹模型，这个词是hapogrammatos ，“你们蒙召原是为此；因基督也为你们受过苦，给你们留下榜样，叫你们跟随他的脚踪行。因为他的口里没有诡诈；他被骂不还口。他受害的时候不说威吓的话，只将自己交托那按公义审判人的主”（彼得前书 2:21-23）。耶稣无罪的生活因此成为所有人类的典范，定义了什么是完整的人性。

保罗和约翰也肯定了祂无罪的品格：“神使那无罪的，替我们成为罪，好叫我们在他里面成为神的义”，《哥林多后书》5:21，并且引用约翰一书 3.5 中的“在他里面没有罪”。基督论视角的第三个特征是基督的神性。耶稣是具有两种不同性质的人。基督的每一个行为或思想都涉及人性和神性。

这两种本性在他作为人类的整个存在中都很明显，并永远保持不变。拥有这两种本性使他成为我们唯一的大祭司，他把自己作为赎罪祭献上。人性赋予他为我们而死的能力，而神性则使他为我们做出有效的牺牲。

他在世间事奉的其他方面也需要这两种本性。他的教导事奉是天父独特而最终的启示，取决于人类背景和神圣的授权。他作为人子对上帝王国权威和王权的主张取决于这两种本性。

在耶稣受试探的背景下，我们不太愿意提及基督的神性。一方面，圣经宣称上帝不受罪的试探，雅各书 1:13。另一方面，我们知道耶稣一生所面临的试探都是真实的。那么，他只是作为人经历了挑战吗？将试探限制在人性上似乎更合适。

但这是不可能的，因为他是一个人，却有两种本性。但事实是，通过道成肉身，上帝将自己与我们人类统一起来，即使人类的本性是堕落的。道成肉身赋予了神性一种媒介，通过它，他可以体验某些事情，比如苦难、死亡，甚至诱惑。

人类的本性在道德和其他方面都日趋成熟。人类的道德成熟取决于道德考验。基督的神性和人性在这一过程中的每一步都相互配合。

事实上，耶稣一生都在面对这种日益严峻的考验，最终在十字架上达到顶峰。因此，他不断面临促使他成长的选择。但作为上帝，这些选择具有更深远的意义。

终极性成为他所做的每一个选择的特征。服从天父的意志是他的选择，而天父的荣耀是他的目标。面对道德鸿沟。

马奥尼谈到了在大峡谷看到令人惊叹的深渊的经历。也许新的视角会有所帮助。不好意思。

谈完大峡谷之后，我们再来谈谈我们的罪孽以及它在上帝和我们之间造成的鸿沟。罪孽的本质是什么造成了这样的差距？是被冒犯者的无限道德完美吗？还是因为罪孽在他面前存在矛盾？也许一个新的视角会有所帮助。我们将以基督的人性作为我们的网格来处理这个问题。既然耶稣拥有与绝对神圣的神性相结合的无罪的人性，那么什么会对他构成罪孽呢？我意识到对这种方法的直接反应可能是怀疑。

显然，耶稣基督没有犯罪，但他经常面临犯罪。如果他屈服于魔鬼会怎么样？看来，这个鸿沟最好被看作是肉身中的上帝之子，面对不服从天父旨意的诱惑和可能性，却选择不顾一切地去做。他任何时候不服从都会是不可理解的和灾难性的。

但罪也是如此。我们面对的是罪的终极性。从荒野到漫长的传道岁月，没有安身之所，从客西马尼到十字架，他的人类意志、欲望和目的永远与天父的意志一致。

耶稣，作为神圣的儿子，从他所遭受的苦难中学会了服从，并在这一过程中变得完美，希伯来书 5:8。约翰·布朗断言，这个过程并不是改革，好像基督需要纪律一样。此外，它主要不是教育性的，因为他需要了解人类的痛苦有多么痛苦，特别是在服从方面。相反，学会服从这个表达是指他获得了对苦难的经验知识，以及因此他在十字架上向天父提供的完全服从。

约翰·布朗，对使徒保罗写给希伯来人的书信的阐释，保罗是一位清教徒作家，他说过很多好话，包括一些那些话，尽管保罗不是希伯来书的作者。我们可以从基督不断的考验中学到什么，以帮助我们寻找罪的本质？第一个因素是他所遵守的契约。恩典之约或救赎之约是一种有用的形式，可以解释父与子之间的永恒安排，上帝的子民就是通过这种安排得到救赎的。

圣子完全接受了这个契约，并活着履行了圣父所规定的每一项规定。十字架是这个契约的核心，但他永恒的服从使他有资格进入我们伟大的大祭司的职位，并将自己作为赎罪的祭品。一个比喻可能会有所帮助。

在几乎所有人类活动中，规则都决定了活动。在人际关系中也是如此。婚姻建立在爱、信任和忠诚的基础上。

规则是提供结构和定义的必要条件。爱作为行动的动机需要的不仅仅是一种感觉，它还能提供方向和目的。丈夫一边向妻子表达爱意，一边又对她施暴，这根本不是爱。

耶稣把爱与规则联系在一起。“有了我的命令又遵守的，这人就是爱我的。”《约翰福音》14 章 21 节。

还有“人若爱我，就必遵守我的道”，约翰福音 14:23。关系规则适用的领域还有很多。

一个人的工作、使命、学校、公民身份，甚至体育运动。规则定义了关系。但耶稣显然做的不仅仅是玩游戏。

他使自己遵守特定的契约关系。因此，在这个终极背景下，考虑到上帝的威严和罪人的未来状态，赌注很高，后果是永恒的。从这个角度来看，任何违反契约的行为都会使契约无效。

那么，任何违背圣约的行为都是罪。那么，任何违背圣约的行为都是罪。耶稣受考验的第二个因素是诱惑本身。

根据马可福音，耶稣受约翰洗礼后，立即听到了天父的肯定，并被圣灵驱使，进入旷野。马可福音 1:9 至 12。马太和路加为我们补充了细节。

通过这三次考验，魔鬼显然质疑了耶稣的身份，利用了耶稣混乱的欲望，并挑战了他的未来。比较罗素·摩尔的《*受诱惑和考验，基督的诱惑和胜利》* ，Crossway，2011 年。当然，耶稣被促使行使他的特权，选择一条与天父为他安排的道路不同的道路。

但在每一种情况下，面包、巅峰、国家和替代选择都违反了恩典之约，也违反了他与父亲的约定。每个挑战的核心都是违背上帝旨意和违背与他的约定的前景。在面包的例子中，他面临的挑战是屈服于人类的饥饿，从而将自己置于饥饿的控制之下，而不是信任父亲的供给。

在第二次考验中，他被带到圣殿的顶峰，并被要求跳下去，以向下面的人群展示他的真实身份。诱惑在于人类对个人肯定或自我价值的基本需求。撒旦甚至引用了圣经中的承诺，但如果耶稣屈服了，他就会将个人的辩护置于他父亲设计的屈辱之路之上。

最后，撒旦让耶稣瞥见了所有的国家，并把他们交给他，让他做一个简单的崇拜行为。在这种情况下，魔鬼利用了耶稣想要成为拯救者的愿望。撒旦以一种不那么微妙的方式，试图从上帝的儿子那里获得荣誉，并挫败耶稣被派去完成的救赎目的。

在每一种情况下，对基督来说，罪孽都是他自由地行使自己的意志，违背父亲的意愿，通过某种行为表达出来。第三个因素是耶稣的个人行动自由。耶稣拥有实际的选择自由。

因此，耶稣有能力按照他无罪的人性行事，或做出违背人性的行为。只有两个人拥有这种独特的能力：基督和亚当。两者在人类历史上都是独一无二的。

两者都在特定的神圣契约的背景下行事，并且都作为代表行事。这就是为什么人类意志的因素在救赎罪人方面至关重要。希伯来书 10:10 断言，正是通过这种意志，即基督在契约中的自愿服从，我们才通过耶稣基督的身体一次性献上而得以圣化。

正是凭着这个旨意，我们才得以成圣，靠着耶稣基督只一次献上他的身体。问题的核心。从道成肉身的角度来看，有几件事可以清楚地说明罪的本质。

至此，我们结束了。还有几页。首先，这个观点支持了我们最初的论点，即没有罪就是违反了上帝的特定命令。

罪的本质特征表现在选择不服从上帝。亚当或基督从服从到不服从的转变具有两个独立而不同的维度。首先是拒绝命令和发布命令的人。

在这方面，罪是人类摆脱上帝的永久宣言。另一个维度是主张个人在制定独立道德方针方面的权利。耶稣的任何不服从行为都具有这两个特征。

那么，罪孽既是无视，也是蔑视。它无视造物主的权利和地位，并通过跨越造物主设定的界限来蔑视造物主。这一幕就像粘土站起来反对陶工并篡夺陶工对粘土的权利。

罗马书 9.21。在耶稣的十字架上，就耶稣而言，只有当他违抗天父的旨意，按照自己的权威行事时，他才会犯下罪孽。在诱惑的背景下，他渴望满足饥饿感并不是罪孽。当撒旦提议把石头变成面包，或者其他任何邀请时，他真的是一个人，不渴望面包吗？还是为了自我价值？还是为了拯救那些他来拯救的人？只有在这一行为中，我们才能发现和定义罪孽。

第二，从堕落之后的角度来看，罪有多种表现形式。态度、动机、思想、言语和行为，无论做过还是没做过，在圣经中都被称为罪。但从亚当堕落中的耶稣的角度来看，所有罪的根源都是历史上对上帝的反叛行为。

因此，亚当违背圣约的行为使一切罪恶的表达都违背了圣约。我的儿子在当地一所大学担任校内主任。他的职责之一是监督学生使用篮球设施和其他活动。

最近，由于校园内有其他活动，他关闭了体育设施。一些学生决定打篮球，但由于设施被锁上了，他们闯了进去。当我儿子到学校时，学生们都很守规矩，尊重教职设施，就好像他一直在那里一样。

还有一个问题，他们闯入是违反规定的，所以之后他们所做的一切都是违法的。

他们违反了规则。我们亚当也是如此。我们违反了契约，因此，我们所做的、所想的或所感受的一切都是对契约的持续违反。

而任何违反契约的行为都是罪。最后，罪本质上是一种矛盾。从堕落前的网格来看，耶稣面临着终极的不协调。

他不想违抗父亲。相反，他爱他，只想尊敬他。想象一下，面对你最爱的人，手里拿着一把上了膛的手枪。

然后有人叫你开枪打死他。光是想到这个你就感到恶心，但你还有选择。选择追随矛盾就是罪孽。

此外，对耶稣来说，犯罪没有任何理性依据。犯罪不会有任何好处，反而会失去一切，所以犯罪仍是一个选择。耶稣的意志或道德方向没有任何弱点，不会造成犯罪倾向。

约翰福音 8 章，这世界的王要来了，他在我里面一无所有。我想它讲的就是这个。然而，耶稣拥有选择的特权。

错误的选择是一种罪。值得庆幸的是，使徒保罗给我们带来了好消息。即便如此，通过一次义行，所有人都得到了生命的称义。

而通过一个人的服从，许多人将变得正义。罗马书 5:18 和 19。结论。

道德上的失败是无法挽回的。有时困扰我的是“不要”。每次做出错误的决定，我都能听到这些话在我脑海里回响。

千万别这么做。罪孽就是这样。话一出口，就不可能挽回。

点击一下鼠标，你就会进入色情、在线赌博或非法处方药的世界。千万不要这么做。有些决定会带来更严重的后果。

扣动扳机、离开配偶、放弃贞操，或者按下发射核武器的按钮。这是无法挽回的。在罪的问题上，基督把这一点说得非常清楚。

基督离开天堂，进入人类的前后历史背景。他在地球上做出的每一个决定都有前后关系。基督是上帝的形象。

他是正义的。正义是他本性的组成部分。这并不是因为他是道成肉身的神，而是因为他完全是人，正如神希望我们成为的那样。

他的正义使他与上帝建立了特殊的关系。这也使他拥有了我们这些罪人所没有的道德行为自由。基督有能力改变他对上帝的基本态度。

他所需要做的就是坚持他个人独立行动的权利，拒绝服从上帝的意志。我们认为亚当拥有同样的行动自由。他是正义的，与造物主有着透明的关系，但他有能力通过反叛行为摆脱这种关系，他也确实这么做了。

通过研究基督的生平，我们还知道亚当并不是一个道德懦夫。他没有像夏娃那样被欺骗，提摩太前书 2:9 至 15。他的行为是故意和恶意的。

他没有向自己天性或动机上的弱点屈服。我们可能永远无法完全理解他行为的原因，但事实不容置疑。他越界了。

跨越上帝的道德界限就是罪。亚当已经越过了无法挽回的底线。他的背信弃义行为随后在我们拥有的每一个罪恶态度和叛逆动机以及我们犯下的每一个不敬虔的思想、言语和行为中得到重现。

所有罪恶的根源和罪恶本身的本质就是背离上帝的叛乱行为，这种叛乱一直持续到现在。感谢上帝，叛乱将被击败，叛乱将受到审判和适当的惩罚。以上就是我们对罪恶教义的介绍，由 DA Carson 和 John Mahoney 撰写的文章。

在下一讲中，我们将研究圣经，特别是处理被忽视的原罪问题。

这是罗伯特·彼得森博士及其关于人性和罪恶教义的教学。这是第 12 节，圣经对罪恶的描述继续，堕落、基督和罪恶。