**Доктор Роберт А. Петерсон, Святой Дух и единение
со Христом, Сессия 17, Единение со Христом в Павле,
Бытие в Отце и Сыне, Картины и темы**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о Святом Духе и единении со Христом. Это сессия 17, Единение со Христом в Павле, Бытие в Отце и Сыне, Участие в повествовании Иисуса, Образы и темы, Тело, Храм и Брак.

Добро пожаловать на нашу следующую лекцию о единении со Христом в Павле.

Давайте попросим у Бога помощи. Драгоценный Отец, спасибо, что Ты избрал нас во Христе прежде вечных веков. Спасибо, Господь Иисус, за Твою смерть и воскресение вместо нас в первом веке.

Спасибо, Дух Божий, за то, что связал нас со Христом, чтобы он мог быть нашим, а мы могли быть его, и мы могли бы получить все его спасительные блага. Дай нам понимание этих благ, мы молимся, через Иисуса Христа, посредника. Аминь.

Мы изучаем Павла и некоторые из его идей с точки зрения его языка и его литературы, и мы дошли до малоизвестного использования языка во Христе в посланиях Фессалоникийцам, будучи в Отце и Сыне. В 1 Фессалоникийцам 1:1 говорится: Павел, Силуан и Тимофей, церкви Фессалоникийцев, в Боге Отце, в Господе Иисусе Христе, мир вам, благодать вам и мир. А во Втором послании к Фессалоникийцам 1, первые два стиха, читаются очень похожим образом: Павел, Силуан и Тимофей, церкви Фессалоникийцев, в Боге Отце нашем, и Господе Иисусе Христе.

Благодать вам и мир от Бога Отца нашего и Господа Иисуса Христа. После включения Силуана и Тимофея, товарищей Павла по планированию Фессалоникийской церкви, в качестве соотправителей этого письма, Павел описывает эту церковь уникальным образом. Только в этих двух местах своих посланий он описывает верующих как, цитата, в Бога Отца и Господа Иисуса Христа, закрытая цитата, где предлог in идет как с Отцом, так и с Сыном.

Этот уникальный феномен вызвал различные отклики. Некоторые отвергли возможность того, что Павел пишет о союзе с Отцом и Сыном как о чем-то непавловском. Однако лучше позволить самим письмам определить, что есть Павел, а что нет.

Мне очевидно, что Павел использует в Христе язык как Отца, так и Сына. В первом стихе каждого послания к Фессалоникийцам, фактически в первых двух стихах второго послания, Ф. Ф. Брюс соглашается, что поскольку цитата, в Господе Иисусе Христе, здесь обозначает союз со Христом, то в Боге Отце следует понимать таким же образом. Комментарий Брюса в 1 и 2 посланиях к Фессалоникийцам.

Рассуждения Брюса убеждают меня и других, включая Джина Грина, Гордона Фи и Леона Морриса, в их комментариях к посланиям к Фессалоникийцам. Тем не менее, мы должны признать уникальность вступительных слов Павла в его двух посланиях к Фессалоникийцам. Фи, говоря о 2-м послании к Фессалоникийцам, точен.

«Павел здесь повторил уникальную особенность, встречающуюся только в 1 Фессалоникийцам, а именно обозначение церкви как существующей одновременно в Боге Отце и Господе Иисусе Христе. Первые стихи обоих посланий Фессалоникийцам влияют на наше понимание союза со Христом. Как Джин Грин объясняет цитату, Церковь Фессалоникийцев находит свою уникальную идентичность в своем союзе или отношениях с Богом Отцом и возвышенным Господом Иисусом».

В этих стихах Павел учит доктрине союза с Богом Отцом и его Христом. С отличительным жанром и идиомой Павел перекликается с учением Иоанна в молитве Иисуса за верующих в Иоанна 17.

Передача Иоанном слов Иисуса Отцу, чтобы и они были в нас, верующих, стих 21, сродни эпистолярному обращению Павла, Церковь Фессалоникийцев в Боге Отце нашем и Господе Иисусе Христе. Оба имеют возвышенный взгляд на союз христианина с Божеством, который должен и смирить, и изумить нас. Поразительно, что Бог должен выражать свою любовь к своему народу, соединяя его с Отцом и Сыном.

И как систематический теолог, я не могу не добавить и Духа. Участие в повествовании Иисуса — еще одна отличительная черта Павла. Уникально в Писании, Павел учит, что христиане принимают участие в истории Иисуса.

Они не участвуют в каждом аспекте его повествования. Они не воплощаются в нем, не живут с ним безгрешной жизнью, не изливают Духа с ним или не ходатайствуют с ним. Но они разделяют многие из его искупительных переживаний.

В частности, они умирают с ним, погребаются с ним, воскресают с ним, возносятся с ним, садятся с ним на небесах, и, что удивительно, в некотором смысле, они даже снова придут с ним. Заключение к исследованию участия в повествовании Иисуса в посланиях Павла. Павел учит, что когда верующие во Христа объединяются с ним верой, они участвуют в его истории.

Они едины с ним во всем, от его смерти до его второго пришествия и далее. Эта тема появляется по крайней мере в 12 текстах — Римлянам 6:1 по 14.

Римлянам 7:4-6. Римлянам 8:15-19. 2 Коринфянам 4:8-14. Галатам 2:17-20.

Ефесянам 2 :4-10. Филиппийцам 3:8-11. Колоссянам 2:11-15 и 2:20-2:23. Колоссянам 3:1-4:1, 1 Фессалоникийцам 5:9 и 10. И 2 Тимофею 2:11-13.

На случай, если кто-то захочет повторить. Римлянам 6:1 по 14. Римлянам 7:4 по 6. И 8:15 по 19. 2 Коринфянам 4:8 по 14. Галатам 2:17 по 20. Ефесянам 2:4 по 10. Филиппийцам 3:8 по 11. Колоссянам отрывки, 2:11 по 15. 2:20 по 23. 3:1 по 4:1 1 Фессалоникийцам 5:9 и 10 и 2 Тимофею 2:11 по 13.

Христиане разделяют многие события в повествовании Иисуса , включая его страдания. Римлянам 8:17. Филиппийцам 3:10. Его смерть — Римлянам 6:3 и многие другие тексты. Римлянам 6:3, 6, 8 и 7:4. И я прекращу приводить эти отрывки. Их слишком много.

Его погребение. Римлянам 6:4. Колоссянам 2:12. Они разделяют оживление со Христом. Ефесянам 2:5. Колоссянам 2:13. Они разделяют его жизнь, понимаемую как вечная жизнь. 1 Фессалоникийцам 5:10. 2 Тимофею 2:11. Они разделяют воскресение Иисуса. Римлянам 6:4 и 5:8, 7:4 и т. д.

Они разделяют пребывание на небесах. Только Ефесянам 2:6. Они разделяют пребывание в Боге. Только Колоссянам 3:3. Они разделяют его возвращение. Колоссянам 3:4. Римлянам 8:19. Они разделят его славу. Римлянам 8:17.

И они разделят его царствование. 2 Тимофею 2:12.

Вы скажете, подождите минутку. Это больше событий, чем вы упомянули. Ну, Павел использует пересекающиеся слова, чтобы передать четыре разных аспекта своей истории. Итак, страдания, смерть и погребение говорят о смерти сораспятия со Христом.

Быть живым, жизнь и воскресение говорят о присоединении к воскресению Христа. Сидеть на небесах и быть сокрытым в Боге — оба говорят о сидении на небесах с Иисусом. И все эти три образа говорят о его втором пришествии, его возвращении, его славе, его правлении.

Павел, таким образом, учит, что верующие разделяют все, от страданий Христа до его второго пришествия и правления. Это потому, что мы разделяем его. Присоединяясь к нему духовно, мы участвуем в его истории.

Его история, так сказать, становится нашей историей. Несколько оговорок в порядке. Мы не разделяем его воплощения.

Становление Сына Божьего Сыном Человеческим уникально и неповторимо. Мы также не разделяем Его безгрешную жизнь, хотя ее последствия вменяются нам в оправдание, 2 Коринфянам 5:21. Мы не разделяем Его излияние Святого Духа в Пятидесятницу. Это уникальное и неповторимое событие, совершенное Иисусом.

Мы также не разделяем его заступничества, когда он молится за нас и представляет свою завершенную работу в небесном присутствии Отца. Эти события Христа принадлежат только ему и не разделяются. Если мы не разделяем его безгрешную жизнь, то возникает вопрос, к чему относятся его страдания в схеме, которую я только что передал вам, и тексте, на котором она основана? Мы страдаем вместе с ним.

Разве это не относится к его страданиям на протяжении всей жизни? Вместо этого это относится к единению со Христом в его распятии и, как следствие, страданию в христианской жизни. Это та же идея, о которой говорит Павел в Колоссянам 1:24,.25, хотя он не использует язык единения со Христом. Цитата: Ныне радуюсь в страданиях моих за вас и восполняю недостаток в плоти моей скорбей Христовых за Тело Его, то есть Церковь, которой я стал служителем.

Павел говорит, что страдает за Христа и с Христом, но он, конечно, признает и везде проповедует, что страдания Христа уникальны тем, что они искупительны. Страдания Павла и других верующих не искупительны, но они являются неотъемлемой частью того, что значит быть соединенным со Христом в его смерти и, следовательно, в нашей христианской жизни. Итак, наше единение со Христом, спасительные события начались со страданий на кресте и закончились с его возвращением и правлением.

Как мы уже говорили ранее, Колоссянам 3:4 приписывает верующим второе пришествие, так сказать. Я говорю так, потому что только Христос является искупителем, а мы искупленные. Тем не менее, наш союз с ним настолько близок, окончательн и постоянен, что есть смысл, в котором мы вернемся и будем царствовать с ним.

Это потому, что наша идентичность и существование связаны с ним и нашим союзом с ним. Другими словами, наша истинная идентичность как его сыновей или дочерей раскрывается только частично сейчас. Однако в тот день, когда вернется Христос, она будет раскрыта полностью.

Или, используя цитату Павла, я считаю, что страдания настоящего времени ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас. Ибо тварь с нетерпением ожидает откровения сынов Божиих, Римлянам 8, 18 и 19. Мы только будем открыты, только получим откровение, еще одно слово, относящееся ко второму пришествию, и то, которое Павел фактически использует в Римлянам 8:18 и 19.

Мы получим откровение только тогда, когда Иисус получит свое откровение в своем возвращении. Не случайно в Римлянам 8:18 говорится о славе, которая будет явлена нам или в нас. Колоссянам 3:4 говорит то же самое.

Когда же явится Христос, жизнь ваша, тогда и вы явитесь с Ним во славе. Союз со Христом во втором пришествии неотделим от прославления. Каков результат учения Павла о том, что мы участвуем в повествовании Христа? Оно мощно сообщает, что искупительные деяния Христа являются единственным противоядием от яда греха.

Всего существует девять искупительных деяний, два существенных условия, воплощение Христа в безгрешной жизни, сердце и душа его искупительного свершения, его смерть и воскресение, и пять существенных результатов его креста и пустой гробницы, его вознесение, сессия, дарование духа, заступничество и возвращение. Это в основном план моей книги «Искупление, совершённое Сыном, дело Христа». В ней рассматриваются девять искупительных деяний Христа, а затем шесть библейских картин, основные из которых интерпретируют эти деяния, как искупление, примирение, замещение наказания, победа и так далее.

Мы должны это правильно понять. Центром его спасительного свершения является его смерть и воскресение. Смерть и воскресение Иисуса являются единственным лекарством от болезни греха.

Это верно во всех аспектах греха, с результатами прошлого, настоящего и будущего. Крест Христа и пустая гробница спасли нас от наказания за грех в оправдании, которое является подмножеством союза со Христом. Цитата: нет теперь осуждения, противоположного оправданию, для тех, кто во Христе Иисусе, Римлянам 8:1. Осуждение — это противоположность оправдания у Павла.

Последнее есть Божье заявление о праведности, основанное на искуплении Христа, основанное на праведности Христа в его жизни и смерти. Осуждение есть Божье заявление о суде, основанное на мыслях, словах и делах грешников. Оправдание и осуждение есть приговоры судьи в последний день.

Но в силу модели «уже еще нет» эти вердикты объявляются заранее на основе отношений человека со Христом. Конечно, слова Римлянам 8.1 применимы только к тем, кто доверился искуплению и праведности Христа для своего положения перед Богом, Римлянам 3:25, 26, Римлянам 5:18, 19. Итак, с точки зрения прошлого, смерть и воскресение Христа являются основой для спасения нас Богом от наказания за грех в оправдании. С точки зрения настоящего, смерть и воскресение Христа спасают нас от власти греха в прогрессивном освящении, которое, как и оправдание, является подмножеством союза со Христом.

Римлянам 6:4. Мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни. Если Бог спас нас через смерть и воскресение Иисуса от прошлых последствий греха, то это наказание за грех в оправдании, и если он продолжает спасать нас в настоящем, преодолевая силу греха через смерть и воскресение Христа, искупление Спасителя и воскресшая жизнь спасут нас от присутствия греха в будущем в прославлении и окончательном освящении, которые, как вы уже догадались, являются подмножествами союза со Христом. С тех пор мы были оправданы Его кровью.

Римлянам 5:9. Тем более спасемся Им от гнева Божия. И затем к стиху 10. Ибо если, будучи врагами, мы примирились с Богом смертью Сына Его, то тем более ныне, нежели примирились, спасемся жизнью Его.

Итак, будучи присоединенными к искупительным деяниям Иисуса, центром этого является то, что мы присоединены к его смерти и воскресению, и они являются Божьим противоядием от ужасного яда греха во всех его измерениях, прошлом, настоящем и будущем. Смерть и воскресение Христа являются противоядием от прошлого наказания за грех, от настоящего господства или тирании греха и его власти, от будущего самого присутствия греха, и соответственно в оправдании, прогрессивном освящении, а затем окончательном прославлении и окончательном освящении, именно работа Христа, умирающего и воскресающего, отменяет приговор, силу и присутствие греха. И, как я уже сказал, когда мы имели дело с каждым из них, важно не упускать из виду тот факт, что оправдание, прогрессивное освящение и прославление являются подмножествами единения со Христом.

Когда мы говорим, что смерть и воскресение Христа — единственный ответ на грех, мы имеем в виду союз с его сыном. Союз со Христом — это другой способ выражения применения спасения, которое есть спасение, которое есть смерть и воскресение Христа, и больше — Союз со Христом, далее в Павле, образы и темы.

Они включают в себя тело Христа, храм, брак, новую одежду, а затем не картину, а тему, наполненную всей полнотой. Что имеет в виду Библия, когда говорит, что верующие наполнены всей полнотой Бога? Другая тема — это пребывание внутри, о котором мы говорили много раз, но которое мы хотим объединить — Союз со Христом, в Павле, картины и темы.

Здесь мы исследуем еще шесть картин и тем. Мы рассмотрели репрезентативный выбор текстов Павла о союзе с Христом. Затем мы отступили назад и задумались о его идеях с точки зрения его языка и литературы.

Теперь мы рассмотрим его картины и другие идеи, которые не совсем подходят под заголовок «картины». А именно, тело Христа, храм Святого Духа, брак, новая одежда, наполненность всей полнотой Бога и пребывание в теле Христа. Павел использует этот образ, один из его любимых образов церкви, много раз.

Римлянам 12:4 и 5. 1 Коринфянам 6:15 и 16. 1 Коринфянам 12:12-27. Ефесянам 4:4-6, 11 и 12, 15 и 16. Ефесянам 5:23 и 29-30. Колоссянам 1:18. Колоссянам 1:24. Колоссянам 2:18, 19. И Колоссянам 3:15. Если кто-то захочет записать их наверняка, Римлянам 12:4 и 5. 1 Коринфянам 6:15 и 16. 12:12-27. Ефесянам 4:4-6, 11-12, 15, 16. 5:23. 5:29-30. Колоссянам 1:18. 1:24. 2:18, 19 и 3:15.

Изображение тела Христа мощно передает единение со Христом во многих теологических и практических отношениях.

Главенство и христология. Христос — глава своего тела, церкви. Колоссянам 1:18.

Образ головы и тела органичен и подразумевает союз между Христом и нами. Он — глава церкви, ее источник жизни. Здесь, Колоссянам 1:18.

Он — начало, первенец из мертвых. Это намек на Бытие 1:1, и в непосредственно предшествующих стихах Павел учил, что Христос через него, Христом все создано. И он даже говорит все сущее на небе и на земле, снова намекая на Бытие 1:1.

Итак, Христос был создателем всего сущего, а теперь он является воссоздателем всего сущего. И мы не должны упускать этот язык. Он есть начало, не в начале Бог сотворил, а теперь Христос есть начало.

Значение в том, что он является началом нового творения Божьего. Как воскресший, он дает жизнь своему народу. И как глава церкви, он дает жизнь церкви.

Он — начало, первенец из мертвых. Колоссянам 1:18. Как воскресший, Иисус — начало нового творения Божьего, даритель вечной жизни Своему народу.

Эта глава, приписывание главенства Христу, говорит о нем не только как о дающем жизнь своему телу, но и как о власти. Христос, как глава, является верховным авторитетом над своим телом, своим народом и церковью. Итак, главенство означает источник жизни и авторитетную фигуру.

Действительно, он является авторитетной фигурой как сын Божий — тело Христа и его члены. Христос — глава церкви, его тела.

Ефесянам 5:23. Сравните Колоссянам 1:18. И вы — тело Христово, а порознь — члены.

1 Коринфянам 12:27. Само понятие тела Христа выражает включение в него. Апостол ясно передает идею одной церкви, просто используя фразу одно тело в Послании к Ефесянам 4. Это примечательно, и, возможно, мы принимаем это как должное.

Образ тела Христа стал настолько устоявшимся и настолько обыденным, что Павел, когда он перечисляет единства церкви, мог просто сказать: одно тело и один дух, как вы и призваны к одной надежде вашего призвания, один Господь, одна вера, одно крещение, один Бог и Отец всех, Который над всеми и через всех. Он начинает свой список такими словами: одно тело. Он не говорит одно тело Христа, не говорит одно тело Христа, церковь, потому что ему это не нужно.

То есть, тело само по себе достаточно. Оно передает идею единого народа Божьего, органически связанного со Христом, их главой, их источником жизни и их авторитетом. То есть, тело, обозначающее церковь, стало общепринятым христианским жаргоном.

Метафора верующих как тела Христова — это больше, чем метафора. За ней стоит духовная реальность. Мы истинно и духовно соединены со Христом.

Благодаря нашему союзу с ним, становясь единым с блудницей, учит Павел, вовлекает Христа в грех. Это присоединяет его члены к блуднице. Первое послание к Коринфянам 6.15, которое мы рассмотрим подробнее, когда будем рассматривать метафору брака для союза со Христом.

Я все еще думаю о теле Христа, главенстве и христологии, теле Христа и его членах, и Святом Духе. Павел использует образы крещения и питья жидкости, чтобы сообщить, что обладание духом необходимо для единения со Христом. Христос крестил нас, говорит он в Первом послании к Коринфянам 12.13, одним Духом, в одно тело, и все мы напоены одним Духом.

1 Коринфянам 12:13. Интерпретируя два утверждения в стихе 13 вместе, Чампа и Роснер приходят к выводу, цитата, что питье или обливание духом — это переживание духа, которое также упоминается как крещение духом или крещение духом здесь и в других местах, закрытая цитата, их комментарий к Первому посланию к Коринфянам в серии комментариев к Новому Завету «Столп». Святой Дух — это связь живого союза со Христом и, таким образом, с другими верующими. Дух — это связь, которая связывает верующих со Христом и друг с другом в одном теле.

Но образ тела — это нечто большее. Он имеет корпоративную, и у него есть как корпоративные, так и вертикальные функции, так же как наши телесные члены являются частью нас в наших человеческих телах, так и верующие принадлежат Христу.

Эта метафора идеально подходит для обучения отношениям верующих, членов к Христу, их главе. Она подчеркивает корпоративный аспект союза, но он всегда основан на вертикальном аспекте союза с главой, Христом. Корпоративный и горизонтальный, как наши телесные члены являются частью нас, так и верующие принадлежат Христу и друг другу.

Эта идея также корпоративна, как и человеческое тело, хотя и имеет много членов с различными функциями, все же является одним телом. Так и с церковью, телом Христовым. Римлянам 12:5 говорит то же самое.

Павел призывает различных членов тела Христова с различными дарами служить Господу надлежащим образом. Римлянам 12:6–8. Павел обсуждает взаимозависимость различных членов тела в церкви в Римлянам 12:14–26. Подводя итог, можно сказать, что те, кто считает себя ниже своих собратьев, ошибаются.

Каждая часть тела важна, потому что Христос расположил члены в теле так, как Он хотел. Более того, те, кто считает себя выше других членов тела, также ошибаются, потому что, осознают они это или нет, они нуждаются в других членах тела. Римлянам 12:21-26.

Итак, слово тем, кто считает себя ниже других, Римлянам 12:15–20. Слово тем, кто считает себя выше других, Римлянам 12:21–26. Конечно, цель состоит в том, чтобы способствовать гармонии в церкви, теле Христовом.

Этот образ, тело Христа, является как корпоративным, так и индивидуальным. Союз со Христом является связующим звеном между индивидуальным спасением. Я соединяюсь с Иисусом, когда верю.

Это связь между индивидуальным спасением и принадлежностью к церкви. Когда я верю в Иисуса, я присоединяюсь к нему и к каждому члену его тела. Это божественная и человеческая работа.

И голова, и части тела работают вместе, чтобы произвести рост. О да, даже наша работа включает его работу. Через нас, мы стремимся его силой, и мы боремся его силой.

Колоссянам 1, последний стих, и ему, конечно, достается слава. Но мы вовлечены. Ефесянам 4:12, 4:16, Колоссянам 2:19. Заключение.

Если бы мне нужно было суммировать самое основное послание картины церкви как тела Христова, то это были бы эти два пункта. Номер один - это верховенство Христа. Он - глава тела, глава тела церкви, и он сам - ее спаситель.

Ефесянам 5:23. Христос, первенствующий в творении и искуплении, как воскресший, источник вечной жизни для своей церкви. Колоссянам 1:18. Во-вторых, Герман Риттербо так хорошо говорит, цитата, наиболее типичное описание церкви у Павла - это описание тела Христа. Оно описывает христологический способ существования церкви как народа Божьего. Оно говорит об особой связи со Христом, которую церковь имеет как народ Божий.

Вторая картина - храм. Церковь - это храм Божий, храм Святого Духа. Это находится в этих местах: 1 Коринфянам 3:16-17, 6:19-20, 2 Коринфянам 6:16, Ефесянам 2:19-22. Первый пункт, и я признаю, что меня это научило, я этого не осознавал, я был настолько знаком с этой храмовой символикой и считал само собой разумеющимся, что тела верующих являются храмами Святого Духа, что я упустил момент, который Чиампа и Роснер правильно называют дерзостью. Они подчеркивают эту идею на фоне великолепия и величия храма Соломона. Цитата, мы не должны упускать из виду дерзость, если не откровенную нелепость, утверждения Павла о том, что первые христиане были крошечной еврейской сектой.

По мнению Павла, развязка храма Соломона была не в возвращении из изгнания и не в строительстве храма Ирода, а в существовании небольшой ссорящейся группы в Коринфе, состоящей в основном из язычников, верующих в убитого Мессию Израиля. Вы сами — храм Божий, 1 Коринфянам 3:16-17. Это смелое заявление, и мы не должны упускать из виду ветхозаветный фон на фоне славы храма Соломона. Эти верующие, эти испорченные коринфские христиане, мы надеемся, что большинство из них — христиане, являются храмом Божьим, и это именно то, что говорит Павел.

И помните, что делает храм храмом присутствие Бога, или в данном случае живого и истинного Бога. Святой Дух объединяет верующих во Христа. Цитата: в Нем, во Христе, вы также устрояетесь вместе в жилище Божие Духом, Ефесянам 2:22. Цитата: повсеместное присутствие изображений божеств в греко-римских храмах сделало бы этот принцип более ярким для читателей первого века, чем он является для американских читателей 21 века в любом случае.

Продолжая цитировать, изображение бога или богини, с маленькой буквы g, обычно доминировало в храме либо по размеру, либо по количеству идолов, либо по тому и другому. Павел заявляет, что само лицо Святого Духа Божьего, по паритету рассуждений, стоит по отношению ко всей телесной, повседневной жизни верующего в том же отношении влияния и формирования идентичности, что и изображения божеств в тех языческих храмах. Тони Тислтон, первое послание к Коринфянам, Новый Международный Греческий Завет Комментарий, и, как вы могли ожидать, оно эрудированное.

Я бы не рекомендовал его для новичков, но для продвинутых студентов, Thistleton настолько вдумчив. Корпоративность. Действительно, цитата, присутствие Бога составляет храмовый статус Его народа, и без него они не храм, как Thistleton снова заявляет.

Конечно, образ храма является корпоративным. На самом деле, в 1 Петра 2, в этом месте, Петр называет верующих живым камнем, так что даже этот образ можно использовать, чтобы говорить об индивидуальности. Но Петр быстро добавляет, что живые камни построены в храме, где Богу поклоняются в Его Сыне Духом.

Заключение храмовых образов у Павла для единения со Христом. Павел использует храмовые образы здания косой чертой разными способами. Он использует их один раз напрямую, Ефесянам 2:19-22, и три раза косвенно, 1 Коринфянам 3:16, 17, 6:19, 20, 2 Коринфянам 6:16, чтобы изобразить народ Божий, дерзко заменяющий божественно порученный, великолепный храм царя Соломона.

Христиане — это храм Божий. Святой Дух строит этот живой храм и занимает в нем место Бога. Присутствие Бога — это то, что делает храм храмом, хотя Он обитает в Своем народе индивидуально, и я не хочу этого умалять.

Это славная истина. Акцент в образах храма делается на Его пребывании в них совместно как в храме Божьем. Павел изображает этот храм, состоящий из святых Божьих людей, Его святых, где поклоняются Троице, как находящийся в процессе возведения на наших глазах.

Ефесянам 2 и стих 22. Брак. Павел рисует образ Христа и Его церкви как жениха и невесты в трех отрывках.

1 Коринфянам 6:15-20. 2 Коринфянам 11:1-5. Ефесянам 5:22-32. Давайте кратко рассмотрим их.

1 Коринфянам 6:15-20. Самая интимная картина союза Павла со Христом, брачный союз между мужем и женой, появляется в этих трех отрывках. И этот, 1 Коринфянам 6:15-20, является самым интимным из этих отрывков, поскольку он касается человеческого тела и сексуального союза.

Павел упрекает некоторых мужчин в Коринфской общине, которые использовали теологические аргументы для защиты своего использования, вот правильное слово, храмовых проституток. Как люди Духа, они заявляют об использовании своих тел как о точке христианской свободы. Обратите внимание на радикальную дихотомию в их мыслях между Святым Духом и человеческим телом.

Гораздо более греческий, чем христианский. Библейский. Оскорбленный апостол, вот правильное слово, трижды обращается к идее союза.

Во-первых, Павел утверждает, что от сотворения мира Бог предопределил, чтобы двое, Адам и Ева, стали одной плотью. 2 Коринфянам 6:16, цитируя Бытие 2:24. Первая пара задает образец для человеческой жизни.

Бог желает, чтобы мужчины и женщины вступали в брак и в браке наслаждались исключительными половыми отношениями. Во-вторых, вопреки этой исключительности, Павел говорит о другом союзе. Цитата: не знаете ли, что соединяющийся с блудницей становится одно тело с нею? 1 Коринфянам 6, 16, для коринфян заниматься сексом с проститутками нарушает единство и постоянство, установленные Богом для брака.

Павел предлагает высокий взгляд на тело и его поведение церкви, нуждающейся в его послании. Американская церковь 21-го века и всемирная церковь нуждаются в том же послании. Половые сношения с проститутками, следовательно, не являются несущественными, как утверждали некоторые коринфяне.

Мощное эмоциональное, психологическое и физическое единство секса зарезервировано для тех, кто заключил пожизненный завет верности друг другу. В-третьих, сексуальные отношения с проституткой не только нарушают брачный устав создателя, Чампа и Роснер настаивают, что они также нарушают духовный брак верующего со Христом. Цитата: Бытие 2:24 обращает внимание на духовный брак верующего со Христом, союз, который, как предполагает Павел, требует верности и чистоты.

Павел подчеркивает две взаимоисключающие альтернативы в 1 Коринфянам 6:16 и 17, прилепиться к блуднице и прилепиться к Господу. Таким образом, текст Бытия используется не только для доказательства серьезности сексуального союза с проституткой, но и для введения понятия брачного или супружеского союза верующего со Христом. Аргумент Павла весом, потому что он нагромождает три призыва к союзу в стихах 16 и 17.

Хотя в этом отрывке отсутствуют слова брак, невеста или жених, Павел описывает отношения между Христом и своими как духовный брак. Это наиболее ясно, когда Павел говорит: Тот, кто соединяется с Господом, становится одним духом с Ним, что соответствует: «Тот, кто соединяется с блудницей, становится одним телом с нею». Оба говорят о людях, которые соединяются и становятся одним целым с тем, с кем они соединяются.

На этом сходство заканчивается. В одном случае человек соединяется с проституткой и становится с ней одним телом. В другом случае человек соединяется с Господом Иисусом и становится с ним одним духом.

Если он делает вывод, Павел ссылается на Святого Духа и союз со Христом. И это делает союз верующих с проститутками еще хуже, потому что тела верующих принадлежат Иисусу, который купил их. 2 Коринфянам 11:1-5. Позвольте мне прочитать этот текст.

Я хотел бы, чтобы вы снисходили ко мне в малом неразумии. Снисходите ко мне, ибо я чувствую божественную ревность к вам, потому что я обручил вас с одним мужем, чтобы представить вас чистой девой Христу. Но я боюсь, чтобы, как змей обманул Еву своей хитростью, ваши мысли не были уведены от искренней и чистой преданности Христу.

Ибо если кто придет и будет проповедовать иного Иисуса, нежели мы проповедовали, или вы примете иного духа, нежели приняли, или примете иное благовествование, нежели приняли, то вы с готовностью переносите. Ибо я считаю, что я нисколько не ниже этих сверхапостолов. Павел защищал свое апостольское служение от врагов.

Почему он должен тратить на это так много времени? По иронии судьбы, он просит коринфян смириться с небольшой глупостью с его стороны в стихе 1. Его речь иронична. Они смиряются с этим достаточно легко, когда эти суперапостолы проповедуют иное евангелие, чем его, стихи 4 и 5. Да, Павел зол, потому что на карту поставлено евангелие и духовное благополучие коринфян. Павел говорит по-отечески, как тот, кто обручил их одному мужу, Христу, стих 2. Библейский, культурный и исторический контексты важны.

Согласно древней восточной культуре, роль отца — обещать свою дочь потенциальному мужу. Более того, отец берет на себя, цитирую, ответственность за ее девственную верность жениху в период между помолвкой и свадьбой. Второе послание к Коринфянам Пола Барнетта — еще один очень хороший комментарий.

Точно так же Павел, их духовный отец, желает представить коринфян в чистоте Иисусу в день его второго пришествия. Прекрасным языком Павел формулирует союз со Христом как брак христиан, невесты, с Иисусом, их женихом. Павел мощно применяет союз со Христом как брак между верующими и Христом.

Апостол опасается, чтобы, цитирую, как змей обманул Еву своей хитростью, мысли коринфян не были уведены от искренней и чистой преданности Христу. Закрыть цитату, стих 3. Исповедующие христианство должны быть верны Иисусу, своему обрученному супругу. По словам Харриса, не должно быть никакого прелюбодейного флирта с ложным евангелием.

Это цитата. Мы тоже должны быть начеку, чтобы не соблазняться самозванцами, чтобы не совершать духовного прелюбодеяния. Вместо этого мы должны любить и жить для нашего божественного мужа, пока он не придет снова, чтобы забрать нас домой.

Последний текст под картинкой брака — Ефесянам 5:22–32. Если 1 Коринфянам 6:16 и 17 — самые интимные отрывки Павла, описывающие союз как брак Христа и верующих, а 2 Коринфянам 11:1–3 — самое сильное применение, то Ефесянам 5:23–32 — самое прямое. После цитирования Бытия 2:24 Павел пишет: «глубока тайна того, что двое становятся одним целым в человеческом браке, и я говорю, что это относится ко Христу и церкви».

Ефесянам 5:32. Примечательно, что здесь Павел использует картину брака между Христом и его народом как модель для правильных отношений между мужем и женой. Я не могу улучшить три вывода для союза со Христом, которые Константин Кэмпбелл делает из этого текста.

Во-первых, брак Христа и его не стирает различий между ними. Христос и его невеста тесно соединены, но метафора брака не смешивает их. Во-вторых, как человеческая невеста подчиняется своему любящему мужу в браке, так и церковь подчиняется Христу, своему любящему главе.

«Христос — глава церкви. Церковь подчиняется Христу » — стихи 23, 24.

Союз не подрывает господство Христа и не дает церкви права не подчиняться своему господину. В-третьих, снова цитируя Кэмпбелла, брак подготавливается, инициируется и поддерживается Христом, а невеста определяется как получатель его заботы. Христос является спасителем тела, 5:23 Послания к Ефесянам, возлюбив ее и предав Себя за нее, 5:25.

Он освящает ее, чтобы представить ее Себе непорочной, 26 и 27. Он поддерживает ее посредством обеспечения и заботы, стих 29. Более того, все это выставляет напоказ, высвечивает чудесную благодать Божью, явленную Его невесте.

Церковь не владеет любовью Христа. Она полностью является бенефициаром авансов своего поклонника в ее сторону. Мы начнем следующую лекцию с суммирования смысла этой метафоры союза со Христом как брака.

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о Святом Духе и единении со Христом. Это сессия 17, Единение со Христом в Павле, Бытие в Отце и Сыне, Участие в повествовании Иисуса, Образы и темы, Тело, Храм и Брак.