**罗伯特·彼得森博士。圣灵与
基督联合，第 12 课，联合的基础**

**保罗、罗马书和哥林多前书中的基督**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士和他的关于圣灵和与基督联合的教导。这是第 12 节，保罗书信、罗马书和哥林多前书中与基督联合的基础。

我们准备开始保罗关于与基督联合的神学。

保罗是这一教义的顶峰，我们想详细了解他的思想，从保罗的文本开始。以下是我们要看的文本。罗马书 6:1 至 14。

罗马书 8:14 至 17。罗马书 8:38-39。罗马书 12:4 和 5。哥林多前书 1:30 和 31。

哥林多前书 3:21 至 23。哥林多前书 10:16 至 22。哥林多前书 15:21 至 23。

哥林多前书 15:58。哥林多后书 1:3 至 7，哥林多后书 1:17 至 22，哥林多后书 5:16 至 21。哥林多后书 12:1 和 2，至少粗略地。加拉太书 2:15 至 21。加拉太书 3:13 和 14。加拉太书 4:6。加拉太书 5:22, 23。以弗所书 1:7 至 10。以弗所书 1:11 至 13。以弗所书 2:4 至 10。以弗所书 2:11 至 16。以弗所书 2:18 至 22。以弗所书 6:10 至 12。以弗所书 6:21 至 22。腓立比书 3:12 至 14。腓立比书 4:19。歌罗西书 1:13 和 14。歌罗西书 1:27 至 28。歌罗西书 2:9 和 10。歌罗西书 3:1 和 4。以及歌罗西书 3:15。帖撒罗尼迦前书 4:16。提摩太后书 1:8 和 9。提摩太后书 2:1，提摩太后书 2:10。

如果上帝愿意，我们将完成我们对保罗书中与基督联合经文的总结性调查。首先，罗马书 6:1 至 16。

这是一段非常著名的经文。那么，我们该说什么呢？我们应当仍在罪中，叫恩典显多吗？绝不然！我们这些在罪上死了的人怎能仍在罪中活着呢？岂不知我们这受洗归入基督耶稣的人，是受洗归入他的死吗？所以，我们藉着洗礼归入死，和他一同埋葬，原是叫我们一举一动有新生的样式，像基督藉着父的荣耀从死里复活一样。我们若在他死的形状上与他联合，也要在他复活的形状上与他联合。

我们知道，我们的旧人和他同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴仆。因为凡死了的人，没有一个是得释放的；凡死了的人，是脱离了罪。我们若是与基督同死，就信必与他同活。

我们知道基督从死里复活后，就永远不会再死。死亡不再统治他。他死是向罪死了，一次就死了；他活是向神活着。

所以，你们也当看自己向罪是死的，向神在基督耶稣里是活的。所以，不要让罪在你们必死的身上作王，使你们顺从身体的私欲。不要将你们的肢体献给罪作不义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给神，并将你们的肢体作义的器具献给神。

因为罪不能作你们的主，因为你们不在律法之下，而是在恩典之下。保罗先前严厉斥责那些将反律法主义归咎于他的敌人。例如，我们在罗马书第 3 章中看到这一点，罗马书 3、5。但如果我们的不义能显出神的义，我们该说什么呢？神不义，竟将震怒降在我们身上？我说这话，绝不是照人的话讲，因为那样神又怎能审判世界呢？但如果因我的谎言，神的真理显出他的荣耀，为什么我还被定为罪人呢？为什么不作恶以致善，正如有些人诽谤我们所说的呢？保罗的结论是什么？他们的定罪是公正的。

保罗先前曾严厉斥责那些将反律法主义归咎于他的敌人。为什么不做恶以求善呢？正如有些人诽谤我们所说的那样？他们的谴责是公正的，罗马书 3:8。在罗马书 6 中，他又回到了这一虚假指控。他只是写道，罪在哪里增加，恩典就更丰富了。

也就是说，我们的罪看起来越严重，上帝的恩典就越能称义。现在他的敌人指责我们。我们是否要继续犯罪，以便恩典可以增多？ 6:1。保罗对这个建议感到畏缩，并表示怀疑。

我们这些已经向罪死了的人怎能再活在罪中呢？第 2 节。道格拉斯·穆 (Douglas Moo) 通过逆向思维准确地总结了保罗的论点。基督已经向罪死了。第 8-10 节。我们与基督同死。第 3-7 节。因此，我们已向罪死了。

第 2 节。但我们何时死于罪孽？保罗解释说，这发生在我们受洗的时候。难道你们不知道我们所有受洗归入基督耶稣的人，都是受洗归入他的死吗？第 3 节。保罗好像在说，难道你们不知道基督徒的洗礼代表着与基督在他的死亡和复活中联合吗？我们的洗礼是归入基督的洗礼。这意味着我们参与他的故事。

因此，正如他死了一样，我们与他联合，也向罪死了。基督的赎罪打破了罪对我们生活的束缚。我们不再需要听从那个残忍主人的命令。

相反，我们属于另一位主人，他通过死亡和复活救赎了我们。他就是我们的主耶稣基督。我们现在服从的就是他。

引用，我们与他一同埋葬。我们通过洗礼与他一同埋葬，直到死亡。这样，我们也能像基督借着父的荣耀从死里复活一样，活出新的生命。

这是第 4 节。使徒哀叹基督徒受洗后仍会继续活在罪中——第 2 节。这样做是根本性的误解。在洗礼中，上帝应许让我们在基督的死亡和复活中与他认同。

洗礼并不会自动影响它所代表的意义。但对于那些相信的人，上帝会兑现他的诺言。我们必须像那些与基督一起死于罪孽的人一样生活。

我们因参与基督的死亡和复活而活在神面前。换句话说，洗礼和圣餐一样，没有新的内容。它的内容就是福音。

所以，如果我们相信洗礼的信息，我们就会得救。我再说一遍，无论是对婴儿还是信徒，洗礼本身都不能拯救我们。但如果我们相信洗礼的信息，就像我们相信圣餐的信息一样，洗礼就是如此。

我们每逢吃这饼、喝这杯，就是表明主的死，直等到他来。如果我们相信这一点，我们就得救了。哥林多前书 11:23。耶稣在圣餐中设立了洗礼，将福音融入仪式中，这样教会就不会失去福音。

福音应该从讲台上传讲。它也通过奥古斯丁和加尔文所谓的洗礼和圣餐的可见话语来传达。使徒教导基督徒参与耶稣的叙述。

在这里，他说我们与他同钉十字架（第 6 节）。我们与他同死（第 5 和 8 节）。我们与他一同复活（第 5 节）。我们也要与他同活（第 8 节）。我们与基督的死亡和复活联合，是基督徒现在得胜生活的基础（第 4、6、7、11 至 13 节）。事实上，保罗敦促说，不要将你们的肢体献给罪作不义的器具。

但你们要像从死里复活的人一样，将自己献给神。你们的肢体作义的器具献给神——第 13 节。

我们参与基督的故事也是我们最终得救的基础。身体的复活。第 5 和 8 节。如果我们在他那样的死上与他联合，我们也必在他那样的复活上与他联合。

这句话说到我们最终的救赎，即身体的复活——第 8 节。现在，如果我们已经与基督同死，我们相信我们也将在从死里复活时与他同活。我同意詹姆斯·邓恩对第 5 节和第 8 节的看法。更可能的是，保罗的想法是，这些真理现在就是现实，而不是说这些是现在所说的已经实现的事情。

基督的死亡和复活现在适用。但这些经文讲的是将来要发生的事情。更可能的是，保罗想到的是这个史诗般的引人瞩目的事件——基督的复活——在死者复活中的完整结果。

就像耶稣的复活一样的复活。第 8 节。为此，邓恩说，我们也将与他一起生活。几乎不可能将这里的未来仅仅视为合乎逻辑的。

这是因为他死了。我们也与基督一同死了。我们也与他一同复活了。

它一定是指将来仍然分享基督复活的生命。第 11 节是保罗在形容词中添加“在基督里”一词来说明其与基督的关系的许多地方之一。你们也必须认为自己对罪死了，对上帝活着。

在基督耶稣里活着。这句话的基础是基督的死亡和复活。第 9 和 10 节。

我们知道基督从死里复活后，就永远不会再死。死亡不再统治他。他死了，是一次性地向罪死了。

但他所过的生活是为上帝而活。当我们因信靠恩典与他联合时，我们就会像我们的代表、我们的替身基督一样，从罪恶和死亡的领域走向生命和上帝的领域。坎贝尔告诉我，保罗经常使用基督的语言来表达处在基督的领域或范围内的方位概念。

坎贝尔的书《保罗与基督联合》对我影响很大。我在这里把它理解为领域或范围，整个表达意味着通过与基督联合在他的死亡和复活中而活在基督里。保罗谈到了两个领域：对罪死了和对上帝活着。

他用这些话描述了第二个领域：在基督里。罗马书 8:14-17。我在这里对保罗的解释是从一个段落到另一个段落，直到我在未来的演讲中将其系统化。

罗马书 8 :14-17。因为凡被神的灵引导的，都是神的儿子。你们所受的不是奴仆的心，仍旧害怕；所受的乃是儿子的心，因此我们呼叫阿爸，父。

圣灵与我们的心同证我们是神的儿女。我们既是儿女，便是后嗣，就是神的后嗣，和基督同作后嗣。如果我们和他一同受苦，也必和他一同得荣耀。保罗庆祝我们被神收养。

收养之灵使我们能够在真理中称上帝为父。收养之灵是一个非常有趣的短语。当我们思考神格中位格的名字时，前两位格的名字与收养之教义非常契合。

收养是上帝自由恩典的作为，通过这种方式，他将信徒作为他的儿子、成年儿子，或者我们可以补充说，作为女儿，欢迎他们进入他的家庭，并赋予他们所有的权利、特权和责任。天父的名字是父亲。收养是多么美妙的名字啊。

父将我们收养到他的家中。圣子是神的儿子，是神独一的儿子，他凭借自己的赎罪和复活，将罪的奴隶从罪中救赎出来，使他们成为神的孩子。他做了这项工作；与收养相对应的赎罪工作是救赎，因为收养的需要是被罪、自我甚至撒旦奴役或束缚。

约翰一书将人类分为两类：上帝之子和魔鬼之子。基督用自己的血、在十字架上惨死来救赎上帝之子，天父借此宣告他们、接纳他们、宣布他们为孩子，欢迎他们加入他的家庭。圣父、圣子和圣灵不像其他称谓那样温暖。

因此，加拉太书 4 章称他为父之子的灵。我最好把这个理解正确。上帝派来了他儿子的灵。

这太神奇了。天父上帝派来了圣子上帝的灵。这句话里有三位一体的意思。

上帝的灵被称为他的灵，即父之子的灵。我想说的是，因为三位一体中的第三位格的名字不太符合收养的家庭形象，所以上帝改变了三位一体中第三位格的名字，称他为父之子的灵（加拉太书 4），或者他在这里称他为儿子或收养之灵。这很了不起。

正是圣灵在收养方面发挥了两项作用。众所周知，第 16 节中说，圣灵亲自与我们的灵同证我们是神的儿女。圣灵在内心作证，天父爱我们，他是我们的父亲，我们是他的儿女。

但首先，圣灵有一种行动，即在第 15 节中执行的操作。你们已经领受了儿子的灵，借着儿子的灵，我们呼喊“阿爸，父”。保罗教导说，圣灵使罪人能够凭着信心向神呼喊。

哥林多前书 12 章，开头大概是第 2 或 3 节。若不是靠着圣灵，没有人能说耶稣是主。是哥林多前书 12 章 3 节。当然，一个人可以说出这些话；耶稣是主，而不需要圣灵。保罗的意思肯定是这样的。

没有人能说耶稣是主，而这些话是真的。没有圣灵，没有人能说耶稣是真正的、拯救的主。同样，当有人呼喊上帝“父啊，救救我”时，这是因为收养之灵使他们能够呼喊这些话。

你们已经领受了儿子的灵，因此我们呼喊阿爸，父。这是保罗的说法，即使是拯救信仰也是来自上帝的礼物。由于父使我们能够呼唤上帝，由于儿子的灵使我们能够真正称呼上帝为父，我们不再是罪的奴隶，而是上帝的孩子。

圣灵向我们保证，我们作为神的儿子，被安置在神的家庭中，由此而来的是继承权。这是很了不起的。几年前，我写了一本小书，《被神收养》，关于收养，关于圣经中收养的教义。

我很惊讶，很奇妙地看到，这是一个延伸的隐喻。这非常了不起。这是它的一个方面：我们有遗产。

孩子们有一份遗产。上帝是我们的父亲。耶稣是我们的哥哥，大写的 B。他天生就是上帝之子。

我们因信而成为上帝的儿女，是上帝的恩典。但孩子们继承了天父的遗产。事实也是如此，在这种情况下也是如此。

如果是孩子，那么我们就是上帝的继承人，也是基督的共同继承人。我们是上帝的继承人，也是基督的共同继承人。我想问，我们的遗产是什么？这是一个非常好的问题。

信徒将继承什么？哥林多前书第 3 章，也就是最后那一章，为我们解答了这个问题。哥林多前书 3:21 至 23。因为万有都是你们的。

当然，他写这封信是写给分裂的哥林多人，试图弥合分歧，使他们团结起来。但这样做，他准确地描述了基督徒作为天父的孩子的继承权，因为一切都是你的。

无论是保罗、亚波罗、矶法、世界、生命、死亡、现在的事、将来的事，都是你们的；你们是基督的；基督是神的。

信徒将继承圣三位一体、新天新地。我们的遗产是上帝本身。以及被救赎的造物，以及永生上帝所有时代的所有其他儿女。

然而，这一切都是真的，我们是儿子和继承人，只有真正的儿子或女儿才是。那些与父亲和儿子有家族相似之处的人。这已经在罗马书第 8 章第 14 节中介绍过了。因为凡被神的灵引导的，都是神的儿子。

这不是一节谈论神的带领的经文，这是圣经的真理和神的指引。它描述的是神儿女的生活方式。因为这里的带领一词意味着跟随圣灵，就像士兵跟随军队中的中士一样。

凡顺服上帝之灵的人都是上帝之子。换句话说，你可以认出上帝的孩子。他们顺服上帝。

此外，我们儿子身份的真实性也受此条件的考验。只要我们与他一同受苦，以便我们也能与他一同得荣耀。罗马书第 8 章第 17 节。保罗的意思是，只有那些在基督的死亡和复活中与他联合的人，才是上帝真正的儿子。

在他的救赎事件中，联合意味着救赎的各个方面。从称义中摆脱罪的惩罚，从渐进的圣化中摆脱罪的力量，甚至从罪的存在中摆脱最终的圣化。但在他的死亡中与他联合也意味着现在与他一起受苦。

正如与他一同复活意味着以后与他一同得荣耀。罗马书 8:38 和 39。这一段是圣经中最伟大的保存经文的结尾。

为什么这么称呼？有两个原因。它内容广泛。一节又一节的经文都列举了四大论点，说明为什么上帝的子民在他的恩典和关怀下是安全的。

此外，这是关于保存的最重要的段落之一，因为该段落的主题是保存。罗马书第 8 章。我要读 28 至 39 节。这就是整个文本。

我们知道，凡爱上帝的人，万事都互相效力，叫那些按他旨意被召的人得益处。因为他预先所知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子。

那些他预定的人，他也呼召了他们。那些他呼召的人，他也称他们为义。那些他称他们为义的人，他也使他们得荣耀。

那么，对于这些事，我们该说什么呢？如果上帝支持我们，谁能反对我们呢？上帝既不爱惜自己的儿子，为我们众人舍了，岂不也把万物和他一同白白地赐给我们吗？谁能控告上帝所拣选的人呢？有上帝称他们为义了。谁能定他们的罪呢？基督耶稣已经死了，而且他复活了。

谁在神的右边，为我们祈求呢？谁能使我们与基督的爱隔绝呢？难道是患难、困苦、逼迫、饥饿、赤身露体、危险、刀剑吗？就如经上所记，我们为你的缘故，终日被杀。人看我们如将宰的羊。然而靠着爱我们的主，在这一切的事上，已经得胜有余了。

以下是我们要关注的两节经文，因为我确信无论是死、是生、是天使、是掌权的、是现在的事、是将来的事、是能力、是高处的、是低处的，或任何别的受造之物都不能使我们与上帝在我们的主基督耶稣里的爱隔绝。四个论点表明上帝决心继续拯救他用他的恩典拯救的人。

第一个论据是他的计划。他预先知道那些人，他预定他们，呼召他们，称义他们，并使他们得荣耀。上帝的计划从创世之前对他子民的预定，到死者复活之后对他们的荣耀。

这四个动词，预知、预定、呼召、称义和得荣耀，都是过去时态，表明这些事件几乎已经完成。当然，保罗写信给罗马人的荣耀还没有完成，但在神的计划中，这几乎已经完成了，他们可以安息。其次，我们知道，由于神的能力和承诺，我们在基督里是安全的。

如果上帝支持我们，谁能抵挡我们呢？上帝支持我们的终极陈述是：他不爱惜自己的儿子，为我们众人舍了。那么，他怎能不把万物和他一同白白地赐给我们呢？第 31 和 32 节。第三个论点来自上帝的正义。

谁能控告神所拣选的人？哦，我能想到很多撒旦、魔鬼、主的敌人。但这并不是这个意思。意思是，谁能控告神所拣选的人，并坚持到底？答案是没有人，因为我们的案件已经到了宇宙的最高法院，也就是神的审判宝座上，神比我们更了解我们的罪，他已在祂儿子的身上宣告我们是义人。

没有人会谴责我们。第四个论据，也是这里经文数量最多的论据，上帝拯救他的子民是因为上帝的爱。谁能使我们与上帝的爱隔绝呢？保罗一直说什么都没有，什么都没有，什么都没有。

他的话很全面。我确信，无论是死亡还是生命。人的生与死包括什么，不包括什么？或者说，这不包括什么？无论是现在的事，还是将来的事。

就这些了。主通过保罗说，他的子民在神的儿子里是安全的。这些经文出现在罗马书 8:38, 39 的末尾，这一段经文与圣经中的任何经文一样强烈地肯定了神对他子民的保护。

上帝拯救的人，祂会保守到底。保罗主张根据上帝的计划保守，第 28 至 30 节：祂的神性和力量，第 31、32 节。

他的正义，33、34。他的爱，35 至 39。我遵循坎贝尔、康斯坦丁坎贝尔的观点，他遵循希腊词典来理解在基督里的这种用法，以表示对某事物的认可。

这里的意思是，在我们主耶稣基督身上所看到的上帝的爱是上帝拯救我们的基础。没有什么可以将信徒与上帝的爱分开，上帝的爱是直接的、个人的，并通过基督被认识到。罗马书 12:4 和 5。第 3 节，凭着所赐我的恩，我告诉你们各人，不要看自己过于所当看的，而要各人按照上帝所分派的信心程度，用清醒的判断去想。

就如我们一个身子上有好些肢体，肢体也不都是一样的用处。照样，我们以为许多人在基督里成为一身，肢体互相联络。在罗马书第 12 章至第 16 章的主要实用部分（以第 1 章至第 11 章的主要教义为基础）开始后不久，保罗在 12:1 和 2 中敦促读者要谦卑，12:3。他以我们的身体作为呼吁的基础。他以人体为例，说明教会是基督的身体。

就如我们一个身子，有许多肢体，肢体也不都是一样的用处，第 4 节。我们的身体以肢体和功能各异为特征。保罗通过将我们的身体与教会作比较，完成了他的呼吁。因此，我们虽多，在基督里成为一身，互相联络作肢体，第 5 节。就如人的身体，虽然有许多肢体，各有各的功能，但仍然是一个身体，基督的教会也是如此。

保罗没有提到教会。相反，他介绍了他最喜欢的教会形象，即基督的身体。尽管如此，使徒通常不会像在这里一样使用“在基督里”这个词，而是用教会作为比喻，将教会比作基督的身体。

事实上，当他第一次提到基督身体的概念时，他确实说过它是在基督里。信徒在基督里成为一体，第 5 节。他的意思是他们在基督的领域里，因此有了新的身份。他们在基督里，是他的灵体——教会的成员。

因此，他表示基督的身体是教会与基督联合的写照。里德博斯（Herman Ridderbos ）在他的巨著《*保罗，他的神学概述*》中正确地指出，基督的身体这一概念指的是融入基督。正如我们的身体部位是我们的一部分一样，信徒也属于基督，也属于彼此。

这个比喻非常适合教学。我们不仅可以称之为信徒、肢体与基督的关系，还可以称之为信徒在身体生活中彼此之间的关系。因此，保罗写道，“我们许多人在基督里成为一身，互相联络作肢体”，结束引用。

接下来，他在第 6 到第 8 节中鼓励基督身体中具有不同恩赐的各个肢体适当地服侍主，这些经文我们在之前的讲座中提到过。哥林多前书 1:30 和 31，从第 26 节开始，弟兄们，你们要思想你们的呼召。你们中间不多有按着世人有智慧的。

有权势的人不多，出身高贵的人也不多。但上帝选择了世上愚昧之人，让有智慧的人羞愧。

神拣选了世上软弱的，叫那强壮的羞愧；又拣选了世上卑贱的，被人厌恶的，以及那无有的，为要废掉那有的，使凡有血气的，在神面前一个也不能自夸。你们得在基督耶稣里，是本乎神，神又使他成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎。如经上所记：“夸口的，当指着主夸口。”

摘自耶利米书第 9 章。这是对恩典和救赎的非常简明的总结。因为他，你们得以在基督耶稣里。正如前面的上下文所言，正是因为他，父神，哥林多人和所有其他信徒才能与圣子联合得救。

这是关于与基督联合的关键经文。使徒直截了当地说“你们在基督耶稣里”，这是很不寻常的，就像他在这里说的那样。他想要表达的“在基督耶稣里”的含义也很不寻常。

虽然基督语言一般都表达了与基督的个人关系，但坎贝尔表示，它往往带有其他细微差别，包括领域、机构、协会等等。但在这种情况下，他准确地说，这种语言传达了与基督的某种结合。也就是说，它的细微差别就是与基督的结合。

我引用了查姆帕和罗斯纳在《哥林多前书》注释中的明智之言，这可能是我最喜欢的。引文：保罗以简洁的方式总结了救赎的祝福。得救就是在基督里。

这句话含义丰富，因此人们对此有不同的解释，这并不令人意外。如果说戴斯曼强调这句话的神秘性和体验性，即信徒灵魂中的宗教能量，那么魏斯和施魏策则将基督里的末世地位理解为上帝新创造的存在方式。戴维斯、威肯豪泽和坦内希尔则走中间路线，他们认为，强调国家和地位都有一定的道理。

基督徒的经验源自在基督里的客观地位。正如第 30 节中的以下四个术语所暗示的那样，在基督里既是在神面前享有安全和客观的地位，又与其他信徒团结一致地享有一种新的末世生存模式。值得注意的是，信徒与基督联合拥有一切，不仅是私人的，而且是集体的。

他们作为基督身体的成员，预先与基督联合。与基督联合是个人救赎论原则，也是集体救赎论原则。当我与基督联合时，我与所有与他联合的人联合。

基督给那些因恩典而与他联合的人许多好处。保罗提到了四个好处，但它们并不协调。相反，后三个好处解开了第一个好处。

基督成为我们从神而来的智慧，就是公义、圣洁和救赎，第 30 节。这种智慧与哥林多人所珍视的智慧相冲突。保罗以有教养的修辞说服力反对这种观点，他称赞神的智慧是愚昧的，用引号表示神的智慧是愚昧的。

以宣扬因上帝的恩典而被钉死的基督为中心，耶稣被钉死在十字架上的信息，连同其所谓的软弱和愚蠢，被证明实际上是力量和智慧的信息。巴雷特的话很贴切。引用，真正的智慧不是在雄辩或诺斯替主义对上帝存在的推测中找到的。

它体现在上帝救赎世界的计划中，尽管世界拥有自己的智慧，但却背离了上帝。这一计划通过十字架得以实施。如今被钉死在十字架上并复活的基督，以不同的方式向我们表达了救赎。

他为我们而成为的智慧包括公义、圣洁和救赎。虽然这些特征是复活的基督的特征，但保罗信息的重点是他将这些特征传授给那些因信仰而与他联合的人。他赐予公义，这是一个法庭术语，指的是我们现在和在最后的审判中，在上帝的审判台前被宣判无罪。

他赋予了圣洁，这是一个道德术语，表示上帝一劳永逸地将我们封为圣徒，我们逐渐变得纯洁，最终在上帝面前一尘不染。他赋予了救赎，这是一个来自奴隶市场的术语，表示我们通过支付赎金，即上帝之子的鲜血或暴力死亡，从罪的束缚中解脱出来。基督的智慧在那时成为我们的智慧。基督在那时成为我们的智慧既是神学智慧，也是伦理智慧。

它与福音中上帝的真理有关，应用于生活。在这节经文中，保罗预告了他试图在《哥林多前书》中实现的许多目标。使徒接着说了一个目的从句，正如经上所写，夸口的人当指着主夸口，第 31 节。

保罗回到 26 至 29 节的主题，他解释了为什么上帝呼召少数有智慧、有能力、有尊贵血统的人得救，26 节，而拣选愚拙、软弱、卑微、被人轻视的人，甚至那些不属于上帝的人（27 至 28 节）。为什么上帝要如此违背世俗智慧？保罗大声而清晰地回答道，这样，在上帝面前，就没有人可以自夸，结束引述。现在，保罗引用耶利米书 9:23、24 写道，自夸的，当指着主自夸，哥林多前书 1:31。

就像耶利米的时代一样，人类不应该以智慧、力量或财富为荣，而应该以认识主为荣。他们应该以主为荣。也就是说，主是他们夸耀的内容。因此，保罗在哥林多前书 1:30 和 31 的开头宣称与基督的联合是因他，即上帝，最后把所有的夸耀都归给主耶稣。

使徒由此表明，因为救恩全归于上帝，所以只有上帝才配得赞美，因为他在基督耶稣里赐予我们伟大的恩典。因此，人类的自夸被上帝自己消除，取而代之的是基督的救赎工作，正如费总结的那样，只有基督的救赎工作才能得到上帝的青睐。戈登·费对哥林多前书的评论同样非常非常有帮助。

哥林多前书3:21 至 23 没有人欺骗自己，第 18 节说：“你们中间若有人在这世界自以为有智慧，倒不如变作愚拙，好成为有智慧的。因为这世界的智慧，在神看是愚拙。因为经上记着，他叫有智慧的中了自己的诡计。”又说：“主知道智慧人的意念是虚妄的。”

所以，谁也不要拿人夸口，因为万物都是你们的，无论是保罗、亚波罗、矶法、世界、生命、死亡、现在、将来，都是你们的，你们是基督的，基督是上帝的。保罗力求恢复哥林多教会的团结，他敦促他们不要拿人夸口。因为上帝通过他的儿子赐给我们恩典，我们得以承受万物。

因此，万物都是你们的，包括基督教领袖，哥林多人围绕着他们分成了派系。保罗、亚波罗、矶法，还有彼得，最重要的是，你们是基督的，基督是神的。第 23 节说，我们属于基督。

他属于上帝。难怪一切都属于我们。分裂成派系是愚蠢之举，不是所有人的继承人。

换句话说，就是忘记我们在基督里的身份。属于上帝是属于基督的结果。今天的讲座到此结束。

如果上帝愿意，我们将在下一堂课中再次讨论这个问题，并继续使用保罗书中的文字段落来探讨与基督联合的荣耀教义。

这是罗伯特·彼得森博士及其关于圣灵和与基督联合的教导。这是第 12 节，保罗书信、罗马书和哥林多前书中与基督联合的基础。