**罗伯特·彼得森博士，基督的救赎工作，
第 14 课，基本成果，第 3 部分，五旬节，
耶稣的代祷和第二次降临，基督救赎工作的六幅图画，替代，胜利，牺牲，恢复，救赎，和解，第 1 部分**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于基督救赎工作的教学。这是第 14 课，9 项救赎工作，基本结果，第 3 部分，五旬节，耶稣的代祷和第二次降临，基督救赎工作的六幅图景，替代，胜利，牺牲，恢复，救赎，和解，第 1 部分，和解。

我们的主的死亡和复活是他独特的救赎事件，它们为上帝的子民带来了令人敬畏和必要的结果。

耶稣升天，坐在上帝的右边，五旬节与其他九个救赎事件一样，都是耶稣的工作。他死在十字架上；他从坟墓中复活，事实上，他和天父在五旬节倾倒了圣灵。在五旬节，主耶稣基督公开宣布了新约，公开宣告了新创造，并公开将圣灵赐予了新社区。

约翰福音在约翰福音 7:39 中提出了一个难以理解的词，引用自“因为耶稣还没有得到荣耀，所以还没有赐下圣灵”。实际上，从字面上看，它说的是“因为还没有赐下圣灵”。当然，约翰并不是说在耶稣得到荣耀之前圣灵不存在。

他实际上说圣灵以前曾在世上工作过。相反，约翰在这里指出了耶稣在约翰福音 14:15 和 16 中所说的同一个事实。耶稣在五旬节那天以一种新的、强大的方式将圣灵赐给了上帝的子民。

这至少涉及四个真理。第一，救恩的完全来到。上帝的子民总是因信而蒙恩得救。

在十字架之前，上帝根据基督的工作拯救了人们，但那是在未来。因此，耶稣的死亡和复活并不是第一次带来救赎。事实上，他的成就是如此伟大，以至于在救赎历史的任何时候都可以成为救赎的基础。

同样，五旬节并不代表圣灵在世上工作的开始。相反，它代表着比以前更伟大、更全面的救赎工作。这是因为复活的、高贵的基督差遣圣灵作为他的灵，即基督的灵。

辛克莱·弗格森抓住了这个真理。我引用的是，在基督升天之前，上帝的灵无法以他作为升天基督之灵的特定经济身份被接受。通过基督的升天，他将被接受。

在基督受辱的日子里，圣灵与基督同在，因此，从这个意义上说，圣灵也与他的门徒同在。但在基督被高举时，他将圣灵吹入门徒的心中。现在，他将以被高举的救世主之灵的身份居住在他们心中。

五旬节是救赎历史的一次重大转折。这影响了信徒与圣子和圣灵的关系。对基督的信仰从未如此明确。

只有现在，人们才能相信耶稣是复活的、被证明无罪的主。圣灵带着新奇和力量而来。这是因为，从五旬节皈依者开始，接受圣灵的完全新约祝福的意义一直是他们皈依和新生的一个方面。

另一本关于圣灵的好书是格雷厄姆·科尔的《赐予生命的人》。这本书的副标题提到了圣灵，但格雷厄姆·科尔是一位出色的澳大利亚神学家，他精神伟大、心胸宽广，真正重视释经，同时还了解历史和系统神学。耶稣在五旬节赐予圣灵，这赋予了见证的新力量。

韦恩·格鲁登总结说，直到五旬节那天，门徒才得到新约赋予的完全传道能力。新约的能力使门徒在见证和传道中更加有效。使徒行传 1:8、以弗所书 4:8 和以弗所书 4:11-13。在所有信徒的生活中，战胜罪的影响的能力要大得多。

罗马书 6、罗马书 8、加拉太书 2:20、腓立比书 3:10。以及战胜撒旦和攻击信徒的恶魔力量的力量。哥林多后书 10:3-4、以弗所书 1:19-21、约翰一书 4:4。我就不多说了。新社区是在耶稣于五旬节公开赐予圣灵时成立的。

基督在五旬节赐下圣灵，从而建立了一个新的社区，即新约教会。另一种谈论上帝子民新社区的重要方式是圣殿意象。在五旬节，教堂成为上帝的圣殿。

受人尊敬的改革宗神学家赫尔曼·巴文克曾写过此事。但直到五旬节那天，他才把教堂变成了他的圣殿。他永远圣化、建设圣殿，从此不再抛弃。

圣灵的居住赋予了基督教会独立的存在。它现在不再局限于以色列民族的存在范围和巴勒斯坦的边界内，而是独立地生活在圣灵的庇护下，圣灵居住在教会内，遍布整个地球，影响着所有民族。上帝通过他的圣灵，现在从锡安圣殿搬到了基督教会的身体里，因此基督教会就在这一天，即五旬节诞生，成为一个传教和世界教会。

赫尔曼·巴文克的伟大神学*《改革神学*》多年来一直是荷兰语，但直到最近 10 到 15 年才被翻译成英语。它很伟大。它很伟大。

他在一个非常保守的荷兰教会长大，他所做的事会被人反对。他离开了非常安全、保守的教会神学院，来到荷兰世界神学院，那里非常折衷，事实上是自由派。他在荷兰跟随当时的自由派领袖学习，毫发无损，坚定自己的信仰，但对当前的神学却了如指掌。

因此，他能够讲真话；哦，他很坚定，对 19 世纪末或 20 世纪初的自由主义的理解无人能及。他的改革教条真是了不起。

三本大书，一本缩小版。耶稣拯救人心的主要事迹是他的死亡和复活。这些事迹如此有效，以至于在其他拯救人心的事迹中产生了令人惊叹和永久的影响。

其中一项行动就是五旬节，基督用圣灵为他的教会施洗。五旬节是耶稣不可重复的救赎历史行动。在那里，他作为中保公开宣告了新约。

他先前批准了这一点，但现在他将其公之于众。作为复活的主，他公开开始了新的创造。作为基督，他公开将精神赋予他的教会，从而将其构成一个新的社区。

抱歉，化油器出了点小问题。我们的下一个救赎事件是耶稣的代祷。基督的救赎工作并没有随着他的升天和五旬节而结束。

升天是基督从地上的事工过渡到天上的事工。当基督升天坐在父神的右边时，他就开始了他的天上代祷事工。这天上的代祷事工究竟是如何拯救我们的呢？首先，它拯救我们，因为它是基督祭司工作的完成。

基督的代祷显然不是他牺牲工作的完成。他的牺牲工作在十字架上永远结束了。事实上，根据约翰福音第 19 章，他自己说这已经结束了。

然而，他的牺牲工作并不是他祭司工作的结束。在为罪做出最后的牺牲后，他复活，升天，坐在上帝的右手边，将圣灵倾注在教会中。由于这些先前的拯救事件，他现在为那些他来拯救的罪人代祷。

即便现在，在天上被高举的基督仍在为他的子民持续有效地代求，从而保证我们最终得救。这引出了他的代求拯救我们的第二种方式。它拯救我们，因为这是上帝使他的子民继续保持信仰和服从的一种方式。

上帝的计划是，他的选民要坚守信仰和服从，罗马书 8:29 和 30。上帝实现其计划的一种方式是他儿子的代祷工作，罗马书 8:34。基督的代祷涉及圣父和圣灵。

它是祭司的、持续的、有效的、特殊的。说基督除了死在十字架上以外还需要做更多的事情来确保信徒最终得救，这似乎很奇怪。然而，罪的复杂问题需要多方面的解决办法。

基督的救赎事件必须解决人类罪恶的整个全景，才能提供完整的救赎。如果基督无罪的生活、死亡、复活、审判和圣灵的派遣对于信徒的称义是必要的，那么对于信徒坚持到最终得救来说，什么是必要的呢？圣经的答案是所有这些事件，加上他的代祷和回归。他在罗马书 8:34 中的代祷是他为我们祈祷。

正如我之前在希伯来书 7:25 中的讲座中所说，他的代祷是他亲自向天父献上他的牺牲。希伯来书 7 说他靠着不朽的生命的力量而活，因此，因为他作为复活者永远活着，现在升天坐着代祷，因为他作为活着的人永远活着，他永远活着为他的人民代祷，从而向我们保证永恒的救赎。我们的主基督在他的祭司职务中不仅死在十字架上，而且他还通过祈祷为我们代祷，并通过在天父面前永远献上他的牺牲。

我们的救世主在上帝的右手边，永远维护我们的救赎。基督的第二次降临是他救赎工作的顶峰。无罪生命的化身有两个基本先决条件。

核心事件只有他的死亡和复活，我们应该认为它们是不可分割的，但是这两个核心事件的五个基本结果已经发生和正在发生，其中一个仍将发生。耶稣的死亡和复活是如此令人敬畏、美妙和有效，导致他升天，坐在上帝的右手边，倾注圣灵，在他天上的代祷事工中为我们祈祷罗马书 8:34 并将他的牺牲永远呈现在父面前希伯来书 7:24 和 25 他的救赎工作将在他的第二次降临时完美地最终达到高潮。我最喜欢的书仍然是《最后的事情》，我有偏见。我承认它是安东尼·霍克玛的书*《圣经与未来*》。

引用 Hoekema 的期望，对基督第二次降临的期望是新约末世论最重要的方面，事实上，新约教会的信仰受这种期望的主导，新约的每一本书都向我们指出基督的回归，并敦促我们以这样的方式生活，随时为基督的回归做好准备。对基督回归的这种热切期望应该成为当今基督教会的标志。他 50 年前写下这句话，但在我们这个时代同样重要。

Tony Hoekema *《圣经与未来》* 。因此，人们认为基督再来时，第二次降临将拯救人类，他将完成其救赎工作的最终成果。这项工作已在他的死亡和复活中完成，但在这些事件之后，第二次降临将触发上帝救赎计划的最终实现。

我们已经得到救赎，但事情还没有达到耶稣再来时的状态。圣经至少给出了耶稣再来拯救的七种具体方式。他的再来意味着我们与他和天父同在。

在约翰福音第 14 章中，他说，“在我父的家里有许多住处。若是没有，我就早已告诉你们，我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来。”我爱这些话。

带你们到我那里去，这样我在哪里，你们也在哪里。在这里，耶稣把天堂比作一座有许多房间的大房子。我认识一些在我家乡圣路易斯的人，他们有亲爱的朋友搬走了，他们的孩子也长大了，离开了。

因此，留在圣路易斯的人对他们亲爱的朋友们说，如果你回到我们的家乡却不来看望我们，我们会生你的气的，他们开玩笑地说。事实上，你可以看到你的名字现在就在这个前孩子的卧室里。他们在做什么？他们很认真地表示，这些朋友再次来访时会受到多么热烈的欢迎，这很有趣。

同样，耶稣也去了天父的天家为我们准备房间。换句话说，这是象征性的语言，表示天父认识我们、爱我们、欢迎我们，我们属于他。属于上帝、万物之父是多么美好啊。

保罗教导同样的真理。因此，耶稣承诺会回来，带我们到他和父那里去。当然，还有圣灵。

保罗在澄清帖撒罗尼迦人对耶稣复临的困惑时，也教导了同样的真理。保罗宣讲了耶稣的复临及其祝福。帖撒罗尼迦人非常兴奋，他们期待着耶稣的到来。

然后他们中的一些人开始死去。他们说，这是怎么回事？他们没想到会这样。他们想知道，我们死去的信徒会错过基督的再来吗？耶稣说，不会的，一点也不会。

他解释道。他们不会错过。但耶稣回来时会让他们从死里复活。

然后我们这些活着的人，这些留下来不死的人，当耶稣回来时，会和他们一起被提到云里，在空中与主相遇。这样，我们就会永远和主在一起。记住，耶稣说，我会来接你们到我这里来。

这就是我所在之处；你们也可能在那里。天堂，无论是中间阶段还是最终阶段，都是与主同在。救恩在这里被表达为永远与耶稣同在。

我们的永恒归宿不会是没有肉体存在的天国精神，而是与三位一体和所有圣徒一起在新地球上复活、整体的存在。耶稣的回归为他带来了荣耀。保罗在腓立比书 3 中说，我们是天国的公民，我们的公民身份在天国。

从那里，我们等待救主，主耶稣基督，他将用那能叫万有归服自己的大能，将我们这卑微的身体改变，像他荣耀的身体一样。歌罗西书 3:4 说，基督是你们的生命，他显现的时候，你们也要与他一同显现在荣耀里。我们的真实身份与基督紧密相连，这节经文告诉我们，我们有一种感觉，我们将迎来第二次降临。

当祂荣耀显现时，我们也会荣耀显现。显现在这里是第二次降临的词。这是什么意思呢？意思是我们与基督联合，与祂紧密相连，尽管我们现在享受着其中的一些果实，但我们的真实身份要等到祂再次降临，揭示我们在祂里面的真实身份时才会显露。

意思是所有的罪都会消失，而且我们的身体会再次改变，变得像他的身体一样。这一切都给他带来了他应得的荣耀。耶稣的回归意味着带来永生。

关于绵羊和山羊的章节中，耶稣三次使用了绵羊和山羊的顺序。他三次说出了这些词。然后在最后的妙语中，他颠倒了这些词的顺序，说了山羊和绵羊，从而强调了最后这些词。

马太福音 25:31。当人子在他荣耀里、同着众天使降临的时候，他要坐在他荣耀的宝座上。他要召集万民，把他们分开，就像牧羊人把绵羊和山羊分开一样。

那是一次。他会把绵羊放在他的右手边，把山羊放在他的左手边，两次。然后它就被延长了。

然后国王会对他右边的人说，那就是绵羊，他继续说，来接受为你们准备的王国，因为你们服侍了我，当你们服侍这些最小的一个时。这就是说。然后他对山羊说，离开我。你们被诅咒进入为魔鬼和他的天使准备的永恒之火中，因为他们没有表现出真正的信仰，没有爱他有需要的人民。

所以，它是绵羊、山羊、绵羊、山羊、绵羊、山羊，然后是 46。我应该这样说。它是绵羊、山羊、绵羊、山羊，然后是绵羊、山羊，用扩展词来说，然后是 46。

这些人，显然是山羊，将进入永恒的惩罚，而义人将进入永恒的生命，这两种命运都由同一个形容词修饰，即ainios ，即永恒。是的，它意味着长久，其中的时代由上下文定义，而未来的时代则由上帝自己的生命定义。

地狱永无止境，天堂也永无止境，天堂的极乐世界也是如此。耶稣的回归，就是说，带来了永生。山羊和绵羊的顺序颠倒是显而易见的。

它引起了我们的注意。所以，耶稣教导的最后一句话就是永生。这就是他带来的。

圣经最后一章说，洗净自己衣服的人是有福的。这句话的意思在于血，在于羔羊的牺牲之死。那些相信基督的人是有福的，基督是我们的牺牲品，这样他们才有权吃生命之树，启示录 22:14。

这棵代表与上帝同在的永生之树出现在伊甸园，并在圣经故事的结尾再次出现。当耶稣再次降临时，他会带来永生。他会带来欢乐。

同一节经文说，那些洗净自己衣服的人是有福的，这样他们才有权吃生命树的果子。这些人真的很高兴，上帝提前告诉我们这些事情真是太好了，因为我们有期待的喜悦，但期待的喜悦与真正实现并在主面前的喜悦相比微不足道。他的回归带来了欢乐。

这就是为什么保罗以牧师的身份写信给提多，并呼吁上帝的子民，寻求我们伟大的上帝和救世主耶稣基督荣耀的显现，他为我们献出了自己。他称此为我们有福的盼望。这种盼望激发了基督里每一位兄弟姐妹心中的喜乐。

主和救世主再次降临的希望让基督徒充满喜悦，因为他们期待着永远与他在一起。耶稣的回归带来了解脱。根据帖撒罗尼迦后书 1:6 及后续经文，他将拯救他的人民免受迫害。

上帝认为，当耶稣与他大能的天使和烈火从天上显现时，用苦难报应那些使你们受苦的人，并赐给你们这些受苦的人解脱，是公平的。帖撒罗尼迦后书 1：6 至 8。其次，基督将拯救他的子民脱离永恒的惩罚。帖撒罗尼迦前书 1：10。

帖撒罗尼迦人周围的人和他们周围的城市都传扬你们如何离弃偶像归向神，侍奉那又活又真的神。等候他儿子从天降临，就是他从死里复活的，那位救我们脱离将来忿怒的耶稣。帖撒罗尼迦前书 1:9 和 10。

耶稣的回归带来了王国和我们的遗产，回到马太福音 25 章，绵羊和山羊。他对绵羊说，来吧，你们这些蒙我父祝福的人。

继承从创世以来就为你预备的王国。马太福音 25:31。马太福音 25:34，对不起。

在这里，耶稣将家庭和皇室的形象结合在一起。你们是天父赐福的。继承王国吧。

这只是上帝将隐喻完美融合的方式。上帝是我们的父亲，所有相信他的儿子能拯救的人都会成为上帝的孩子并获得遗产。上帝也是国王，他的儿子也是。

而上帝儿女的继承权，就是上帝从创世之初就为他们预备的王国。如果我们把所有经文放在一起，我们的继承权无非就是圣三位一体和新天新地。换句话说，就是一切。

我们已经多次看到，耶稣的回归带来了宇宙的复兴。彼得谈到了耶稣的苦难，并呼吁耶路撒冷的听众悔改。结果呢？忏悔的听众可以亲自知道罪孽的赦免，并且，主的同在可以带来安宁的时刻，主可以差遣为你指定的基督耶稣，天堂必须接待他，直到万物复兴的时候。

使徒行传 1:20 和 21。耶稣的回归将为他的子民带来许多祝福。根据旧约的预言，这也将导致上帝恢复一切。

再次，第二次降临在以赛亚书 65:17、66:22 和 23 所预言的新天新地中。我们实际上已经讨论了耶稣的九次拯救事件。正如我之前所说，事件不是自我解释的，甚至上帝的事件也不是。

不幸的是，以色列的一些领袖站在十字架下，讽刺地嘲笑基督，正如他们自己的经文，例如诗篇 22 中的预言。嘲笑基督。嗯。

钉死他，钉死他。愿他的血流到我们和我们的孩子身上。哦，这些话让我不寒而栗。

愿上帝怜悯我们这个时代的犹太人和外邦人，直到耶稣再来。当然，所有参与的士兵都没有悔改，也没有相信耶稣。

有一个百夫长相信了。他说，这个人肯定是上帝的儿子。令人惊讶的是，耶稣左右两边被钉十字架的两个强盗中，有一个相信了。

主啊，当你进入你的王国时，请记住我。耶稣说，今天你将和我一起在天堂。但是，许多人，大多数目睹了这一事件并亲临现场的人，却不理解。

甚至门徒都逃跑了。他们不明白。这意味着我们会赢。

不，他们逃走了。彼得否认了他的主。其他人都逃走了，也许除了约翰。

所以，上帝是行动的上帝。他也是说话的上帝。他结合了行为启示和言语启示，赋予行为连字符言语启示。

他行动，也解释他的行为。他对我们这些他的子民多么仁慈。圣经就是一本故事书。

这个故事是关于创造、反叛、救赎或救赎的。以色列和教会是其中的一部分。然后是死者复活和新天新地的圆满结局。

但它也是一本图画书。它是一本讲述事件、讲述事件的故事书。我们研究了耶稣的九个事件。

其中最重要的是他的死亡和复活。但上帝也画了一些图画来解释这些事件。圣经是一本故事书。

有九件大事，都是令人敬畏的大事。一切都与基督的第二次降临有关。但上帝不会让我们自己去解释这些事情。

确实，新约的主要目的是解释基督的这些救赎事件，并将它们应用于上帝的子民。上帝用许多图画来做到这一点。我数了数，有六幅主要图画来解释主耶稣基督的工作。

我们想逐一分析这些图画，以便更好地理解耶稣为我们所做的一切。

这些照片都传达了同一件事。我们陷入了严重的困境。但上帝通过他的儿子爱我们。

耶稣拯救我们脱离罪恶。而且上帝拯救的方式非常美好。我们看到了基督拯救的六幅主要图画。

这是一幅替代的图画。耶稣为他的人民付出了代价。这是一幅胜利的图画。

我们的勇士基督战胜了我们的敌人，带领我们取得胜利，并在他归来时取得全面胜利。这是一幅来自礼拜仪式的图画，即旧约以色列人在圣幕和圣殿中的崇拜。这是一幅祭司献祭的图画。

我们的主既是祭司又是祭品。他一次性地献出自己来净化我们。我称其为第二个亚当的新创造图景。

耶稣恢复了我们在亚当身上所失去的一切。他带来了死亡。基督通过他的服从带来了生命。

这是一幅救赎的图画。耶稣通过他的死亡和复活释放了被俘的人。我们也将从这幅画开始。

这是一幅和解的画面。我们的主在那些被疏远的人和上帝之间建立了和平。我要说的是，这是他为上帝和那些被疏远的人建立和平而做出的反射性行为。

保罗书信主要有四段。和解是保罗的教义。它们出现在罗马书 5:1-11 中。

哥林多后书 5:16-21。以弗所书 2:11-19。歌罗西书 1:19-23。

我们将依次查看这些图画。首先，我们来看一下隐喻、主题、形象和图画的来源。和解是一幅从个人关系领域中描绘的基督拯救工作的图画。

人们彼此了解，彼此相爱，彼此憎恨。这和敌意与友谊有关。有敌人也有朋友。

简而言之，我们因自己的罪孽而成为上帝的敌人。而他通过他的儿子来创造和平，使他的敌人成为他的朋友。与其他图画不同，这幅画似乎没有旧约背景。

有人认为，它的背景是犹太殉道者传统，正如《马加比二书》中所表达的那样。事实可能确实如此。但最重要的是，与其他五幅以旧约为基础的画不同，这幅画似乎并非如此。

定义。保罗将其定义为缔造和平或创造和平。歌罗西书 1:19-20。

因为神本性一切的丰盛，都乐意住在基督里面。既然藉着他在十字架上所流的血成就了和平，便藉着他叫万有，无论是地上的，天上的，都与神和好了。和好就是缔造和平。

因为和解是属于个人关系领域的一幅图画，所以和解的需要就是破裂的关系，如果你愿意的话，可以称之为破裂的关系。罗马书 5:10。保罗写道，我们是上帝的敌人。

歌罗西书 1:21。我们与神隔绝，心里敌对。接下来我们来探讨和解的发起者和目标。

在保罗身上，上帝，受冒犯的一方，采取了主动。虽然我有时当牧师，但我从来都不是纯粹的牧师。我一直都是教授，现在已经退休了，在不同州的不同教堂做过临时牧师，我不知道，大概十次左右，并且非常享受。有时我被要求做婚姻咨询，有时就像山上的穆罕默德。

夫妻之间确实存在问题，双方都不愿采取行动。我的理解是，男性主导意味着丈夫要先采取行动。我们率先谦卑地成为关系中的领导者。

是的，双方都有罪，有时确实会积怨已深。但我们被召唤成为像耶稣一样的仆人领袖。无论如何，在这方面，我们无法主动与上帝和解。

上帝不必采取主动，但他出于恩典，决定拯救我们，他做到了这一点。上帝，受害的一方，采取主动并完成了和解。哥林多后书 5:18，保罗说，“这一切都是出于上帝，他借着基督使我们与他和好。”

令人震惊的是，在公元一世纪的希腊语境中，提到和解的不是旧约，而是希腊语，引用一位真正的希腊专家斯坦利·波特的话，令人惊讶的是，保罗是第一位提到受冒犯的一方，即上帝，使用主动语态来发起和解的希腊作家，结束引用。波特提醒我们，引用，事实上，和解的发起者永远是上帝。这些是我的话。现在请原谅我。

有时是父（哥林多后书 5:18-19，歌罗西书 1:20），有时是子（以弗所书 2:14-16）。上帝本身不仅是和解的发起者，也是和解的目标。在哥林多后书 5 章 18、19、20 节中，和解动词的所有用法中，行动的对象或目标都是上帝。我们与上帝和解了。

事实上，圣经从来没有说过上帝与我们和解。我认为它暗示了这一点。我认为它就是这个意思。

但你现在知道我的神学方法了。它没有说这个，我坦然承认这一点。因此，我的神学行动是基于这一点，考虑到这一点，并结合证据得出圣经没有明确说明的结论。

H. Dermot McDonald 撰写了一篇关于赎罪教义历史的精彩著作，我之前在这些讲座中曾多次提到过他。他写道：“他自己就是我们的和平。”《以弗所书》第 2 章第 14 节使用了这种语言。基督是我们个人的和平或和平缔造者。

基督必须是神人合一才能实现这一点。歌罗西书 1:19 教导了他的神性。神性一切的丰盛都乐意住在他里面。

通过他使万物与自己和好。耶稣的人性通过他十字架上的血、他的肉体和他的死亡得到强调。每一段和解的经文（全部四段）都表明基督是和解的调解人。

这是通过使用介词来实现的。和解是通过基督、由基督或在基督里实现的。罗马书 5:1，我们通过我们的主耶稣基督与上帝和平相处。

以弗所书 2:13，你们从前远离神，外邦人哪，如今却在基督耶稣里，已经得亲近了。哥林多后书 5:18，这一切都是出于神，他藉着基督使我们与他和好。歌罗西书 1:19 和 20。

因为上帝乐意让一切丰盛都居住在基督里面。并且借着他使万物与自己和好。无论从哪个角度看，他都是救赎的中保。

因此，这里，具体来说，和解是主耶稣基督。事实上，和解的重点是基督本人和工作。这体现了我们一开始的神学原则之一，即基督论的介绍。

他的为人和工作是不可分割的。和解的工作，对赎罪的关注，是在于赎罪，而不是他的复活，而是在于赎罪。通过他儿子的死来实现，罗马书 5:10。通过十字架，以弗所书 2:16。通过十字架上的血和他的肉体，通过他的死亡，歌罗西书 1:20.22。在一处，保罗确实提到耶稣的复活是和解的基础。

罗马书 5:10 在他的和解工作中既包括他的死亡也包括他的复活。因为我们作仇敌的时候，尚且藉着他儿子的死得与神和好，何况既已和好，就更要因他的生命得救。然而，根据这段经文把基督的拯救成就分为他的死亡和复活，是错误的。

相反，施莱纳是正确的。罗马书 5:11，让人想起罗马书 4:25。基督的死亡和复活在实现救赎方面是不可分割的。范围。

基督的和解救赎工作如此伟大，以至于它在多个层面上发挥作用。个人、团体和宇宙。个人和解将罪人逐一带入上帝的家庭。

集体和解使上帝与组成教会的人群之间达成和平。格雷厄姆·科尔的评论非常精辟。敌意让位于拥抱。

宇宙和解的作用是，将万物统一在他里面。天上的万物和地上的万物，以弗所书 1:10 。这是怎么发生的？再次引用，因为上帝本性一切的丰盛，都喜欢住在基督里面。既然藉着他在十字架上所流的血成就了和平，便藉着他叫万物，无论是地上的、天上的，都与他和好了，歌罗西书 1:19，20。这种宇宙的统一为上帝的宇宙带来了和谐或和解。

它涉及权力的征服（歌罗西书 2:14）和教会的统一（以弗所书 2）。但这种宇宙和解不是普救论，普救论与圣经的真理相矛盾。并不是每个人都会得救。方面。

保罗区分了和解的两个不可分割的方面。首先，基督在十字架上，一个空坟墓上独特的和解成就，是和解的基础。其次，和解也包括基督徒宣扬和解的赎罪。

上帝赐给我们和解的使命。祂将和解的信息托付给我们，哥林多后书 5:18-19。我们可以分别称这些客观方面和主观方面为和解。客观上，耶稣的拯救工作是和解。

主观上，人们需要相信才能得救。上帝让我们成为基督和解的使者。再说一遍，哥林多后书 5。我最喜欢的评论家道格拉斯·穆 (Douglas Moo) 在区分或不分离这两个方面方面方面取得了健康的平衡。

引用保罗的话，和解有两个方面或时刻。通过基督在十字架上完成和解，以及信徒接受已完成的工作。当然，虽然焦点可以放在其中一个时刻或另一个时刻，但上帝的和解活动最终是一个行为。

而在本节经文罗马书 5:10 中，我们看到了整个过程。上帝也和好了吗？圣经从来没有说过上帝与我们和好了。然而，许多人得出结论，大多数深入思考过这个问题的人都认为，他已经和好了，这比让我们与他和好更为基本。

我需要说清楚。我们需要与上帝和解，因为我们有罪，与上帝疏远。他不需要与我们和解，因为他做错了。

他不会做错事。他是圣洁的。但我们的罪是否也构成了上帝方面的障碍？那么，他也需要与我们和解，因为我们的罪和对他的敌意？著名的新约学者霍华德·马歇尔写道，作为对人类罪孽的积极回应，最终审判的现实是罪人需要被拯救的困境中绝对核心的部分。

这确实是圣经的出发点。当然，我们的罪孽是造成困境的原因，无论是从我们的角度还是从上帝的角度。但假设我们的罪孽对上帝没有影响是错误的。正如约翰·斯托得解释的那样，引述：每当新约中出现和解这个动词时，要么是上帝作为主语，他使我们与他和解，要么如果动词是被动语态，就是我们，我们已经与他和解了。

上帝从来都不是对象。从来没人说过基督使我们与天父和解。从形式上和语言上来说，这是事实。

但我们必须小心，不要在神学上对此做过多的阐释。认为上帝与我们之间的障碍（这需要和解）完全在我们这边，这是错误的。因此，我们需要和解，而上帝不需要。

诚然，我们是上帝的敌人，在内心深处对他怀有敌意，但敌意是双方的。上帝与我们之间的墙或障碍既是由我们对他的反叛构成，也是由他因我们的反叛而对我们发怒构成。如果我们能想象一场婚姻争斗，其中一方是完全无辜的，我们也许能想象，也许不能想象。

我知道有些人的情况基本就是如此。我想说明的是，敌意是存在的，双方都需要处理，即使是在人际关系中也是如此。Doug Moo 对此表示同意。

保罗的意思可能只是说，我们这些叛逆的罪人是对上帝的敌意，违反了上帝的律法，用别的神来代替上帝。但正如保罗在这封信中反复强调的那样，罗马书 1:18、3:25，上帝也是敌意的，我会用引号说，上帝是对我们怀有敌意的，这是理所当然的。我们的罪理所当然地招致了他的愤怒，这是对我们宣判的。

罗马书 1:19 和 32。在审判之日高潮执行，2:5。那么，保罗在这里提到的敌意，罗马书 5:10，可能包括上帝对人类的敌意以及人类对上帝的敌意。

在基督之外，人们与上帝为敌。而在和解中，这种地位或关系就会改变。我们从上帝的敌人变成了他的孩子，罗马书 8:14-17。

Moo 的结论在罗马书的大背景下是正确的，在罗马书 5:9 和 10 的直接背景下也是正确的。如果我们要得救，上帝和人类都需要和解。神奇的是，基督的工作影响了上帝自己。

上帝与上帝和解。我说神秘是有原因的。假装比我们更了解上帝的事情对我们来说是不好的。

莱昂·莫里斯提醒我们，我们只是部分理解了上帝与我们和解的原因。我是这样说的。我们被放在自己的位置上是件好事。

骄傲的神学在神的国度里没有立足之地。哦，天哪。如果这些真理不能让我们谦卑下来，让我们成为敬拜者，让我们理解那些没有主而做出愚蠢和可怕事情的罪人，那么我们就有麻烦了，因为也许我们已经忘记了神对我们的恩典。

莱昂·莫里斯 (Leon Morris) 在他的罗马书注释中写道，因此我们可以说上帝是和解的。当我们将这个词用在上帝身上时，可能有必要，事实上有必要，谨慎使用这个词。但是，这不就是我们所有的语言吗？当我们说上帝与人和解时，这并不意味着由于各种不完美，他完全改变了对人类的态度。

相反，这是我们表达信念的摸索方式：尽管上帝以最强烈的方式反对各种形式的罪恶，因此人类受到谴责，但当人和解实现时，当人与上帝之间建立和平时，谴责就会消除。上帝现在不再将人类视为他神圣和正义愤怒的对象，而是视为他爱和祝福的对象。圣奥古斯丁说过这句话，就像他说过许多令人难忘的话一样：这就是福音的奇迹，当上帝因我们的罪而恨我们时，他却在他的儿子里爱我们。

那么，上帝使我们与他和好，是他同时但合乎逻辑地先于我们与他和好的一种反射行为。在下一讲中，我们将探讨这六幅圣经图画中的另一幅，基督救赎工作的主要图画，即救赎。

这是罗伯特·彼得森博士关于基督救赎工作的教学。这是第 14 课，9 项救赎工作，基本结果，第 3 部分，五旬节，耶稣的代祷和第二次降临，基督救赎工作的六幅图画，替代，胜利，牺牲，恢复，救赎，和解，第 1 部分，和解。