**罗伯特·彼得森，基督的救赎工作，
第 12 课，救赎事件，第 4 部分，耶稣的
复活，基本结果，第 1 部分，耶稣的升天**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于基督救赎工作的教学。这是第 12 课，基督的 9 个救赎事件，第 4 部分，耶稣的复活，基本结果，第 1 部分，耶稣的升天。

我们继续研究基督的救赎事件以及主耶稣基督复活的救赎意义。

因为基督还活着，信徒们已经重生。他们在今生与基督的复活联合，并被圣灵赋予新生命。我们还没有在末日从死里复活。

这取决于耶稣的复活。我们的复活是我们最终的救赎。我们将在充满圣灵的荣耀、不朽、不朽和强大的身体中复活，在新地球上获得永生。

腓立比书 3:21，哥林多前书 15:42 至 43，以及 52 至 53。为什么这是事实？因为基督为我们的罪而死，并在第三天复活。哥林多前书 15:20 至 22，在坦率地讨论了基督没有复活的灾难性后果之后，我在本系列讲座的前面提到过，这是主用来将我带到他身边的事情之一，还有三位一体的教义。

我对上帝的坦率和诚实感到十分谦卑和惊讶，他说，如果基督没有复活，会有什么结果？基本上，整个根基都会崩塌，这让我对基督和福音产生了信仰。保罗在哥林多前书 15:20 中惊呼，事实上，基督已经从死里复活。他称复活的基督为睡了之人初熟的果子，引自第 20 节。

初熟的果子是旧约中献给上帝的祭品，祭品可以是羊群，也可以是田地里的果实。从敬拜者的角度来看，初熟的果子表明了对上帝的虔诚，承认上帝保佑了我们的羊群或我们的庄稼。从主的角度来看，他的律法告诉他们要献上初熟的果子作为祭品，这是他承诺在初熟的果子之后为他的子民提供食物。因此，耶稣是初熟的果子这一事实意味着还会有更多初熟的果子出现。

耶稣的复活是信徒从死里复活获得永生的原因。哥林多前书 15 :21，22。死既是因一人而来，死人复活也是因一人而来。

在亚当里众人都死了，照样，在基督里众人也都要复活。这是第二个亚当的新创造图景，它当然强调了耶稣从坟墓中复活是我们未来复活的基础。哥林多前书 15:47 至 49。

使徒再次对比了两个亚当。亚当是第一个人，耶稣是第二个也是最后一个亚当。见《哥林多前书》15:47-49。

引用：第一个人来自地球，是尘土之人。第二个人来自天堂。尘土之人如何，凡是来自尘土的人也是如此。

天上的人怎样，凡属天的也怎样。我们既有尘土人的形象，也必有天上人的形象。上帝用地上的尘土造了第一个人，给他起名叫亚当。创世记 2:7 中的“地”一词是adamah 。

上帝的儿子从天上降下来，哥林多前书 15:47，他成了人。保罗教导说，与两个亚当有关的人与他们很相似。

由于亚当的堕落，人类从尘土中降生。我们追随祖先亚当的脚步，犯下罪孽，走向死亡。但在基督里，信徒却来自天堂。

第 48 节，从天上来，意思是扎根于上帝的现实和新造物。保罗的观点是，我们也将拥有天上人的形象。也就是说，我们将像基督一样在复活的身体中复活。

我们将变得像基督，第二个亚当和最后一个亚当。因为他活着，我们确信复活后会获得永生和荣耀。耶稣复活的生命再一次将我们从堕落的影响中拯救出来。

此外，基督的赎罪之死开创了新天新地。耶稣的死亡和复活现在带来重生和永生。它使信徒在末日复活，获得永生。

此外，它还具有宇宙效应。耶稣的复活将开创新的天堂和新的地球。圣经以这样的话语开始：起初，上帝创造了天地。

在圣经的倒数第二章中，它说，我又看见一个新天新地，因为先前的天地已经过去了，启示录 21:1。从圣经的第一节到启示录 21 :1，堕落介入，上帝如何拯救受造物，根据罗马书 8，受造物受到束缚和腐败。答案是，上帝将通过上帝之子的死亡和复活来拯救他的创造物。

歌罗西书 1:19 和 20，保罗赋予基督成为万物和解者的资格。也就是说，保罗将基督的位格和工作结合起来，正如我们在介绍中前面所说的那样，展示了基督论如何影响赎罪教义。因为上帝本性一切的丰盛都喜欢住在基督里面，歌罗西书 1:19。

歌罗西书 2:9 为这段经文提供了启发性的评论。引用道，神本性一切的丰盛都有形有体地居住在耶稣里面。也就是说，这不仅仅是说耶稣，他是圣灵居住的人。

这不是在说这个。而是说当你指向这个人的身体时，你指向的是神的身体。神本性一切的丰盛都居住在他里面。

以肉体形式，以肉体方式。也就是说，他是神的化身。他是神人。

正是因为这句话，上帝才乐意通过他使万物与自己和解，无论是地上还是天上，通过他在十字架上流下的血缔造和平。事件和图画密不可分。上帝画下图画是为了解释事件的意义。

当然，这是和解的画面。最大的问题是，保罗所说的万物是什么意思？上帝乐意通过基督使万物与自己和解。在直接的上下文中，这个表达出现了四次。

因为天上地下万有，有形的、无形的，或是有位的、主治的、执政的、掌权的，都是靠他造的。万有都是藉着他造的，也是为他造的。他在万有之先，万有也靠他而立。

歌罗西书 1 章 16 和 17 节。每次的意思都一样。万物表示一切被造的实体。道成肉身前的圣子创造了万物。

第 16 节，两次。他是永恒的。他存在于万物之前。

第 17 节，他执行天意的神圣工作。在他里面，万物得以维系。因此，在第 17 节中，当第 20 节说他调和了万物时，我们期望意思是一样的。

基督使一切受造之物和解。这一结论得到了下一句话的证实。引述：上帝很高兴通过他使万物与自己和解，无论是在地上还是在天上。

第 20 节。这些话是第 16 节的呼应。天上地下万物都是藉着他造的。

正如基督创造了天地万物，他也使天地万物和解。在这种情况下，基督和解的一切具体包括天使、得救的人类以及天地。当然，一些问题即将出现。

16 节将天上和地上一切可见和不可见的事物解释为“有位的、统治的、执政的、掌权的”，这表明天使参与其中。结束引述。通过这些表达，使徒指定了天使。

比较哥林多前书 15:24、以弗所书 1:21、以弗所书 6:12、歌罗西书 2:15。但基督在什么意义上与天使和好？圣经教导说，未堕落的天使不需要救赎，堕落的天使没有救赎。出于这些原因，学者们说基督与天使和好是他击败和征服他们，以维护他的和平王国。

这里的关键经文是歌罗西书 2:15，在上一节经文中谈到十字架之后，保罗写道，他解除了执政的和掌权的武装，并公开羞辱他们，因为他在祂里面战胜了他们。上帝解除了他们的武装，并公开羞辱他们，因为他在祂里面战胜了他们。祂指的是基督。

我之前提到过，这是一个非常罕见的含糊不清的希腊简单代词，要么是他，要么是它。要么他指的是基督，十字架上的基督，要么它指的是基督的十字架。无论是哪一种，要么是其中一种，另一个都是隐含的。

人类也得到了和解，正如歌罗西书 1:20 后面的两节经文所表明的那样。你们从前与神隔绝，心里与神为敌，因着恶行，如今却藉着基督的肉身之死，得与神和好，都成了圣洁，无可指责，无可指摘，把你们引到自己面前。歌罗西的信徒就是基督所和好的人的典型。

当保罗写道，上帝通过基督使万物，无论是地上还是天上，都与自己和好时，他的意思是信徒得救了，魔鬼被征服了，天地也摆脱了诅咒。我无法改进道格·穆的总结。道格·穆的评论是我最喜欢的他所著书籍的评论之一。

罗马书，哇，他花了十年时间写这本书。歌罗西书和加拉太书，他写的非常扎实。雅各书，这些书都写得很好。

歌罗西书1:20 教导的不是宇宙救赎，甚至不是宇宙救赎，而是宇宙复兴或更新。通过基督在十字架上的工作，上帝已将他所有叛逆的创造物带回到他主权的统治之下。上帝在基督里的工作旨在恢复整个宇宙，尽管它被人类的罪恶所玷污，如罗马书 8:19 至 22 所述。

堕落的人类是和解的主要对象，这一事实从《新约》和本文的后续章节中可以清楚地看出。歌罗西书 1 章 21 节和 20 至 23 节，但将和解工作限制在人类身上是一个严重的错误，并非总是可以避免。结束引用他的《歌罗西书》支柱评论。

基督做了什么来成就这一惊人的壮举，使万物和解？保罗告诉我们，他用十字架上的血成就了和平。他特别提到了基督的十字架。他是否因此想要排除耶稣的复活？不，因为在谈到基督作为和解者的资格之前，他说，他是元始，是从死里首先复生的，第 18 节。

他的意思是，正如我们在之前的讲座中所解释的那样，基督是开始，是上帝新创造的源泉，他是从死里复活的长子，是复活者中地位最高的人。我们得出结论，被钉死在十字架上又复活的基督是和平缔造者。我需要澄清一下。

耶稣调和所有相关事物是否意味着普救论，即拯救每一个人？我的答案是否定的，原因有四个。首先是歌罗西书第 1 章中更接近的背景。在歌罗西书 1:19 和 20 之前和之后，保罗都指出，救赎涉及道德领域的改变。如果歌罗西人没有经历这种改变，他们的罪就不会被赦免。

歌罗西书 1:13 和 21。其次是整封书信的教导。那些参加过我的主日学课程的人会发现，我是在从同心圆开始讲解的，最接近的就是我们讨论的经文周围的经文，然后是章节，然后是书卷，然后是整个新约，然后是整本圣经，如果这些内容与此相关的话。

转到整封书信，在 3:6 中，保罗宣布上帝的愤怒将降临到反叛的人类身上。不是每个人都会得救。将歌罗西书 1:19 和 20 中的所有内容解释为好像保罗在同一封信中自相矛盾，这是错误的。

第三是保罗书信整体的教导。在罗马书第 2 章中，他说失丧的人将承受愤怒、暴怒、患难和痛苦。罗马书 2:8 和 9。在帖撒罗尼迦后书中，引用那些不认识上帝的人将遭受永恒毁灭的惩罚。

帖撒罗尼迦后书 1:8 至 9。第四，如果你愿意的话，请扩大我的上下文同心圆，这是整个新约的教义。耶稣在马太福音 25、46 中警告永恒的惩罚，圣经故事的结尾包括人类在上帝之城之外，启示录 22，在火湖中，遭受第二次死亡，永远与上帝的喜乐隔绝，启示录 21:8 和 22:15。启示录 23 中根本没有每个人都得救的记载。

我们不能重写这个故事来适应我们自己的好恶或先入为主的观念。不，唯独圣经意味着我们始终如一地、刻意地将我们的理性、经验和传统置于上帝启示的圣言之下。启示录 3:14 或许令人惊讶，这是另一段被正确理解的经文，基督在其中开创了新的天地。

在这里，耶稣称自己为上帝创造的开始。虽然大多数解经家认为这是在教导基督是父创造的代理人，但我确信耶稣在这里指的不是最初的创造，而是新的创造。前面我给出了三个理由。

我要举三个理由，第一，以赛亚书65章16节是启示录3章14节中阿们这个词的来源，全本圣经中只有两节经文把阿们理解为一个名字。

紧接着以赛亚书 65:16 节的下一节经文说道：“看哪，我造新天新地，从前的事不再被记念，也不再追想。”因此，由于启示录 3:14 之前的旧约经文，即以赛亚书 65:16，紧接着旧约中第一次提到新天新地，这支持了启示录 3:14 所说的相同想法的结论。其次，启示录 3:14 的下一句话，忠实而真实的见证人，将读者引回到启示录 1:5，其中谈到了忠实的见证人耶稣基督。

启示录中五次使用了见证人这个词。其中三次指的是殉道者和耶稣的人类见证人。只有两处地方提到了耶稣，分别是 1:5 和 3:14。

约翰用这种方式告诉读者要根据 1:5 来解释 3:14。启示录 3:14 进一步解释了 1:5 中基督的称号，它不是在讨论创造，而是在讨论耶稣传讲死亡和复活。启示录 3:14 也讨论救赎，而不是创造。第三，启示录 1:5 中的表达“死人中的长子”让我们回想起歌罗西书 1:18。

他是元始，是从死里复活的长子，歌罗西书前面的话语不是在谈论创造，而是在谈论教会，是上帝新创造的一部分。他是身体（即教会）的头。因此，我们要将启示录 3:14 中耶稣对自己的描述解释为上帝创造的开始，以详细说明 1:5 中他复活的参考，即从死里复活的长子。

一句话，他的复活被视为新创造的开始。这意味着，只有他，他死了又复活了，才是上帝创造的开始。耶稣是死后还活着的人，作为活着的人，他开启了上帝新的创造。

被钉十字架并复活的基督已经开启了新时代。他现在通过重生将永生赐给所有相信他的人。当他再次降临时，他将使他们从死里复活，获得永生和复活的身体。

他的死亡和复活所带来的最伟大的成果之一，就是启示了先知和使徒们所说的新天新地。以赛亚书 65:17，66:22，彼得后书 3:13。基督的救赎工作包含两个基本先决条件。

他的化身和无罪的一生。他的救赎工作的核心和灵魂，他的救赎工作的核心，是他的死亡和复活。现在我们来谈谈他的救赎工作的五个基本结果中的第一个，这些结果也是他的死亡和复活的救赎工作的结果，那就是他的升天。

*《主的升天*》中谈到了基督的升天。天堂是宇宙得以维持和统治的地方和领域。天堂是救赎进入时空世界的地方和领域。

为了使上帝的救恩普世而永恒，道成肉身的圣子，即弥赛亚耶稣，回到了天堂，在那里他可以成为所有信徒的救恩之源。在天堂，通过圣灵的帮助，道成肉身的圣子宣讲上帝的圣言，建立上帝的教会，继续在巴勒斯坦禁区开始的神圣工作。大多数基督徒从未考虑过基督升天的拯救意义。

《希伯来书》的作者向我们讲述了耶稣的升天，以便将我们现在的希望建立在坚实的基础上。《希伯来书》6:19 告诉我们，我们有一种希望，这种希望本身就进入了上帝在天上的同在。信徒的希望建立在最牢固的基础上，因为基督已经升天，并赋予了人们通过以前将人类与上帝分开的面纱接近上帝的特权。

我们现在要满怀希望地生活，有一天我们也能到达基督先我们而去的地方。他是我们的先驱，他的升天也为我们开辟了一条道路，让我们能够居住在上帝的天上。正如他已经死去、复活和升天一样，我们也将与他一起进入天父的天家，约翰福音 14 :1 至 3。希伯来书 6 章也许是圣经中最著名的警告段落。

然而，人们并不了解，紧接着这段经文的是一段强有力的保存经文，希伯来书 6:19 和 20 是这段经文的结论。我们有这个希望，就像灵魂的坚固锚，这个希望进入了帷幕后面的内心世界，耶稣作为我们的先驱者进入了那里，他按照麦基洗德的等次永远成为大祭司。为了总结基督升天的拯救意义，我再说一遍，基督徒很少想到这个主题。

首先，升天是基督的工作。称升天为基督的工作合适吗？这个问题的出现是因为，在升天的记载中，主要角色似乎是天父。路加说，在路加对升天的记载中，基督被带走并被举起来。

这两个动词都具有所谓的神圣被动语态，这意味着虽然没有明确说明谁在做这个动作，但动作的上下文和类型暗示是上帝复活了，是上帝将他的儿子送回天堂。上帝是升天的主要参与者这一观点也出现在使徒行传 5:30 和 31 以及提摩太前书 3:16 中。然而，正如谈论三位一体上帝时经常出现的情况一样，事情并没有那么简单。

在约翰福音中，耶稣本人将升天说成是他传道的下一步。引用约翰福音 20:17 中的“我还没有升到我父那里去”。此外，保罗和希伯来书的作者将升天描述为基督的行动。

保罗在以弗所书 4:8 中说，他升上了高天，又有一位大祭司升入高天，希伯来书 4:14。在所有这些例子中，基督本人都是在升天事件中积极行动的人。鉴于这两个重点，最好的做法是将升天理解为三位一体的合作工作。

父将基督举起，使他高升天上。基督自己则按照父的旨意升天，穿过天界。虽然圣经没有明确说出来，但基督是圣灵的化身，因此可以假设圣灵赋予了耶稣升天的力量。

从三位一体的观点来看，升天可以被理解为基督的作为。虽然我们不应该忘记圣父的行为和隐含的行为，但圣经并没有这么说。我总是试图将圣灵与升天区分开来。

因此，升天也是耶稣拯救工作的一部分。升天是基督其他拯救工作的关键。当我们从整体上看待基督的拯救工作时，升天的基本意义在于它与其他拯救事件相关的功能。

升天证实了基督先前所作所为的真实性，是后续工作的前奏和先决条件。基督的升天证实了他就是他自称的那个人。他确实是神的儿子，来到世上拯救罪人并恢复创造，而证明这一点的事实是，他从死里复活后，升天并来到神面前统治。

在约翰福音 6 章中，耶稣说：“你们若看见人子升到他以前所在的地方，又如何呢？”升天也是基督随后拯救工作的先决条件。会议、五旬节、代祷和第二次降临。从诗篇 110.1 和使徒行传 2.33 至 36 可以清楚地看出，基督必须升天才能坐在父的右边，从而开始他在天上的会议或坐席。

因此，基督通过升天，得以成为万物之王，直到万物完全臣服于他。基督升天也是在五旬节差遣圣灵的必要条件。基督在约翰福音 16:7 中明确地表达了这一主张。我实实在在地告诉你们，我去是与你们有益的。

因为如果我不离开，帮助者就不会来找你们。但如果我去了，我会派他来找你们。基督升天后，从父那里得到了圣灵，然后作为伟大的先知、祭司和君王，将圣灵倾注在他的教会身上作为祝福。

圣经经常将基督升天、然后是宣讲、坐在上帝的右边等观点结合在一起。基督的代祷也要求他升天。

基督只有先离开才能再来。首先，代祷。基督只有按照天上的麦基洗德的等次永远担任祭司，才能在天上履行他的天职。

也就是说，他必须从地上移到天上。甚至他的第二次降临也取决于他的升天，因为除非他首先离开地球回到他开始的地方，否则他不能再来。彼得说，他所说的这位耶稣，天上必须留他，直到万物复兴的时候，使徒行传3:21。虽然我们无法完全理解上帝计划的奥秘，但它确实要求耶稣升天，一旦到了那里，就统治和赋予教会权力，以便上帝的国度得以传播。

基督的升天拯救了教会，因为除非耶稣先升天，在那里就位，否则教会从耶稣那里得到的一切好处都是不可能的。升天和基督的完美牺牲。升天对于基督完成祭司的工作至关重要。

这使他有资格担任更高级的祭司，并让他能够在天上献上他在地上完成的祭祀。耶稣升天超越了尘世，能够将他的祭祀带入天上的圣所，而地上的圣殿、帐幕和圣殿只是影子。旧约中的祭祀直到祭品呈现在上帝面前才算完成。

因此，我们应该期望，这也适用于基督在十字架上献出的完美牺牲。基督通过升天实现了这一点，他穿过天幕，来到天父面前，在天上的圣所中展示了他在十字架上所完成的一切。因此，我们区分了他的牺牲的完成和他的祭司职责的完成，即在天父面前将完成的牺牲呈现在地上，而这需要他的升天。

对耶稣升天的救赎意义的一个非常有益的理解是升天和神的和解。升天将人类与上帝的和解提升到一个新的水平。在创世记 3 中的堕落之后，亚当和夏娃因他们的叛逆而被赶出了上帝的面前。

虽然我们知道上帝接纳了他们，因为他给了他们第一个救赎的承诺，但他们在伊甸园享受的最甜蜜的团契已成为过去。虽然上帝在旧约中继续屈尊与他的子民以色列互动，但由于罪恶将圣洁的上帝与不义的子民分开，最亲密的关系是不可能的。通过他的化身、生命、死亡和复活，基督摧毁了罪恶的力量，并净化了人们，使他们摆脱了阻碍与上帝建立亲密关系的邪恶。

奇妙的是，这甚至延伸到了旧约以色列。希伯来书 9.15 说基督的牺牲是如此有效，以至于它与罪恶的牺牲有关，对不起，它与律法下犯下的罪恶有关。这太神奇了。

因此，耶稣的牺牲在实际完成之前就已经生效，因为上帝预先将它应用到他的子民身上。当然，对于我们其他人，除了那些在十字架上相信的人，上帝是事后才应用它的。尽管如此，在伊甸园享受的团契从未完全恢复，然后基督升入天堂，带着他在化身时拥有的完整人性，使徒行传1:11。到达那里后，基督成为人类的先驱，希伯来书 6:19 和 20。

通过基督的升天和随后的拯救事件，他做了一切必要的事情来重建人性和神性之间的亲密关系。他废除了上帝与他的子民之间的一切隔阂。这是人类的巨大希望和保证之源，因为我们自己，我们人类中的一位，已经升天到了上帝的右手边，从而为我们与上帝建立完全关系开辟了道路。

这是上帝计划的奇妙之处，也是上帝通过他的儿子和圣灵在历史中实现他的计划的奇妙之处。自伊甸园时代以来，这种亲密关系就不可能实现。只有基督作为完美的人，神人，才能实现它。

只有作为新地球上复活的圣徒，上帝的子民才能充分享受这种团契。但即使现在，我们的团契也与天父和他的儿子耶稣基督有关。约翰一书 1:3。这只有因为基督死了并升到上帝的右手边才有可能。

约翰一书 2:1 和 2。我们的主已经升天。基督以完全人性的形象来到世上，过着忠诚无罪的生活，顺服上帝，直至死在十字架上，并战胜死亡。他已升天，坐在天父的右手边，统治他的创造物。

他已从地上的事工转向天上的事工，目前他正在为他的人民谋福利。在讨论了升天的荣耀之后，我们将在下一讲中探讨他的天上事工。阿门。

这是罗伯特·彼得森博士关于基督救赎工作的教学。这是第 12 课，基督的 9 个救赎事件，第 4 部分，耶稣的复活，基本结果，第 1 部分，耶稣的升天。