**Доктор Роберт А. Петерсон, Церковь и последние вещи,
Сессия 12, Смерть и промежуточное состояние**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении о доктринах Церкви и последних вещах. Это сессия 12, Смерть и промежуточное состояние.

Мы продолжаем наше изучение последних вещей. Мы ввели эсхатологию, размышляя о двух веках, настоящем веке и грядущем веке, новозаветном царстве Божьем в его трех измерениях, его инаугурации во время земного служения Иисуса, его расширении в его правлении по правую руку от Бога и его кульминации еще в будущем. Затем, самый важный отдельный вклад исследований Нового Завета в последние вещи, возможно, за весь 20-й век, это уже и еще нет. Извините за каламбур, но уже, библейский теолог из Принстона Герхардус Вос имел эти принципы, хотя изобретение их приписывается Оскару Кульманну в его трудах.

И действительно, он это имел, но не раньше, чем это сделал Принстонец, не раньше Воса. Далее, Смерть и промежуточное состояние. Согласно писанию, смерть не естественна, а противоестественна.

Согласно 1 Коринфянам 15:26, мы читаем, что последний враг, который будет уничтожен, — смерть. Смерть — наш враг. Враг.

Откровение 14:13, в контексте отрывка, где говорится об аде и нечестивых, не имеющих покоя ни днем, ни ночью, когда они находятся в этой ситуации, когда они находятся в этом месте и состоянии, Откровение 14:13, и я услышал голос с небес, говорящий: напиши это: блаженны мертвые. Вот это странное утверждение. Воистину счастливы мертвые.

Ты шутишь? Тебе нужно продолжать читать. Блаженны мертвые, которые умирают. Блаженны мертвые, которые умирают.

Это одно и то же. Нет, не то. Блаженны мертвые, умирающие в Господе отныне.

Союз со Христом не прекращается со смертью. Верующие умирают в Господе. Союз со Христом нерушим, и наш союз с ним неразрывен, и он простирается за пределы этой жизни в следующую.

Воистину блажен дух, который упокоится от трудов своих, ибо дела их следуют за ними. Нечестивые не имеют покоя ни днем, ни ночью в аду, но испытывают мучение во веки веков за вино, которое пьют; они испытывают вино гнева Божия, налитое в чашу гнева Его, и будут мучиться день и ночь во веки веков. Напротив, праведники будут иметь покой вовек.

Праведники, даже в смерти, побеждают последнего врага через единение со Христом, потому что они умирают в Господе. Это уже преодоление. Еще не преодоление, конечно, в воскресении тела.

Согласно Писанию, смерть не естественна, а противоестественна. Это последний враг. 1 Коринфянам 15:26.

Хотя даже сейчас в уже верующие умирают в Господе и действительно счастливы. Смерть и страх смерти являются результатом греха. Бытие 2:17 предупреждает о наказании за грех.

Бытие 2:17. Господь говорит Адаму, что от дерева твоего ты можешь есть в контексте всякого дерева в саду садовом. Полное утверждение, все позитивы, один запрет.

От всякого дерева в саду ты будешь есть, а от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь. Бытие 2:17 предупреждает о наказании за грех. Смерть.

Бытие 3:19 объявляет смертный приговор. Адам и Ева глупо прячутся от Бога, который ищет их. Это потрясающе.

Он ищет их. Он сказал, что говорит человеку Бытие 3:19 в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо ты прах. И в прах возвратишься.

Это предупреждение, извините, объявление смертного приговора Адаму и Еве. Исполнение приговора дано в Бытие 3:8. И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня. И скрылись Адам и жена его от лица Господа.

Они немедленно умерли духовно, и они спрятались от Бога. Со временем, потому что Бог хотел, чтобы они размножили землю, расу. Со временем они умерли физически, немедленная духовная смерть.

Мы думаем, что прощение и духовная жизнь уже находятся в Божьем противостоянии с ними и обещании Искупителя. Бытие 5:5. Таким образом, всех дней жизни Адама было 930 лет. И он умер.

Бытие 17 свидетельствует о том, что Бог дает предупреждение о наказании за грех — смерти. Бог объявил смертный приговор Адаму и Еве в Бытие 3:19. Исполнение приговора произошло в 38.

Мы оба наши прародители, спрятанные от Бога. Я думаю, что смерть Евы не упоминается конкретно. Но Адам в Бытие 5 :5 его физическая смерть.

Смерть и страх смерти являются результатом греха. Страх смерти является результатом греха. Евреям 2:15.

На самом деле, позвольте мне обратиться к 1 Иоанна 4. Потому что в Послании к Евреям дается решение. В 1 Иоанна 4 говорится 4:18.

1 Иоанна 4:18. В любви нет страха, в любви Божией. Но совершенная любовь изгоняет страх.

Ибо страх связан с наказанием. А кто боится, тот несовершен в любви. Любовь тем совершенна, что мы имеем дерзновение в день суда.

Потому что каков он, таковы и мы в мире. Христианам совершенно нормально беспокоиться о своей смертности. Нам не нужно притворяться сверхдуховными существами.

Мы не такие. Кто хочет умереть в смысле оставить семью, друзей, церковную семью, может быть, даже работу или другие приятные вещи, хобби или жизнь? Конечно, мы хотим быть со Христом.

Павел называет это гораздо лучше в Послании к Филиппийцам, глава 1. Но беспокойство о своей смертности и смерти естественно. Что это за страх, который изгоняет совершенная любовь? Это страх наказания. Это страх суда.

Нам не нужно этого бояться. Потому что Бог любит нас в своем сыне, и он изгнал этот страх смерти, который подразумевает наказание. Евреям 2:14 и 15 объясняют дальше.

Поскольку, следовательно, дети, в контексте двух предыдущих стихов из Исаии, это означает что-то вроде избранных, что-то вроде этого, разделяют плоть и кровь, сам Иисус также принял то же, что и сын, плоть и кровь, чтобы смертью лишить силы имеющего державу смерти, то есть дьявола, и избавить всех тех, которые из-за страха смерти были подвержены пожизненному рабству. Люди боятся смерти, и я говорю не только о смертности. Они боятся встречи с Богом в глубине своих сердец.

Они боятся суда Божьего. На самом деле, если они боятся, это хорошо, потому что это может привести их к Евангелию. Но Христос пришел и разделил человечество.

Он стал представителем, разделив кровь и плоть по-гречески буквально, хотя вы не можете перевести это таким образом на принимающий язык, который не говорит кровь и плоть. Он говорит плоть и кровь, так что так оно и есть. Так как, следовательно, дети разделяют плоть и кровь, то и сам он также причастился тех же вещей, плоти и крови.

Почему? Итак, он мог умереть и через смерть сделать две вещи в этом отрывке: уничтожить дьявола и освободить народ Божий. Иисус позволяет нам преодолеть страх суда смерти и наказания смертью благодаря своей благодати и нашей вере в него. Более того, смерть является как духовной, так и физической.

Ефесянам 2:1-3 : Я думаю, что это величайший отрывок, посвященный нашим трем врагам: миру, плоти и дьяволу. Вы были мертвы по преступлениям и грехам вашим, в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего, по воле князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления, между которыми и мы все жили некогда по нашим плотским похотям, исполняя желания плоти и ума, и были по природе чадами гнева, как и остальное человечество. Ну, получатели этого письма, будь то циркулярное письмо, пришедшее в Эфес и другие города, или только в Эфес, независимо от этого, верующие были очень даже живы.

Как он может сказать, что вы были мертвы по преступлениям и грехам, в которых вы некогда ходили? Он снова говорит это в стихе 5: когда мы были мертвы по преступлениям нашим, он имеет в виду, что они были духовно мертвы. Они были лишены жизни Божией. Они не имели вечной жизни в своих смертных телах.

Это один из отрывков воспоминаний Павла. Он говорит с ними сейчас об их прежнем состоянии. Как мы видели в Иоанна 5:24-29, смерть бывает как духовной, так и физической. Те, кто слышит слова Иисуса и верит в пославшего его, уже знают, что Иисус в большой степени является открывателем Отца.

Если вы слышите слово Иисуса и верите, вы верите в Отца. Иисус говорит, что они переходят от смерти к жизни. Они духовно воскресли сейчас, но это подождет. Это ждет последнего дня, когда по голосу сына человеческого те, кто были в своих могилах, выйдут те, кто делал добро, для воскресения жизни, те, кто делал зло, для воскресения суда.

Смерть и страх смерти являются результатом греха. Смерть бывает как духовной, так и физической. Хороший логический шаг — поговорить о промежуточном состоянии.

Писание учит о трех состояниях. Настоящее состояние жизни в теле, промежуточное или временное состояние, когда мы противоестественно отделены от наших тел, и вечное состояние или конечное состояние. Настоящее состояние, промежуточное состояние, конечное состояние.

Настоящее состояние, промежуточное состояние, вечное состояние. Вот так. Мы хотим поговорить о настоящем состоянии, промежуточном состоянии, то есть для верующих и для неверующих.

О последнем Писание говорит очень мало. Я насчитал один, может быть, два отрывка. Когда Библия говорит об аде, это почти всегда конечное состояние для потерянных.

Но начнем с более радостных учений, а это нынешнее состояние, промежуточное состояние, я имею в виду, верующих. Луки 23:43. Ах, да.

Это необычное место для евангелизации, но... На кресте Иисус приводит одного из своих ближних на кресте и другого креста к вере. Луки 23, 39. Один из повешенных преступников злословил Его, говоря: не Ты ли Христос? Спаси Себя и нас.

Другой же унимал его и говорил: или ты не боишься Бога, когда и сам осужден на то же? И мы справедливо, потому что достойное по делам нашим принимаем. А Он ничего худого не сделал. И сказал: Иисус! помяни меня, когда приидешь в Царствии Твоем.

Это будет конечным этапом царства. Царство исполнилось в своей полноте. И сказал ему: истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю.

Некоторые пытаются обойти это, цитируя Псалом 90, а затем 2 Петра 3. О, день с Господом подобен тысяче лет. Нет, это не то, что происходит, как показывает Говард Маршалл в своем комментарии к Луке. Нет, Иисус говорит об этом дне. В то время как их тела оставались на крестах, их нематериальная часть пойдет к Господу.

Вот, рай. Другой межзаветный путь, и на этот раз речь о слове, речь о блаженстве. Промежуточные небеса.

Сегодня ты будешь со мной в раю. Разве Библия не говорит о том, что наши души будут с Господом? Иногда. Наши духи? Да.

Но обычно он просто использует личные местоимения. Здесь, ты будешь со мной сегодня в промежуточных небесах. Верующие испытывают промежуточные небеса.

Откровение 6-9 — одно из мест, где в этом отношении используется слово душа. Когда он снял пятую печать, то есть агнца, я увидел под жертвенником души убиенных за слово Божие и за свидетельство, которое они имели. Они вопияли о мщении.

Это еще не время воскресения. Это промежуточное состояние, и Иоанн видит души. Он не мог видеть нематериальные части мучеников, верующих, которые умерли за Господа.

Здесь используется слово «души». В Евреям 12:23 используется слово «духи» для обозначения той же реальности. Сравнивая Ветхий и Новый Заветы, опыт Синая и дарование закона с новым заветом.

Вы приступили к горе Сион, стих 22, к граду Бога живого, к небесному Иерусалиму и тьмам Ангелов в праздничном собрании, к собору первенцев, написанных на небесах, к Богу, Судии всех, и к духам праведников, достигших совершенства, и к Иисусу, Ходатаю нового завета, и к крови кропления, говорящей лучше крови Авеля. Вы приступили к духам праведников, достигших совершенства. Откровение 6-9, души.

Евреям 12:23, духи. Но все же, так души и духи используются этого. У нас есть тела и материальные части.

У нас есть нематериальные части, иногда называемые душой, иногда называемые духом. Думаю ли я, что мы можем иногда различать их в Писании? Да. Думаю ли я, что это разные части нашего состава? Нет.

Я не думаю, что вы можете это показать. И даже если бы вы могли, Библия ничего с этим не делает, поэтому мы должны быть осторожны в этом отношении. Я скажу вам, что нормальное положение дел, однако, заключается в том, что тело и душа вместе.

Так были созданы Адам и Ева. Таковы мы сейчас. И таковы мы будем всегда.

Бестелесное духовное существование в промежуточном состоянии, с точки зрения библейской истории и теологической антропологии, является ненормальным и временным. Быть вне тела ненормально. Но оно существует.

И согласно Филиппийцам 1:23, это лучше, чем быть живым в теле в каком-то смысле или чувствах. О чем это говорит? Павел размышляет. Он в тюрьме.

Он размышляет, пойдет ли он к Господу или его освободят и он продолжит служить Господу. Я не знаю, что выбрать, говорит он. У обоих есть свои преимущества.

Я терзаем между тем и другим. Желание мое разрешиться и быть со Христом, потому что это несравненно лучше. А оставаться во плоти нужнее для вас.

Убежденный в этом, я знаю, что останусь и буду продолжать со всеми вами для вашего прогресса и радости в вере, чтобы во мне вы имели достаточно поводов для хвалы во Христе Иисусе, потому что я снова приду к вам. Быть вне тела, извините, оставить тело, эту жизнь, и быть со Христом, он называет гораздо лучше. Я хочу, чтобы вы сейчас вспомнили младшую школу.

Степени прилагательных. Положительная, это то, что мы забываем. Сравнительная, превосходная.

Хорошо, лучше, лучше всего. Если лучше быть с Господом в промежуточном состоянии, то хорошо сейчас знать Господа в наших телах. Иметь вечную жизнь в смертных телах, Римлянам 8. Это лучше, чем альтернатива, не иметь вечной жизни в смертных телах, быть потерянным.

Но разрешиться и быть со Христом гораздо лучше, говорит Павел. Как это может быть? Как может быть лучше быть ненормально отделенным от своего тела? Это хороший вопрос. Два ответа.

Согласно Евреям 12:23, прийти к духовной горе Сион, прийти к небу, промежуточному небу, значит прийти к духам праведников, достигших совершенства. В промежуточном состоянии грех будет делом прошлого. Мы будем без наших тел.

Но можете ли вы представить, что вы никогда не подумаете о греховной мысли? Никогда не произнесете ни одного греховного слова. Никогда не совершите ни одного греховного поступка. Я буду честен, я не могу.

Но давным-давно я решил, что мое воображение — не мой канон. Библия — мой канон. Я не могу представить себе начало или конец как следует.

Это нормально. Это все в порядке. Я верю Библии вопреки моему воображению или несмотря на его отсутствие.

Обратите внимание, как личные местоимения снова используются для промежуточного состояния. Лука 23, сегодня ты будешь со мной в раю. Здесь я желаю уйти и быть со Христом, потому что это намного лучше, чем даже быть живым сейчас и жить для Христа, знать Христа.

Использование местоимений даже чаще, чем слов душа или дух для обозначения промежуточного благословенного существования, говорит о непрерывности личности, о личностности. Мы можем существовать без наших тел. Это необычно.

Это временно. Но мы можем. Те, кто верит в мортализм , что когда ты умираешь, это твой конец.

Некоторые христиане придерживаются этого, а затем они придерживаются воскресения из тела в конце, воскресения тела в конце. Я думаю, у них проблема с непрерывностью личности. Но промежуточное существование, в котором те же личные местоимения используются по отношению к людям без их тел, стремится к непрерывности личности и нашего бытия личностями, непрерывности личности.

Возможно, величайший отрывок о промежуточном состоянии верующих — 2 Коринфянам 5. Я не решил все проблемы в этом отрывке, и есть споры о том, что происходит, но это действительно ясно для меня. Итак, 2 Коринфянам 5:6 Итак, мы всегда благодушествуем. Мы знаем, что пока мы дома в теле, снова личные местоимения, мы далеки от Господа.

Ибо мы ходим верою, а не видением. Мы не можем видеть Господа. Дважды в 1 Петра 1 говорится об этом.

Мы не можем видеть Иисуса сейчас. Да, мы полны мужества, и мы предпочли бы быть вне тела и дома с Господом. Это кажется ясным учением о продолжающемся существовании людей без их тел в промежуточном или временном существовании.

Итак, будь мы дома или вдали от дома, мы ставим своей целью угождать Ему. Всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить соответственно тому, что он делал, живя в теле, доброе или худое. Писание учит о промежуточном состоянии для верующих.

Я хочу быть ясным. Он учит этому. Он дает о себе знать, я надеюсь, на христианских похоронах, проводимых верующими пасторами, но это не главная христианская надежда.

Мы исповедуем эту реальность. Мы грустим на похоронах, и все же мы горько-сладки на похоронах, потому что наш усопший брат или сестра с Господом. Они без греха и они с Господом во всех этих отрывках за отрывками.

Лука 23, будешь со Мною в раю. Филиппийцам 1 Я хочу разрешиться и быть со Христом. Гораздо лучше.

2 Коринфянам 5:8 быть вне тела — значит водвориться у Господа. Это присутствие Христа. Непосредственное присутствие Христа во славе делает промежуточное состояние намного лучше настоящего.

Но это не самое лучшее. Вспомните снова эту школьную чушь. Хорошо.

Лучше. Лучше всего. Лучше всего воссоединиться со своим телом.

Быть воскрешенным из мертвых. Быть полностью освященным. Внешне усыновленным Богом с самыми крепкими объятиями, которые вы когда-либо видели.

И так далее и тому подобное. Оправданный перед людьми и ангелами. В любом случае, вы можете представить себе спасение.

Призванные Иисусом, придите , благословенные Отцом Моим. Наследуйте Царство, уготованное вам прежде создания мира. Матфея 25.

Овцы и козлы. Может быть, это стих 34 — что-то вроде того.

Это самое лучшее. Это не самое лучшее. Даже промежуточное состояние не самое лучшее.

Итак, я хочу поместить это промежуточное состояние в более широкий контекст воскресения тела. А как насчет промежуточного состояния для неверующих? Если Библия — это небольшой урок теологического метода. Если Библия ничего не сказала об этом.

Я бы сказал, что Библия ничего об этом не говорит. Поэтому я собираюсь тщательно систематизировать и рассуждать на основе того, что мы знаем. Я бы сказал, предположительно, нематериальная часть неверующих отделяется от их тел в момент смерти, и они отправляются на промежуточный суд.

Промежуточный ад. Нам не нужно гадать. Притча о богаче и Лазаре учит этому.

Лука 23. Это еще один отрывок, который учит о промежуточном состоянии праведников. Фактически, он учит о промежуточных состояниях как спасенных, так и неспасенных.

Обратите внимание, что это промежуточное состояние, а не конечное. Я видел книги, в которых утверждалось, что это конечное состояние. Это неправильно.

Да, мы можем использовать некоторые из этих принципов, чтобы понять конечное состояние, но это неправильно. Луки 16:19 и 31. Это не притча, потому что в ней используется имя.

Я не уверен, откуда взялся этот принцип, но он неверен, потому что в нем повсюду написаны параболические черты. Луки 16:19 19 Все еще не могу добраться до Луки 16:19-31 Был один богатый человек, одевавшийся в порфиру и виссон и каждый день пиршествовавший блистательно.

У его ворот лежал бедняк, которого, по-видимому, даже не мог туда дойти, по имени Лазарь, а не брат Марии и Марфы. Просто еще один человек, и имя может иметь значение. Оно означает того, кого Бог помогает покрыть язвами, кто желал напитаться тем, что падало со стола богача. Более того, даже псы приходили и лизали его язвы.

Это нехорошо. Это не маленькие французские пудели или домашние собачки. Это дикие животные.

Бедняк умер и отнесен был ангелами к Аврааму. Умер и богач и погребен. И в аде, то есть по-гречески, находясь в муках, он поднял глаза и увидел вдали Авраама и Лазаря рядом с ним.

Прости меня. И воззвал он: отче Аврааме, умилосердись надо мною и пошли Лазаря, чтобы омочил конец перста своего в воде и прохладил язык мой, ибо я мучусь в пламени сем. Но Авраам сказал: чадо! вспомни, что ты получил уже доброе твое в жизни твоей, а Лазарь — злое.

Но он здесь утешается, а вы страдаете. И сверх всего этого между нами и вами утверждена великая пропасть, чтобы перешедшие отсюда к вам не могли. И оттуда к нам не переходят.

И сказал он: тогда прошу тебя, отче, пошли его в дом отца моего, ибо у меня пять братьев; пусть он предупредит их, чтобы и они не пришли в это место мучения. Но Авраам сказал: у них есть Моисей и пророки; пусть слушают их.

И сказал человек: нет, отче Аврааме, но если кто из мертвых придет к ним, покаются. Он же сказал ему: если Моисея и пророков не слушают, то если бы кто и из мертвых воскрес, не поверят.

Это сильный отрывок. Это притча. Я не знаю, кто сказал, что притчи не могут учить доктрине.

Я не знаю, кто это придумал, но это неправда. Мы должны быть осторожны. Отцы церкви ужасно аллегоризировали притчи.

Французский, немецкий, либеральный исследователь Нового Завета Адольф Юлихер добился больших успехов в своих книгах о притчах. Но он не занимался аллегориями. Но его принцип, что каждая притча имеет только один смысл, также не является библейским.

Возможно, некоторые притчи имеют только один смысл. Но это должно быть решено экзегезой притчи. Они могут иметь два, три или более смыслов.

Одна хорошая книга о притчах. В ней говорится, что есть один главный момент для каждой притчи, каждой фигуры, главная фигура в притче. В любом случае, здесь мы имеем промежуточное состояние как спасенных, так и потерянных.

Мы знаем, что богач не был спасен. Он хочет, он в огне. В отрывках об аде огонь говорит о страданиях и наказании.

Я мучаюсь в этом пламени, говорит он. И он хочет, чтобы отец Авраам, который является фигурой Бога в притче, послал кого-то из мертвых, чтобы предупредить его братьев, чтобы они не пришли в это место мучений. Лазарь, как подразумевается, верующий.

Его имя означает тот, кому Бог помогает. И в этой жизни у него было ужасное существование. Но он умер и пошел к Аврааму.

Между заветами это один из способов видения промежуточных небес. Лоно Авраамово или бок Авраама. Быть с отцом Авраамом означало быть в блаженстве и быть на небесах.

Богатый человек умирает и попадает в Гадес. Это слово Гадес, Гадес в Новом Завете. Обычно оно означает могилу.

Здесь это означает промежуточный ад. Это определяется только контекстом. Смерть и Гадес, например, идут вместе в книге Откровения.

Это пример Hendiadys, буквально один через два на греческом. То есть, одна концепция с двумя связанными с ней выражениями. Death и Hades означают смерть и могилу в книге Откровения.

Здесь он используется для промежуточного ада. И он в муках. Почему вы уверены, что это притча? Потому что параболические черты изобилуют.

Авраам не хозяин ада. Люди в аду, хозяева небес, простите, загробной жизни. Люди в аду не смогут разговаривать с людьми на небесах.

И так далее и тому подобное. Это притча, чтобы научить определенным истинам. А именно, главное, по сути, из-за принципа конечного ударения, что Писания достаточно, чтобы научить нас о Боге и делах Божьих.

И Моисей и пророки, конечно, стоят за Ветхий Завет. И отвергать слово Божие — это конец. Достаточно Библии.

Конечно, даже если кто-то воскреснет из мертвых, дело ироничное, потому что когда Лука писал, Иисус воскрес из мертвых. И не все иудеи верят из-за этого. Итак, вот у нас есть Лазарь, человек, которому Бог помогает, который находится на лоне Авраама и находится на промежуточном небе.

И вот мы имеем потерянного, черствого, богатого человека, который не думал о Лазаре, чей мир был полностью отделен от него. Его ворота вычеркнули человека. Лазарь был бы рад взять куски хлеба, которые использовались как салфетки, и бросить их на пол собакам.

Он бы с удовольствием поел немного этого. Ему нечего было есть, но он был полностью забыт. Он был никем.

Хуже, чем быть маргинализированным богачом. Богач в муках. Он в огне.

И между ними пропасть великая. Теперь , это не просто врата. Теперь, это пропасть между раем и адом.

Другая черта — параболическая черта, которая противоречит многим евангельским. Я скорблю об этом. Учение о возможности спасения после смерти.

Это неправда. Между раем и адом пропасть. Из одного места в другое перейти нельзя.

Вот еще одно место, которое учит промежуточному состоянию праведника. И лучшее место, которое я нашел, чтобы учить промежуточному состоянию неправедника.

Еще один, и я думаю, что это так, это 2 Петра 2:9. Мы закончим этим и перейдем к теме бессмертия, бессмертия, не безнравственности и доброй скорби в нашей следующей лекции. Второе Тимофею. 2 Петра 2:9. Господь осуждает лжепророков.

Стих четвертый: если Господь не пощадил ангелов, когда они согрешили, но бросил их в ад и заключил их в оковы мрака, чтобы они содержались до суда. Если Он не пощадил древнего мира, но сохранил Ноя, проповедника правды, с семью другими, когда навел потоп на мир нечестивых. И если, превратив в пепел города Содом и Гоморру, осудил их на уничтожение, сделав их нечестивыми, примером того, что будет с нечестивыми.

И если он спас праведных. Тогда в стихе девятом Господь знает, как спасать благочестивых от искушений, а неправедных соблюдать под наказанием до дня суда, особенно тех, которые предаются похоти оскверняющей страсти и презирают власть, говорит о лжепророках и их собственной жизни и результатах их, осмелюсь ли я назвать их служениями. Господь знает, как спасать свой народ.

И он знает, как стих девятый должен держать неправедных под наказанием до дня суда. Дня суда. Словарь говорит, что это о последнем суде и перечисляет это место.

Второе Петра два девять. Новая американская стандартная Библия, чтобы держать неправедных под наказанием на день суда. И я был, чтобы держать неправедных на день суда, продолжая их наказание.

И я читаю из ESV. Я не верю, так как это не так ясно в моем сознании, но я верю, что это второй отрывок, который учит, что когда неверующие умирают, их нематериальные части не могут быть с Господом. Они отправляются в промежуточный ад и терпят наказание Божье, ожидая воскресения тела и своего осуждения на вечное осуждение.

Так начинается наше изучение последних вещей , и, если Господь позволит, в нашей следующей лекции мы поговорим о вопросах, начинающихся с бессмертия, а затем перейдем ко второму пришествию Христа.

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении о Доктринах Церкви и последних вещах. Это сессия 12, Смерть и промежуточное состояние.