**Доктор Роберт А. Петерсон, Церковь и последние дела,
Сессия 11, Введение в «Последние дела», Два века,
Царство Божие, Уже и еще нет**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении о доктринах Церкви и последних вещах. Это сессия 11, Введение в последние вещи, Два века, Царство Божье, Уже и Еще не.

До сих пор наше исследование касалось доктрины церкви. Теперь мы перейдем к теме последних вещей и помолимся.

Милостивый Отец, спасибо за твое слово. Спасибо за его учение. Спасибо, что оно учит о грядущих вещах. Помоги нам быть осторожными и библейскими, и главными в главном, и второстепенными в второстепенном. Веди нас в твоей истине. Благослови нас; мы молимся во имя Иисуса. Аминь.

Наш обзор последних вещей — это, прежде всего, введение, в котором мы рассмотрим два века, Царство Божье и самый важный принцип, на мой взгляд, в изучении эсхатологии, уже и еще не.

Затем мы изучим смерть и промежуточное состояние, второе пришествие Христа, знамения времен, тысячелетие Откровения 20, воскресение тела, а затем вечное состояние. Ну, последний суд, а затем вечное состояние, что означает воскресшее существование на новой земле для праведных и вечный ад для неправедных. Введение, два века.

Новый Завет противопоставляет нынешний век и век грядущий. Матфея 12:32. В отрывке о хуле на Святого Духа Иисус подчеркивает тот факт, что тех, кто хулит Духа, нужно понимать в этом контексте, конечно, никогда, никогда не простят.

Вот как он это говорит. Стих 31: посему говорю вам: всякий грех и хула простятся человекам; а хула на Духа не простится человекам. И кто скажет слово на Сына Человеческого, тому простится; а кто скажет на Духа Святаго, тому не простится ни в сем веке, ни в будущем.

Новый Завет различает этот век и тот век или нынешний век и век грядущий. Здесь образы смешаны. Это этот век и век грядущий.

Значение в том, что они никогда, никогда не будут прощены. Некоторые неправильно вывели из этого, что есть возможность, не за этот, а за другие грехи, вы можете быть прощены в будущем веке. Это совсем не то, что имел в виду Иисус.

Но сейчас я хочу противопоставить этот век и век грядущий. В Луки 20:34 и 35 проводится то же сравнение. Так что это была речевая фигура в Матфея 12.

В Луки 20 этого нет. Луки 20:30, Луки 20:34, 35. О, саддукеи пытаются подставить Иисусу подножку.

У женщины было семь мужей. Все они умерли. Они не верят в воскресение мертвых. Так чей же муж будет у нее в воскресении? Все семеро так говорят. Иисус сказал: сыны века сего, обратите внимание на терминологию, женятся и выходят замуж. А сподобившиеся достигнуть того века и воскресения из мертвых ни женятся, ни выходят замуж, ибо умереть уже не могут, потому что они равны ангелам и суть сыны Божии, будучи сынами воскресения.

Буквально, они как ангелы. И это породило трудности. Люди говорят, о, ты становишься ангелом, когда умираешь, но это не то, что он говорит.

Он сравнивает одну конкретную вещь, которую не делают ангелы. По-видимому, они не подвержены смертности. Ангелы не умирают.

Но вот в чем суть. Иисус противопоставляет этот век и тот век. Брак принадлежит этому веку.

Нет такого брака в будущем веке. Я мог бы показать больше таких отрывков, но этого достаточно. Этот век и тот век, нынешний век и век грядущий, и смеси этой терминологии.

Этот век характеризуется злом Галатам 1, ибо Иисус умер, чтобы избавить нас от настоящего лукавого века. Он характеризуется духовной слепотой. 2 Коринфянам 4:4, дьявол ослепляет.

Мне нужно правильно это понять. Второе Коринфянам 4, 4. В этом случае Бог века сего, или, как можно перевести, века сего, ослепил умы неверующих, чтобы они не увидели свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого.

Этот век характеризуется злом Галатам 1 для духовной слепоты. 2 Коринфянам 4:4 и духовной смерти. Ефесянам 2:1 и 2.

И вы были мертвы в вашей вере в преступления и грехи, в которых вы некогда ходили. Следуя этому пути, вы могли бы перевести мир или век, следуя за отпечатками власти воздуха и так далее. Этот век характеризуется злой духовной слепотой и духовной смертью.

Грядущий век или тот век характеризуется воскресением мертвых. Мы видели это там, в Луки 20:35 и 36. Грядущий век характеризуется отсутствием смерти и воскресением.

Вечная жизнь. Лука 18. Еще один хороший пример сопоставления двух эпох.

На самом деле, это еврейское. Прежде всего, это проявляется в еврейских писаниях между заветами. Этот контраст между двумя эпохами, и Иисус, и апостолы — люди своего возраста, простите за каламбур, и они подхватывают эту терминологию. Лука 18.

После того, как Иисус сказал, что невозможно спастись богатым. По крайней мере, с человеком, с Богом. Нет ничего невозможного.

Кто же тогда может спастись? Ученики отвечают в 26. Иисус сказал, что невозможное человекам возможно Богу. И Петр сказал: вот, мы оставили свои дома и последовали за Тобою.

И сказал им: истинно говорю вам: нет никого, кто оставил дом, или жену, или братьев, или родителей, или детей ради Царствия Божия, и не получит во много раз больше во время сие. Это синоним века сего в этом контексте и в веке грядущем вечной жизни. Это время говорит об этом веке из-за его контраста здесь с веком грядущим.

Те, кто жертвуют ради Царства Божьего, получат во много раз больше в этом веке, в это время. То есть, если кто-то даже выгонит свою семью, он найдет гораздо больше родителей, братьев и сестер и так далее, детей, так сказать, среди народа Божьего. Мы здесь как семья, как такого рода понятие.

Это в этом веке, в это время, но в грядущем веке они получат вечную жизнь. Другими словами, если этот век характеризуется злом, духовной слепотой и смертью, то грядущий век характеризуется воскресением, Луки 20:35, 36, вечной жизнью, Луки 18:30, и богатством благодати Божьей, Ефесянам 2:7, Ефесянам 2:7, чтобы в грядущие века Бог мог явить безмерную доброту, безмерное богатство благодати и доброты к нам во Христе Иисусе. Итак, Иисус противопоставляет два века во многом.

Этот век, зло, духовная слепота, духовная смерть. Тот век, будущий век, воскресение, вечная жизнь, богатство благодати Божией. Теперь мы подходим к спорным вопросам.

Есть ощущение, что завершение веков уже наступило. Я говорю это так. Этот век — настоящий век, и он противопоставлен веку грядущему.

Этот век, тот век, нынешний век, грядущий век. Итак, вся эта дискуссия предполагает Ветхий Завет. Она предполагает фон.

Итак, на самом деле сейчас у нас есть три века. Времена Ветхого Завета, этот век, время Мессии, тот век, время, которое еще должно прийти. Есть смысл, в котором завершение века или веков, с точки зрения Ветхого Завета, уже исполнилось в этом веке.

Итак, это есть исполнение того, а это есть предтеча того. И будущий век есть исполнение настоящего века, и даже прошлого века, если хотите. 1 Коринфянам 10:11.

Мне нужно изложить библейские доказательства, а затем поговорить о спорах, потому что споры есть. И я дам вам свое мнение. 1 Коринфянам 10 описывает грехи израильтян.

Видимо, некоторые коринфяне верили, что Вечеря Господня дает им иммунитет от пагубного воздействия демонов. Они ходили в праздные храмы или даже посещали проституток в храмах и чувствовали, что они защищены от всего этого, потому что они принимали Вечерю Господню. Павел совсем не рад этому, и он говорит, что все отцы крестились в Моисея.

1 Коринфянам 10:2. И все пили одну и ту же духовную пищу, как и он. Ели одну и ту же духовную пищу и пили одно и то же духовное питие. Он смотрит на ветхозаветные реалии через призму очков новозаветных таинств.

Итак, они были крещены, и у них была духовная пища, но она не давала им иммунитета. И он перечисляет четыре греха, характерных для отцов в пустыне. Идолопоклонство, искушение Бога, сексуальная распущенность и ропот.

Парень, ворчание подходит для крутой компании, не так ли? Ого. Вот это поток мыслей. У них были благословения таинств, и они действительно имели преимущества без таинств Нового Завета.

У них было обрезание и Пасха, но даже это не его цель. У них были духовные реальности, и это не уберегло их от Божьего суда, когда они согрешили этими четырьмя способами. Так что, вы, берегитесь.

Не принимайте вещи как должное — стих 11. У нас есть преимущество, которого не было у них, потому что их история написана для нас, и мы должны извлечь пользу из их плохого примера.

Что-то вроде этого. 1 Коринфянам 10:11 . Теперь, после того, как мы сказали о суде, который Господь им дал, уничтожение змеями, например.

Итак, эти вещи, 1 Коринфянам 10:11, произошли с ними как пример, но они были записаны для нашего наставления. И вот как он описывает новозаветных верующих. На которых пришел конец веков.

Это не еще не. Это не грядущий век, извините. Этот век — конец веков, определенно в этом отрывке, с точки зрения ветхозаветного народа Божьего.

Вот о чем он говорит. А именно, израильтяне в пустыне, которые роптали, занимались сексуальной распущенностью, испытывали Бога и, что самое главное, были идолопоклонниками. Так вы не думаете, что Вечеря Господня тоже дает вам иммунитет, вот так?

Живите для Господа. Отвечайте на Божью благодать верой и жизнью, угодной Богу. Вот такие дела у нас происходят.

Поэтому, стих 12, берегись, кто думает, что он стоит, чтобы не упасть, и он пойдет. Итак, есть смысл, в котором, вот что он говорит, завершение, конец веков, наступило в этом веке с точки зрения Ветхого Завета. Евреям 1:2, Ветхий Завет использует выражение последних дней, иногда говоря о будущем.

Давным-давно, Евреям 1:1, во многих случаях и многими способами Бог говорил с нашими отцами через пророков. Теперь, автор Евреям использует выражение последних дней, но он добавляет к нему небольшое местоимение и небольшое местоименное описание. Но в эти последние дни, что? Последние дни уже здесь.

Он говорил с нами через своего сына. 1 Коринфянам 10:11, Евреям 1:2, Евреям 9:26. И снова, в контексте, вся книга Евреям является контекстом, контекстом, искупительным исторически, контраста Нового Завета и его превосходства над Ветхим.

Он показывает Иисусу превосходство Иисуса, священства и жертвы. Евреям 9:25, и не для того, чтобы приносить себя в жертву многократно, как первосвященник входит в святилище каждый год с чужой кровью в день очищения. 9:26, ибо иначе надлежало бы Ему многократно страдать, как и Христу от создания мира.

Но как бы то ни было, он явился раз и навсегда в конце веков, чтобы уничтожить грех своей жертвой. Двумя стихами позже он придет во второй раз. Итак, вот время Ветхого Завета, день искупления.

У нас снова есть конец веков, это выражение, и у нас есть второе пришествие. Терминология не идентична, но мы понимаем, что происходит. И, по сути, это спорный момент, Евреям 6 :5. В этом великом, самом известном предостерегающем отрывке великой Библии, у нас есть это выражение.

Невозможно в случае тех, кто имел, и это описывает их несколькими способами, которые затем отпали, стих 6, восстановить их снова к покаянию. Это описывает их как имеющих определенные благословения, и вот благословения. Они были просвещены.

Они вкусили небесный дар. Они разделились в Святом Духе. Они вкусили благость слова Божьего, и они вкусили силы будущего века.

Подождите минутку. Теперь они вкусили силы грядущего века. Что это значит? Джордж Лэдд сделал для евангельской эсхатологии не меньше, чем кто-либо другой.

Замечательные книги о королевстве и т. д., но я не понимаю его в этом конкретном пункте. Есть спор. Означает ли это, что будущее становится настоящим каким-то таинственным образом? Он сделал эту идею популярной, и она действительно популяризирована и т. д.

Я не согласен. Я бы предпочел следовать Дэвиду Ллойду Джонсу. Он не был моим настоящим наставником, но он был старшим теологом, и я был счастлив, конечно, называть его своим наставником в некотором роде. Конечно, мой коллега, старший коллега, у которого я многому научился, и, по сути, мои заметки о последних вещах поначалу были его записями, которые я разработал.

В любом случае, вместо того, чтобы считать какое-то странное представление о будущем, входящем в настоящее, как время может так повернуть себя вспять? Скорее, я думаю, что это общее представление Нового Завета о том, что настоящее является предшественником будущего. То есть, опыт этих исповедующих иудеев-христиан был в этом веке, но он был в предвкушении через дух грядущего века. В любом случае, теология двух веков является основополагающей для эсхатологии Нового Завета.

Вы увидите, когда мы дойдем до миллениума, я очень любезен и открыт и признаю, по сути, что все четыре точки зрения, амилленаризм, постмилленаризм и исторический и диспенсациональный премилленаризм, имеют самые важные общие черты, хорошо? И затем я разделяю различия, а затем я следую хорошей книге хорошего человека, Стэна Гренца, «Милленаристский лабиринт», который говорит, что экзегеза фиксирована. Стол накрыт. Евангелисты не согласятся, но я говорю, я согласен, но у меня есть четыре истины, которые они все разделяют.

Второе пришествие, воскрешение, последний суд, вечные судьбы. Это самые важные вещи. У меня есть представление о тысячелетнем царстве, но я не ставлю его на один уровень с этими вещами.

И номер два, говорит он, каждая из этих четырех точек зрения содержит истину. Я согласен. Мы отличаем теологию от экзегезы.

Итак, хотя я и не согласен с постмилленаристской экзегезой Откровения 20 или даже всего Нового Завета, мне нравится их оптимизм в отношении Евангелия, просто приведу один пример. Я упоминаю это, потому что Хоэкема в своей книге «Библия в будущем» действительно стал стандартом для последних вещей. Он миллениал. У него есть глава о премилленаризме, и он выражает большую признательность своим братьям по диспенсации и так далее. Но он поднимает серьезные вопросы относительно премилленаристского миллениума.

Вот одна из его проблем. Кажется, что он не принадлежит ни этому веку, ни будущему. В нем есть смертные, люди, которые умирают, смешанные с воскресшими людьми.

Смертные принадлежат этому веку. Воскресшие люди принадлежат веку грядущему. Я поделюсь проблемами всех точек зрения, и самое важное для меня — это общности и, в-третьих, сильные стороны каждой из них.

И премилленаризм определенно имеет сильные стороны. Возможно, главная из них — наиболее естественная экзегеза Откровения 20, с первого по шестой. Итак, верующие во времена Нового Завета, и до сих пор, вкушают силу грядущего века.

Я думаю, они делают это в предвкушении того, как дух действует в их жизни и среди них — три вводные идеи. Первая — это два возраста.

Второе — Царство Божие. Царство Божие — это новозаветная концепция, но оно имеет глубокие корни в Ветхом Завете. У меня есть заметки, но я могу обойтись и без заметок, по крайней мере, в базовом принципе.

Бог — царь в Ветхом Завете. О, Боже мой. Псалом 103.

Господь поставил престол свой на небесах, и царство его правит всем. В контексте Псалма 103, это царство над людьми, особенно над народом его завета, и ангелами, его народом после этого стиха, ангелами, его народом до этого стиха, ангелами после этого стиха. Псалом 103 и стих 20.

Господь установил престол свой на небесах, и царство его правит всем. Благословите Господа, о вы, его ангелы, вы, могущественные, которые исполняют его слово и так далее, предшествующие верующие, люди, верующие являются частью его царства, последующие стихи, ангелы являются частью его царства. Есть еще большее чувство, что Бог является Господом над всей вселенной в Ветхом Завете.

И затем он — Господь над людьми и ангелами. И затем он — Господь над человечеством. И затем у него есть особое царство над его народом, Израилем, наиболее ярко выраженное во 2 Царств 7 , и установление завета Давида, где Бог правит через Соломона и его преемников, как отец относится к своим сыновьям.

Итак, определенно есть большой фон Ветхого Завета. Вальтке говорит о всеобщем царстве Бога в целом и его особом царстве над народом Божьим. Это продолжается и распространяется в Новый Завет.

И Иисус открывает царство в своем публичном служении. На самом деле, есть фазы, этапы. Иисус открывает царство в своем публичном служении.

Царство расширяется, когда Иисус сидит по правую руку от Бога. Царство будет завершено только во время второго пришествия, инаугурации, расширения, завершения, публичного служения, сессии и возвращения Христа. Царство Божье с тем богатым фоном Ветхого Завета, которого я едва коснулся, было открыто в публичном служении Иисуса.

Возвращаясь к Матфею 12, Иисус изгоняет бесов Духом Божьим. И иудейские лидеры знают это, и они продолжают богохульствовать, говоря, что он делает это сатаной. Они действительно достают Иисуса за это.

И он позволяет им иметь это из обоих стволов. Он говорит, что это никогда не будет прощено. Они совершили вечный грех.

О, он говорит и другие вещи, но он изгоняет некоторых демонов, и они говорят, что это делает Вельзевул. Опять же, еще одно межзаветное имя дьявола. Только Вельзевулом, князем демонов, этот человек изгоняет демонов, Матфея 12:24.

Зная помышления их, Он сказал им: как может сатана изгонять сатану? 27 Если Я силою веельзевула изгоняю бесов, то веельзевула, сыновья ваши чьею силою изгоняют их? Посему они будут вам судьями. Вот решающий довод, Матфея 12:28. Если же Я Духом Божиим изгоняю бесов, то конечно достигло до вас Царствие Божие.

И Иоанн Креститель, и Иисус возвещают покаяние, ибо приблизилось Царство Небесное. Царство открывается в учении Иисуса, в его исцелениях, в его изгнаниях бесов. Дух Божий, говорит Матфей, говорит Лука, перст Божий.

Замечательная метафора, не правда ли? Если Я изгоняю бесов силой Веельзевула, если перстом Божиим изгоняю бесов, то конечно достигло до вас Царствие Божие. Перст Божий для духа Божьего. Конечно, конечно.

Мы используем руки и пальцы, чтобы управлять нашим миром. Все, что вам нужно сделать, это ударить молотком по одному пальцу как следует, и вы это узнаете. Ой, ой.

Вы никогда не осознаете, что использовали его для всего. С помощью этих цифр мы манипулируем миром и живем больше, чем когда-либо, в компьютерном веке. Доброта и наши мобильные телефоны.

Иисус имеет в виду посредством Бога, силой Бога. Маги фараона могут скопировать некоторые знамения и язвы Моисея, но затем приходит одна язва, и они не могут ее скопировать, и они говорят, что это рука Бога. Ах, что бы это ни было, нарывы или что бы это ни было, нарывы на их телах.

Фу. Наши магические искусства не могут этого коснуться. Это дело рук Бога.

Ого. Они дают показания в пользу Моисея. Да, потому что им больно, вот что происходит.

Иисус приносит притчи о царстве, Матфея 13. Он творит дела царства. Он приносит царство Божье, потому что он царь.

Теперь, это духовное царство, и некоторые из этих вещей - всего лишь предвкушение. Воскрешения и исцеления, люди снова умирают. Люди умирают после этого.

Люди, которых он воспитал, вдова сына Наина, дочь Иаира и Лазарь, предположительно, снова умерли. Они были бы очень старыми, если бы они все еще были живы в Израиле. 2000 лет.

Я так не думаю. Они умерли. Но это маленькие предсказания жизни, воскрешения мертвых и жизни на новой земле.

Иисус принес царство в новизне и силе, но вы еще ничего не видели. Он умирает, воскресает, восходит, садится одесную Бога, и мы имеем такие свидетельства. Деяния 5:31.

Им было сказано, сказал Синедрион, прекратить говорить об Иисусе. Ответ Петра, стих 29, мы должны подчиняться Богу, а не человекам. Бог отцов наших воскресил Иисуса, которого вы убили, повесив на древе.

Бог возвысил его по правую руку как лидера и спасителя, и он все еще действует, давая покаяние Израилю и прощение грехов. По сути, Говард Маршалл прав в своей книге о Деяниях, о Луке, как историк и теолог. В первой книге, о Феофиле, я рассмотрел все, что Иисус начал делать и чему учил до того дня, когда он был взят после того, как он дал повеления через Святого Духа апостолам, которых он избрал.

В Евангелии от Луки Лука пишет обо всем, что Иисус начал делать и чему учить. В книге Деяний подразумевается, что Лука пишет о том, что Иисус продолжает делать и чему учить. Видите ли, царство расширяется.

Иисус находится по правую руку от Бога, даруя божественные дары покаяния и прощения, Деяния 5:31, всем верующим. Ефесянам 1:19-23, я сказал, что различные точки зрения миллениалов содержат истину. Если амилленаристская экзегеза Откровения 20 неверна, то их теология, что Иисус сейчас правит, не является неверной.

Это было бы примером истинного богословия и неправильной экзегезы, если она неверна. В Послании к Ефесянам 1, 19 и далее Павел хочет, чтобы ефесяне знали безмерное величие могущества Божьего в нас, верующих по действию могущества Его, великого могущества, которое Он сотворил во Христе, воскресив Его из мертвых и посадив одесную Себя на небесах, превыше всякого начальства, и власти, и силы, и господства, и выше всякого имени, именуемого не только в сем веке, но и в будущем. И все покорил под ноги Его, и поставил Его выше всего, главою Церкви.

Иисус царствует сейчас. Он выше всякого правления и власти, и силы, и господства. И вот снова этот язык, и выше всякого имени, которое именуется, не только в этом веке, заметьте, но и в веке грядущем.

Вот два противопоставленных века, показывающих нынешнюю царскую должность Иисуса. О, он будет править внешне и более универсально в будущем, но он уже правит духовно. Так что, если это учение амилленаризма, то это учение Библии, независимо от толкования Откровения 20.

Колоссянам 1:13 и 14 — случай необычного использования Павлом. В Евангелиях гораздо больше используется язык Царствия Божьего, Царствия Небесного. Колоссянам 1:13, 14, Отец избавил нас от царства тьмы и перенес нас в Царство Своего возлюбленного Сына, в Котором мы имеем искупление, прощение грехов.

Иисус открывает царство, когда проповедует притчи о царстве, когда творит чудеса и когда изгоняет бесов. Царствие Божие достигло до вас. Это царствование и правление Бога.

Да, это было в Ветхом Завете, но теперь на сцене царь. Царство Бог расширяет царство. Я полагаю, особенно Святой Дух расширяет царство, поскольку Иисус не только возносится, но и садится, разделяя престол Божий, если хотите.

Царство будет завершено только тогда, когда царь придет снова. Матфея 25:31 и далее дает проход овцам и козлам. Когда сын человеческий придет во славе своей, обратите внимание, как он изображен, и все его ангелы с ним, ангелы с ним, тогда он сядет на своем славном престоле.

Это Царь Иисус. Все народы соберутся перед ним. Это Царь Иисус, правящий во всем мире, и он отделит людей друг от друга, как пастух отделяет овец от козлов.

Овцы справа , козлы слева. Он говорит тем, кто справа: придите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира. Он изгоняет козлов из своего присутствия в вечный огонь, уготованный дьяволу и его ангелам, стих 41.

Царство будет завершено только с возвращением Иисуса (1 Коринфянам 15:22–28). Ибо как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, но каждый в своем порядке.

Христос, первенец, потом, в пришествие Его, те, которые принадлежат Христу, тогда придут к концу, когда Он передаст Царство Богу и Отцу, уничтожив всякое начальство и всякую власть и силу, ибо Ему надлежит царствовать, доколе не положит всех врагов под ноги Свои. Последний же враг истребится — смерть.

Ибо Бог все покорил под ноги Его, но когда Он говорит: все покоряется, то ясно, что Он, Бог, принят, который все покорил Ему, Сыну. Когда все покорится Сыну, тогда и сам Сын покорится Ему. Это неверно.

Когда все подчинено ему, отцу, тогда и сам сын будет подчинен ему, отцу, который все подчинил себе, чтобы Бог был всем во всем. Иисус открыл царство в своем публичном служении. Оно было расширено в его сессии по правую руку от Бога.

Это будет завершено только при его возвращении. Два века являются основополагающими для понимания эсхатологии Нового Завета. Различные этапы царства также очень важны.

Слишком осознанные эсхатологии опасны. Конец еще не наступил. Да, Бог исцеляет, но мы не можем назвать это и заявить об этом.

Неправда, что если у вас достаточно веры, вы исцелитесь. Это просто неправда, потому что, ну, даже так называемые целители и то, что они делают, они все равно все умирают. Смерть принадлежит этому веку.

Отсутствие смерти, сказал Иисус, как мы видели в первых отрывках из Евангелия от Луки, например, и вечная жизнь принадлежат к грядущему веку. Этапы царства в двух веках важны , но нет ничего важнее, как фундаментального принципа последних вещей, чем уже и еще нет. Это уже означает, что обещания, данные в Ветхом Завете, были исполнены.

Еще не означает, что они еще должны быть исполнены в полноте. Уже, это линейное понятие. Оно смотрит от Ветхого Завета до настоящего времени и говорит уже.

И, кстати, это библейский язык. 1 Иоанна 2, уже много антихристов вышло в мир. Дети, это последний час.

Забудьте о последних днях. Это уже последний час в Новом Завете. Последние дни — это время между пришествиями Христа.

Иисус приносит последние дни. Да, уже есть, еще не последние дни, если хотите, но это не только будущее, это понятие. Это последний час.

И как вы слышали, придет антихрист. Так что теперь пришло много антихристов. Поэтому мы знаем, что это последний час.

Вот мой тезис. Уже и еще не по всему Новому Завету. На самом деле, корни у него даже в Ветхом Завете, конечно.

Но каждая важная черта последних вещей уже и еще не. Отрывок, который я только что прочитал, говорит об антихристе. Я понимаю, что по сравнению с 2 Фессалоникийцам 2, есть еще будущая фигура антихриста.

Это последний час. Как вы слышали, антихрист грядет. И я думаю, что он еще грядет.

Итак, теперь пришло много антихристов. И ни одной фигуры антихриста, пока нет. Много антихристов уже.

Он продолжает говорить, как они отрицают Отца и Сына. И он укрепляет их, говоря: вы знаете истину. Вы хорошо сделали, что отвергли их.

Они отвергли вас, но их уход показал, что они на самом деле не принадлежат Господу. Поднимите головы. Идите вперед.

Упорствуйте. Дух вас учит и т. д. Каждый важный аспект последних вещей уже и еще не.

Спасение, Иоанна, глава 3. Вы говорите, что спасение и осуждение, несомненно, относятся к последнему дню. Да, в техническом смысле. И полнота того и другого откроется только в последний день.

Согласен. Пока нет. Но посмотрите на это.

После Иоанна 3:6, 3:17 говорит: Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него. Всякий верующий в Него не судится. А вы говорите: подождите минутку.

Осуждение относится к последнему суду, когда Бог отправляет людей в ад. Это правда. Окончательное оправдание делает то же самое.

Они не осуждены. Иоанн говорит, что они не осуждены и теперь. И более того, кто не верит, осужден; уже есть слово.

Поскольку он не верует во имя Единородного Сына Божия, осуждение есть настоящее и будущее: оно уже есть и еще нет.

Спасение, настоящее, не осужденное. Будущее. Мы будем оправданы перед людьми и ангелами в тот последний день благодатью Божией.

Каждый важный аспект последних вещей является и тем, и другим. Это создает напряжение в Новом Завете, которое прекрасно видеть — второе пришествие.

Иоанна 14:3. Я иду приготовить место вам. Я приду снова. Этого еще не было.

Я приду снова и заберу тебя к себе. Я приду снова. Вот оно, черным по белому.

Заявление Иисуса о том, что он вернется. Иоанна 14:23. Конечно, Иисус еще вернется в будущем. Это еще не.

Но даже в той же главе я вижу это в уже существующем смысле. Кто любит Меня, Иоанна 14:23, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотворим. Бог обещает общение с верующими, которые любят и повинуются Отцу и Сыну.

Они познают Бога. Сия есть вечная жизнь, Иоанна 17:3, да знают Тебя, единого истинного Бога в посланном Тобою Иисусе Христе. Это наше общение, 1 Иоанна 1 около стиха 3. Наше общение с Отцом и Его Сыном, Иисусом Христом.

Есть ощущение, что Иисус приходит сейчас в жизнь своего народа. Было бы неправильно говорить это и затем отрицать еще не пришествие. Это абсурд.

Везде Новый Завет говорит, что он придет снова. Есть ощущение, что Пятидесятница — это Иисус, пришедший уже в Духе. Это работает.

Но не отрицать, что есть футуристическое второе пришествие. Спасение и осуждение, второе пришествие, Антихрист, и так далее. Воскресение, Иоанн 5. Воскресение духовное и физическое.

Духовное сейчас в возрождении, физическое еще не в воскресении тела. Иоанна 5:24, 25. Если бы вы не были красноречивы в отношении контекста, вы бы подумали, что речь идет о последнем дне.

Истинно, истинно говорю вам: Иоанна 5:24: всякий, слушающий слово Мое и верующий в Пославшего Меня, имеет жизнь вечную. Он на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь. Истинно, истинно говорю вам: 5:25 наступает час и настал уже.

Это уже язык у Иоанна. Когда мертвые услышат глас Сына Божия, и услышавши оживут. Он говорит о Лазаре, да? Нет.

Он говорит о самом предыдущем стихе, переходя от смерти к жизни. То есть, возрождение — это духовное воскрешение, и оно происходит сейчас в уже. Ага, ну, тогда нет никакого футуристического воскрешения, верно? Неправильно.

Не удивляйтесь этому, 28. ибо увидите нечто большее, ибо наступает время, когда все находящиеся в гробах услышат голос Его, голос Сына Человеческого, и выйдут из гробов.

Те, кто делал добро, — в воскресение жизни, те, кто делал зло, — в воскресение суда. Воскресение также уже в возрождении, а не в физическом воскресении тела. В результате верующие живут в этом напряжении между уже и еще не.

Римлянам 8, у нас уже есть Святой Дух в наших смертных телах. У нас есть Дух, но наши тела смертны. Они умрут.

Мы противоречие в терминах. О, это лучше, чем быть, не иметь Святого Духа в своем смертном теле. Ты был бы неспасенным.

Если хотите, у вас была бы смерть и смерть. Нет, у нас есть жизнь посреди смерти, так сказать. Мы живем в этом напряжении, и в результате мы должны быть реалистичными и оптимистичными.

Я однажды слышал проповедника. Я не буду рассказывать подробности. Я не хочу, чтобы его опознали.

Я уверен, что он хороший человек. Но он сказал, что это был случай похорон благочестивой женщины, которую мы, многие из нас знали. Я не занимаюсь похоронами.

И вся служба была о победе и т. д. Не было времени скорбеть. Смерть не изображалась как враг, как в Библии.

Только победа, свет и т. д. Это нереалистично. Это чрезмерно осознанная эсхатология.

Я знаю еще одну такую вещь, которая была таким же образом. Это хороший баптистский проповедник. И я знал человека, который умер.

Его сын и один из моих сыновей были хорошими приятелями. Я сидел на спортивных мероприятиях с этим человеком, смотрел, как играют наши сыновья. Мы горевали о его смерти.

О, мы знали, что он с Господом, но и на этой службе не было времени для скорби. Мне было жаль сына, потому что, когда пришло время ему и его сестре встать и пройти по проходу перед всеми людьми, мальчику нужно было освобождение. И он его получил.

Я думал, что это Ниагарский водопад. Он просто плакал. Вода хлынула из его глаз.

Это было замечательно. Ему нужна была эта разрядка, которая не была предоставлена. В этом не было еще нет.

Да, он был с Господом, и это должно радовать. Да, в этом смысле смерть преодолена. Но нет, там есть тело.

И это больно, потому что смерть — последний враг. 1 Коринфянам 15:26, как мы видели. И она еще окончательно не побеждена.

Итак, должно быть время для траура на похоронах. Только траур? Конечно, не только траур. Христианские похороны — это горько-сладкие.

Я даже не подчеркиваю горькое. Я просто говорю, что это должно быть частью, ты должен сказать. И мы скучаем по нашему дорогому брату.

Нам грустно, что он оставил жену и детей. А мы любили его и наслаждались им. И где ему сейчас хорошо.

Но мы немного в беспорядке. Просто так, достаточно. Конечно, вы славите Господа и вы, и вы радуетесь тому, что он с Господом.

И вы смотрите в будущее и еще не и воскресение и так далее. Но, боже мой, это извращение. Скорее, христианские похороны должны быть горькими.

О, даже не в первую очередь, а горько. Сладко. Действительно, церковь и отдельные верующие живут в напряжении между уже исполнившимися и еще не исполнившимися обетованиями Божьими.

В результате мы реалисты. Мы не эвфемизируем смерть. Мы не отрицаем смерть.

О, смерть естественна. Смерть не естественна. Смерть неестественна, как мы увидим в нашей следующей лекции этой серии.

Это доктор Роберт А. Петерсон в своем учении о Доктринах Церкви и Последних Вещах. Это сессия 11, Введение в Последние Вещи, Два Века, Царство Божие, Уже и Еще Не.