**罗伯特·彼得森博士，《教会与末世》，
第 1 节，《圣经故事和关键段落》**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于教会教义和末世论的讲课。这是第一节，圣经故事和关键段落。

欢迎参加我们关于教会学和末世论的讲座，即关于教会教义和末世论的讲座。

我是罗伯特·彼得森，曾在两所福音派神学院担任系统神学的退休教授，目前已退休，但仍在从事半职编辑和写作工作，并担任密苏里州圣查尔斯恩典之约教会的副牧师。

请和我一起祈祷。天父，感谢你的话语和教诲。赐予我们智慧，通过你的话语来教导我们，同时也将我们改变得更像你的儿子。我们奉他的圣名祈祷，阿门。

末世论是本课程的第二部分，即教会教义概述。我们将从圣经故事开始，这正是我们应该开始的地方，因为神学应该以解经为基础，而解经必须放在圣经故事情节的背景中，所以圣经故事是第一部分。

其次，新旧约中的一些关键章节都与上帝的子民有关。我不想卷入一场争论，争论我们是否应该将旧约中的上帝子民称为教会。从某种程度上来说，我们应该这么做。

整本圣经中只有一个上帝的子民。当然，在其他方面，新约教会也有新意，所以我就称他们为旧约中的上帝子民。我们将看看旧约和新约中的一些关键段落，然后看看圣经中对教会的描述。

再次强调圣经神学的重点，上帝的子民、圣灵的殿堂、基督的新娘、基督的身体等等。这些画面值得我们关注。然后是旧约中的教会，这是我最近所做的一些研究的更广泛论述。

我应该说，旧约中上帝的子民与我刚才所说的一致。历史神学。系统学基于释经学和圣经神学，它们处于一条直线上，并指向系统学，但不是一条直线，但做好系统学的必要条件是参考教义的历史，教会如何理解圣经的教导，我们想要做教会学的历史神学，教会的历史神学，只是触及一些重点，然而，这将让我们以不同的方式思考某些重要表达方式的来源，谈论教会的方式，不同时期强调的不同圣经和神学重点等等，罗马天主教的主张，等等。

然后，简要介绍一下教会和众教会，研究教会和众教会这两个词的用法，教会和众教会这两个词在新约中的用法，个别地方团契、城市教会、罗马行省教会的用法，某个行省的所有教会都可以称为教会，然后在使徒行传 15 中的耶路撒冷会议上，普世教会被称为教会。因此，教会一词的用法具有连续性。然后，介绍教会的历史属性。

教会是神圣的、天主教的、普世的、使徒教会。它源自教会早期的信条之一，已成为历史的路标，为我们指明了圣经关于教会的教义的非常有益的方向。这些属性是教父的。

教会的标志是改革派的，改革者们建立在教会的属性之上，接受了教会的属性，批评了罗马对某些事情的处理方式，但他们又增加了标志，因为他们遇到了新的情况，他们必须努力区分真假。怎么做到的？他们强调教会的三个标志：正确地传讲圣言，正确地执行圣礼或教会条例，以及忠实地执行教会纪律。我们来谈谈这些标志。

从那以后，我们将讨论教会分离。基督徒何时应该与教会分离？我们如何评估真理与错误？异端、叛教和分裂之间有什么区别？我们不是都有错误吗？有些错误比其他错误更重要吗？是否存在系统性错误，即系统范围或系统性错误？如果是这样，那肯定有，那么如果基督徒，即基督的真正信徒，认为其他基督徒犯了系统性错误，我们当然是这么认为的，这是否等同于异端？我们是否应该称那些与我们意见相左的人为异端？这符合圣经吗？我们将讨论其中一些问题，同时，就教会分离的话题而言，我们将根据其中一些问题讨论牧师的职责是什么。鉴于错误、错误的教导和分裂，异端是什么？牧师的职责是什么？这项工作是如何进行的？有哪些指导方针？然后，我们来讨论教会的仪式，因为它们是上帝在旧约中命令的，是基督在新约中命令的。

在新约中，我们有两个，洗礼和圣餐，我们将从不同的角度来处理洗礼和圣餐的不同观点和圣经意义。在教会管理方面，不同的教会团体和教派反映出许多不同的基本观点。这些观点从何而来？教会管理是什么样子的？然后，我们将通过研究一些核心教义和教会服务来总结教会的教义。教会应该做什么？根据圣经，教会生活中最重要的事情是什么？所以，我们从圣经故事中的教会开始。

上帝的子民始于亚当和夏娃。我发现自己前后矛盾。我并不会极力主张教会存在于旧约中，除非你的意思是我不是在说新约教会存在于旧约中。

如果你指的是旧约中的上帝的子民，那正是我的意思，但我发现自己的用词不一致。上帝的子民始于伊甸园中的亚当和夏娃。上帝按照自己的形象创造了他们，这在一定程度上意味着他们是在与造物主的团契中被创造出来的，创世记 1:27。所以，上帝按照自己的形象创造了人类。

上帝按照自己的形象创造了他。他创造了男人和女人。他们知道他在花园里行走的声音，创世纪 3.8。即使在他们反抗上帝之后，他也没有抛弃他们，而是承诺派遣一位救赎主，即创世纪 3:15 中著名的福音战士原型。主咒骂魔鬼说，我要把仇恨放在你，魔鬼，和女人，夏娃之间，以及你的后代和她的后代之间，他，魔鬼，要伤女人的后裔，他会伤你的头，你要伤他的脚跟。

女人的后裔将伤魔鬼的头。魔鬼将伤女人后裔的脚跟。从创世记的角度来看，这一点并不十分清楚，但事后看来，魔鬼怂恿犹大背叛被钉在十字架上的上帝之子；也就是说，他的脚跟被伤了。

你说钉十字架？这是脚后跟受伤吗？嗯，因为这是上帝拯救世界的伟大行为，之后是基督的复活，但讽刺的是，基督的死是魔鬼头上的伤痕。这是上帝通过圣子和圣灵击败魔鬼。教会和圣经故事。

后来，神从一个偶像崇拜的家庭中呼召亚伯拉罕；约书亚记的最后一章告诉我们，约书亚记 24 章与他立约，这是一份庄严的协议，承诺要作他和他后裔的神。创世记 17:7 太美了。神应许亚伯拉罕，我要与你并你的后裔立约，作永远的约，作你和你后裔的神。

这是多么惊人的承诺，是上帝与亚伯拉罕立约的一部分。契约是一种关系，但它是上帝与他的子民之间的正式关系，通常以鲜血，即祭祀的鲜血来封印。上帝承诺赐予亚伯拉罕一片土地，让他成为一个伟大的国家，并通过他祝福所有人民。

创世记 12:3。我必赐福给你，使你成为大国，12:2，我必赐福给你，使你的名为大，你也必成为别人的祝福。上帝正在对亚伯兰说话，后来亚伯兰成了亚伯拉罕。

为你祝福的，我必赐福与他；羞辱你的，我必咒诅他。地上的万族都要因你得福。第 22 章，以撒被献上，经文说地上的万族都要因你得福。万族，万族。

亚伯拉罕无法想象这一切会如何发生，因为他和莎拉没有孩子，也无法生育，但在上帝面前，一切皆有可能。亚伯拉罕生了以撒和雅各，上帝将他们的名字改为以色列，上帝从他们那里带来了 12 个支派的子民。《旧约》的其余部分涉及上帝与以色列这 12 个支派的交往。

通过大灾祸和戏剧性的出埃及，上帝呼召以色列人脱离埃及的奴役，成为他的子民。他给了他们十诫，宣称他们是他的子民，并给了他们应许之地，他们在击败迦南人后占领了这片土地。这个总结太简单了，但事实就是如此，它达到了总结的目的。

后来，上帝让他们在耶路撒冷立大卫为王。上帝应许让大卫的后裔成为一个王朝，并永远建立他们中的一个的王位。撒母耳记下 7:14 至 16。

出于怜悯，上帝派遣许多先知警告他的旧约子民，如果他们不悔改自己的罪并转向主，审判就会到来。然而，他们却一再反抗他和他的先知，公开地进行可憎的偶像崇拜。作为回应，上帝在公元前 722 年将 10 个部落的北方王国送往亚述，而南方王国并没有从中吸取教训，而是继续偶像崇拜，甚至连登基的大卫后裔也把偶像带进上帝的圣殿，等等。

正是在上帝眼中，这令人厌恶，他履行了自己的诅咒，公元前 586 年，两个部落的南部王国犹大和本杰明被巴比伦俘虏。上帝还通过先知承诺派遣一位拯救者，例如以赛亚书 9:6 和 7。因有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们，政权必担在他的肩头上；他名称为奇妙策士、全能的神、永在的父、和平的君。

他的政权与和平必加增无穷。他必在大卫的宝座上，治理他的国，以公平和公义坚定他的国，从今直到永远。万军之耶和华的热心必成就这事。

我不会读以赛亚书 53 章，但我只会读一小段。上帝应许差遣他的受苦仆人，以赛亚书 53:5。他为我们的过犯受害。他为我们的罪孽压伤。他受的刑罚给我们带来平安，他受的鞭伤使我们得医治。

我们所有人都像羊一样走迷了路，每个人都偏行己路，主把我们所有人的罪孽都归在他身上。上帝承诺在 70 年后将他的子民从巴比伦囚禁中带回他们的土地。耶利米书 25 章是至少两个地方告诉我们这一点的地方之一，在这个非凡但在许多方面令人悲伤的预言中。

耶利米书 25:11 和 12。上帝通过他的先知说，这整个土地将变成一片废墟，这些国家将为巴比伦王服务 70 年。然后，70 年结束后，我将惩罚巴比伦王和迦勒底人土地上的那个国家，因为他们的罪孽，耶和华说，使这片土地永远荒凉。

上帝在以斯拉和尼希米的带领下复兴了人民，实现了那个预言。人民重建了耶路撒冷城墙，建造了第二座圣殿，但《旧约》的结尾却以上帝的子民继续背弃他而告终。玛拉基书在这方面很有启发性。

400 年后，上帝派他的儿子作为应许的弥赛亚，受苦的仆人，以色列之王，人子，大卫王和世界的救世主。耶稣讲述了他降临的目的，引用了人子来的目的，不是要受人服侍，而是要服侍人，并献出自己的生命作为多人的赎价。马可福音 10:45 中著名的赎价说法是马可福音中解释基督赎罪工作的两个地方之一。

另一个地方是在圣经中，在马可福音第 14 章设立圣餐的记载中。耶稣拣选门徒，与他们共度时光，教导他们有关神国的事，赶鬼，行神迹，并不止一次预言他的死亡和复活。他复活后，指示门徒将福音传到万国，以履行神对亚伯拉罕的应许，使万民得福。

五旬节那天，耶稣和天父差遣圣灵，使教会成为新约中神的子民。圣灵赋予门徒力量，使他们向世界传播福音。保罗和彼得经常用旧约的术语来描述教会。

加拉太书6:16，保罗称教会为“上帝的以色列”。腓立比书 3:3，保罗说，我们是真正的割礼，荣耀基督，用圣灵敬拜，不信靠肉体。错误的释义。

彼得前书 2:9 和 10 引用了出埃及记 19 章和其他地方的一系列旧约经文，这些经文直接适用于新约中的上帝子民。旧约和新约中的上帝子民之间存在连续性。彼得前书 2:9 和 10。

但你们与那些被绊脚石耶稣绊倒的人相反，你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。你们从前不算是子民，引用何西阿的话，但现在你们是神的子民。你们从前没有得到怜悯，但现在你们得到了怜悯。

旧约中的以色列与教会之间既有连续性，也有不连续性。一方面，教会作为上帝的子民，是精神上的以色列，由信奉犹太教的人和外邦人组成。另一方面，保罗之所以这样教导，是因为上帝的恩赐和呼召是不可撤销的。

罗马书 11:29。罗马书 11 章 28 节解释了公元一世纪以色列和基督再来之前以色列的异常情况。就福音而言，他们是你们外邦人的敌人。

但就拣选而言，他们是因着祖宗的缘故蒙爱的，因为神的恩赐和选召是没有后悔的。你们从前不顺服神，如今因他们的不顺服，你们倒蒙了怜悯；照样，神也呼召外邦人，因为犹太人拒绝了福音。照样，他们现在也不顺服，为要叫犹太人因着你们外邦人所受的怜悯，现在也可以蒙怜悯。

上帝出于怜悯，将所有人都置于不服从之中，以便他能够怜悯所有人。这是他爆发的时刻。哦，上帝的财富、智慧和知识是多么深厚啊。

他的判断多么深不可测，他的道路多么深不可测，谁曾知道主的心意，谁曾作过他的谋士，谁曾送礼物给他，使他可以得到报答呢？呃，没有人，没有人，没有人，没有人，因为万物都是从他而来，依靠他而归于他。总而言之：愿荣耀归于他，直到永远。阿门。

上帝的新旧民族之间有着连续性。以色列民族，亚伯拉罕和撒拉的血统后裔，仍然有未来。

上帝正在通过不同的福音、不同的救赎方式拯救许多犹太人，并且还将拯救他们。没有这样的事情，但他带来了天然的橄榄树和树枝，并将它们嫁接到他们自己的橄榄树上。在嫁接了野生橄榄枝之后，外邦人，正如图中所示和进步时代论者所同意的那样，展示了上帝子民在旧约和新约中的总体统一。

基督徒对以色列民族是否有未来存在分歧，但基督徒不应该对以色列民族有未来存在这一事实存在分歧。呃，正如我们稍后讨论已然和尚未来临的迹象时会看到的那样，我应该说，呃，末日的每一个主要特征都已部分实现，我们将以更大的方式实现。因此，在基督降临之间，许多犹太人正在皈依基督，并将皈依基督，但看起来，在耶稣第二次降临时，犹太信徒将大丰收。

在两次降临之间，犹太人已经得救，但还没有到最后的大丰收，所以保罗可以说，这样，所有的以色列人都会得救。当然不是每个以色列人，而是在时代末期的大丰收。当上帝在救赎中将我们与基督联合时，他也将我们与所有加入基督的人联合起来。

新约圣经以多种方式描述了教会与基督的联合。与基督联合是个人的救赎原则。当我21 岁相信耶稣时，我因上帝的恩典和上帝的精神而与他联合。

但很快，尽管我当时没有意识到，尽管我已经被上帝的子民所爱，我还是被带入了与其他已加入基督的人的团契中，我们是他身体上的同胞。我们是基督里的兄弟姐妹等等。新约以多种方式描述了教会与基督的联合。

他是葡萄树，教会是枝子，约翰福音 15 章。他是新郎，教会是他的新娘，哥林多前书 6 章 15 至 17 节，以弗所书 5 章 22 至 32 节。因为你一会儿要看这些图片，所以我现在不读这些段落，以后再读。

概述是我们圣经神学概述的一部分。他是头，教会是他的身体，以弗所书 5:23、29 至 30，歌罗西书 1:18。教会住在父与子里面，约翰福音 17:20 和 21，约翰一书 4:16。

教堂是一座活着的圣殿。对不起。教堂是一座活着的圣殿。

哥林多前书 3 :16、17，以弗所书 2:19 至 22，彼得前书 2:6 至 8。教会在基督里，这并不总是，但经常表示与基督的联合。哥林多前书 1:30，哥林多后书 5:21。教会参与耶稣的故事。

我们与他同死，与他同葬，与他同复活。

我们与他一同升天。我们与他一同坐在上帝身边。甚至有一种感觉，《罗马书》第 8 章和《歌罗西书》第 3 章第 3 节的经文教导我们，也许有一种感觉，我们会再次与他一起降临。

我们在精神上与他紧密相连，只有当他出现时，我们的真实身份才会显现，然后我们将与他一起出现，歌罗西书 3 开头。教会参与耶稣的故事，罗马书 6 至 8，歌罗西书 2:20，歌罗西书 3:1 至 4。犹大为教会由那些被上帝、天父所呼召、所爱、为耶稣基督所保守的人组成而感到高兴。我有时会使用不同的翻译。

他很高兴，好吧，谁带走了犹大和亚当？哦，那里，犹大在那里。教会是那些被上帝、天父所召唤、所爱、为耶稣基督所保留的人。作为上帝的子民，我们属于他。

令人惊奇的是，他属于我们。这就是契约的意义。上帝向他的子民承诺。

这只有在新天新地才会完全实现，但还不是现在。上帝使我们从死里复活，荣耀我们，并公开地住在我们中间，启示录 21:1 至 4。这就是我们的圣经故事。关键章节。

创世记 12:1 至 3。出埃及记 19:4 至 6。马太福音 5 至 7，登山宝训。马太福音 16:16 至 19。耶稣说，我要建立我的教会。

使徒行传 2：37 至 47。哥林多前书 12：14 至 31。以弗所书 2：11 至 22。

章节中的教会介绍。在以下章节中，好，好，好。在以下章节中，因着上帝的恩典，亚伯拉罕认识了他，上帝应许给他一片土地，这最终意味着新地球，上帝救赎的所有复活的子民都将在那里度过永恒。

正如上帝所承诺的，上帝赐给没有子女的亚伯拉罕和撒拉一个儿子，他是雅各的父亲，上帝将他的名字改为以色列，应许之国就是从他而生的。上帝承诺通过亚伯拉罕祝福所有民族。这一承诺最终在基督身上得以实现，因为亚伯拉罕是所有信徒的父亲，无论种族如何，所有信徒都是他的儿子。

在将以色列的后裔雅各从埃及解救出来后，上帝在西奈山上与摩西会面，并告诉他要提醒以色列人上帝对他们的拯救以及他与他们立下的契约。上帝承诺让他们成为他的子民，在各国中敬拜他、侍奉他，并使他们成为一个虔诚的国家。上帝肩负着使命，他计划通过他的盟约子民接触各国。

在详细讨论这些特殊段落之前，我先简要总结一下它们的内容。在登山宝训中，耶稣阐述了他对新王国社区的愿景。在登山宝训中，耶稣将上帝的王国与精神贫穷、哀悼、温柔、对虔诚的渴望、怜悯、和平和迫害联系在一起。

耶稣说，对于那些接受这些事情的人来说，天国就在眼前，更大的祝福将在未来实现。他的门徒不应脱离世界或被世界污染，而应追求圣洁生活和福音见证的使命。在彼得承认耶稣是弥赛亚和上帝之子后，耶稣宣布彼得将成为建立耶稣教会的关键领袖。

耶稣是主和弥赛亚，他建立了弥赛亚社区，并将使这个社区战胜敌人，包括死亡。通过传福音，门徒将邀请信徒进入上帝的王国。当彼得在五旬节传讲基督被钉十字架和复活时，有 3,000 人相信并受洗。

路加解释说，早期教会致力于使徒的教导、团契、圣餐和祷告。教会的特点是喜乐、赞美、良好的声誉和成长。在救赎中，圣灵将所有信徒与基督联合起来，使我们成为他身体的一部分，使我们属于他，也属于彼此。

上帝设计教会是为了团结一致，并保证成员们能够分享彼此的痛苦和欢乐。保罗根据重要性排列礼物，并展示了比礼物更好的东西：爱。上帝派他的儿子来，他的死亡和复活使我们与上帝和平相处。

他的和解工作将信徒（信奉犹太教和外邦教的人）统一为一个新的人类，他们一起与三位一体建立了关系。创世记 12，第一章至第三章。救赎的历史，这是一个引述，就像创世的历史一样，始于上帝的讲话。

德里克·基德纳 (Derek Kidner) 在丁道尔旧约注释系列的《创世记》注释中也说了同样的话。救赎的历史，就像创世的历史一样，始于上帝的话语。《创世记》第 1 章说，上帝通过话语创造了世界，在这里他称亚伯兰为尊贵的父亲，上帝后来将他的名字改为亚伯拉罕，众人之父，创世记 17:5。上帝命令他离开迦勒底人的吾珥，前往上帝将要向他指示的土地，12:1。与崇拜偶像的父亲他拉不同，约书亚记 24 :2，亚伯拉罕因他仁慈的主动性而认识了真正的上帝。

在神的计划中，亚伯拉罕将成为神子民的祖先。神对亚伯拉罕的命令，伴随着他的命令，神对他许下惊人的应许。祝福的概念贯穿在应许中，出现了五次。

这些承诺是上帝对待其子民的基础。上帝承诺 1，赐予亚伯兰一片土地；2，从他那里带来一个伟大的国家；3，赐福给他，使他的名声显赫；4，保护他；5，通过他，赐福地上万民，结束语，创世记 12:1 至 3。这五个基本承诺值得我们关注。首先，上帝承诺赐予亚伯拉罕一片土地。

这是以色列经过 40 年的旷野流浪后最终进入的应许之地。在约书亚的领导下，以色列几乎赶走了迦南人，占领了这片土地，我们将生活在新地球上，罗马书 4:13，所有复活的上帝子民都将在这里度过永恒。你说，罗马书 4:13，新地球？哦，是的。

哦，是的。我们读到，亚伯拉罕是信众之父，他和他的后代应许成为世界的继承人，这不是通过律法，而是通过信仰的正义。这个应许是，他将成为世界的继承人，土地的继承人，在新约中，他成为世界的继承人。

我们将生活在新地球上，罗马书 4:13，所有复活的上帝子民都将在此度过永恒，希伯来书 11:10，包括旧约和新约的上帝子民。其次，上帝承诺从亚伯拉罕那里带来一个伟大的国家。这在人类看来是不可能的，因为撒拉不孕，创世纪 11:30。布鲁斯·沃尔特克评论道，通过这对没有孩子的夫妇，上帝将创造一个新的人类，这个人类不是由丈夫的意愿而生，而是由上帝的意愿而生，结束引文。

沃尔特克，《创世纪》注释，第 201 页，当然，指的是约翰福音 1 章第 12 节左右。第二，上帝应许亚伯拉罕会生出一个伟大的国家，我刚才说过了。上帝赐给亚伯拉罕和撒拉以撒，以撒的父亲是雅各，上帝将雅各的名字改为以色列，上帝从以撒那里带来了应许的国家。

归根结底，基督来自以色列，他是新人类的领袖，由信奉犹太教和外邦教的人组成，根植于上帝对亚伯拉罕的承诺，加拉太书 3:7-9。第三，与那些建造巴别塔的人不同，他们试图为自己扬名，创世纪 11:4，这是一句引文，上帝应许亚伯拉罕一个伟大的名字。这就是伟大之源。这是上帝的礼物。

我们并不寻求它。这很了不起，因为圣经只将伟大归于上帝的名字，整个圣经中只有两个例外。一个是大卫，我必使你得大名，撒母耳记下 7 :9。另一个是亚伯拉罕之父。

难以置信。哦，我的天啊。第四，上帝承诺保护亚伯拉罕。

上帝会祝福那些祝福亚伯拉罕的人，并诅咒那些轻视他的人。这是一份很好的保险政策。第五，上帝承诺通过亚伯拉罕祝福地球上的所有人民，引述自《创世纪》12.3。戈登·温汉姆表明上帝的祝福是不断积累的。

首先，只有亚伯拉罕是蒙福的。然后，他要成为别人的祝福，他要成为别人的祝福。接下来，那些祝福他的人都是蒙福的。

最后，所有家庭都因他而得到祝福，因上帝最初对亚伯拉罕的承诺而得到祝福，尽管上帝最初对亚伯拉罕的承诺是，在你里面，地上所有的家庭都将得到祝福，创世记 12:3。后来，我们读到地上所有的国家都将得到祝福，创世记 18:18、22:18、26:4。我听起来像密苏里彩票的那个家伙。我再说一遍。所有家庭变成了所有国家。

创世记 18:8、22:18 和 26:4 中都说得对。这个应许最终在基督身上应验，因为亚伯拉罕是所有相信之人的父，无论是犹太人还是外邦人，罗马书 4:11 和 12。他是我们在神眼中的父亲，4:17。因此，基督的信徒是亚伯拉罕的儿子，亚伯拉罕的孩子，加拉太书 3:7，实际上是儿子，根据应许，亚伯拉罕的后裔继承人，这是引用，创世记，加拉太书 3:29。总之，神应许亚伯拉罕，引用，我会让你成为一个伟大的国家，我会祝福你，我会让你的名字伟大，神委托他，成为国家的祝福。我会祝福你，这样你就会成为国家的祝福。

亚伯拉罕被选中是为了使命，正如赖特博士克里斯托弗赖特在他精彩的著作《上帝的使命》中所展示的那样。出埃及记 19:4 至 6，我们的第二段精选经文。离开埃及三个月后，以色列人来到西奈山，履行上帝对摩西的承诺，出埃及记 3.12。他上山与上帝会面，上帝对他说话，告诉他该对人民说什么，如出埃及记 19:1 至 3 中所述。上帝告诉摩西要提醒人民上帝对埃及人所做的事。

他在十灾中击败了埃及的诸神和他们的一位神法老，并在海中摧毁了法老的军队。上帝说道，引用《出埃及记》19:4，我把你背在鹰的翅膀上。鹰飞翔的隐喻强调了上帝在《出埃及记》中对他的子民的拯救。鹰对幼鹰的照顾凸显了上帝丰富的保护和关怀。

出于爱，他有力地将他们从埃及 430 年的奴役中拯救出来。当主说“我把你们带到我这里来”时（出埃及记 19 :4），他谈到与以色列人立约。契约是永生上帝与他的子民之间的正式关系。

我想感谢道格拉斯·K·斯图尔特（Douglas K. Stewart）的《出埃及记》（新美国评论）给了我很大的帮助。这本书非常出色。它让我知道我对旧约的了解有多少，但我可以依靠那些了解的人。

在这里，上帝的约表达在“我要作你们的上帝，你们要作我的子民”这句话中（利未记 26:12，耶利米书 7:23）。此前，上帝告诉他们他是谁。现在他告诉他们他们是谁。

他阐明了他们关系的条件。他命令人民服从他，忠于他们与他的约定，出埃及记 19:5。作为回报，上帝向以色列人做出了三个伟大的承诺。首先，虽然他是整个地球的创造者，但他将使他们成为他自己的财产，引述第 5 节。虽然所有国家都属于上帝，但只有以色列人才是他的子民。

菲利普·莱肯在《*出埃及记，为上帝的荣耀而得救*》中写道，珍贵财产一词指的是属于国王的财产。他解释说，由于上帝的恩典，以色列是上帝的皇家财产，是他最珍贵的财产。当然，从某种意义上说，国王拥有一切，但他最珍贵的财产是用以色列这个词来表达的，即大写字母 K 的伟大国王的珍贵财产。其次，以色列人将成为一个祭司王国。

这既关注以色列国内，也关注以色列国外。在以色列国内，每个以色列人都要敬拜和侍奉上帝。在以色列国外，以色列人要献身于在列国中侍奉上帝，成为祭司。

上帝的子民不应与世隔绝。相反，作为站在上帝和人民之间的祭司，以色列人应在各国代表上帝。以色列该如何做到这一点？保罗·豪斯回答说，祭司的职责包括准确地传授上帝的话语。

何西阿书 4:1 至 14。玛拉基书 2:7 至 9。祭司的职责包括为他人祷告。耶利米书 15:1 至 2。以色列的祭司职责包括帮助人们通过适当地献祭来敬拜上帝。

参见玛拉基书 1:6 至 14。第三，以色列将成为上帝的圣洁国家。出埃及记 19:6。与圣约之神相称的民族。

以色列人的契约责任，涵盖了生活的方方面面，包括与上帝、邻居和其他国家打交道。如果以色列人按照这三个承诺生活，他们就会帮助将上帝的祝福传递给亚伯拉罕。地球上的所有民族都将因你而受到祝福。

创世记 12:3。彼得将摩西在出埃及记 19:4 中的话应用到教会，表明了旧约和新约中上帝子民之间的连续性。你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民。彼得前书 2:9。彼得补充说，引用，这样你们就可以宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。

结束引文。活出我们作为上帝子民的身份很重要。这给上帝带来荣耀，也是上帝使命的核心。

总而言之，上帝表达了他对以色列的选择。以色列是立约之民，是上帝珍爱的产业，是他的祭司王国，是他的圣洁国家。这种独特性令人震惊。

特殊性，那是弗洛伊德式的失误。有些特殊的人是没有问题的，这种特殊性是惊人的。上帝说，在所有国家中，你们是我的。

更引人注目的是，上帝的特殊性是普遍性的基础。在万民中，你们是我的，全地也是我的。所以，你们要归我作祭司的国度，为圣洁的国民。

上帝肩负使命，他计划通过他的圣约子民接触各国。他们将通过他们作为他神圣国家的独特性，见证他的道路。他们将通过宣告他们成为祭司的国度，将上帝的知识带给各国，让各国找到与上帝和解的途径，来见证他。克里斯托弗·赖特， *《上帝的使命》* 。

当然，不幸的是，随着旧约故事的展开，他们大多未能完成这项使命。在下一讲中，我们将继续研究新约中关于上帝子民的这些非常特殊的段落。

这是罗伯特·彼得森博士关于教会教义和末世论的讲课。这是第一节，圣经故事和关键段落。