**约翰·奥斯瓦尔特博士，列王纪上，第 15 课，第 1 部分
列王纪上 19-20 章，第 1 部分**

© 2024 约翰·奥斯瓦尔特和特德·希尔德布兰特

今天，我们来看第 19 章和第 20 章，我将其命名为“上帝的怜悯”。

让我们一起祈祷吧。

亲爱的天父，我们感谢您，正如古老的仪式所说，您的特质就是永远的怜悯。谢谢您。感谢您就是这样的上帝，正如诗篇作者所说，您不会记得我们的罪孽和我们的邪恶，而是将它们抛得像东方离西方一样遥远。谢谢您。

感谢您是那样的神。天父，我们祈求您赐予我们恩典，让我们接受您的仁慈，并以信仰、信任和服从来回应。主啊，请帮助我们，让我们在您所要求的这种相互关系中，在这个世界上过上您的生活。

感谢你的话语。感谢你给我们机会学习它。我们祈求你的圣灵将它的真理应用到我们每个人的生活中。奉你的名祷告。

我们在这个故事中看到的奇怪事情之一是以利亚几乎完全崩溃了。正如第 18 章所报道的，他取得了巨大的胜利。

正如我们在上一节课结束时看到的，他跑在亚哈的战车前面，距离夏都耶斯列约 20 英里。然而，当我们开始阅读第 19 章时，我们发现耶洗别并没有留下什么印象。

她用某种方式向以利亚传话，说她要杀了他。她以誓言的形式发誓。愿诸神惩罚我，无论惩罚多么严厉，只要到明天这个时候，我不会让你像那些在迦密山脚下被杀的先知一样死去。

我们可能以为以利亚会说：“上帝会保护我的。女人，我并不担心你。”但事实上，我们在第 3 节中读到，他很害怕，逃命去了。

他并没有直接跑到下一个县。我们看地图，就会发现撒马利亚就在这里。他一路跑过以色列，穿过犹大，到达贝尔谢巴，才停下来。

那是一段很长的路程。从迦密山跑到耶斯列就像在公园里散步一样。到达那里后，他走了一天的路程，进入荒野，把仆人留在了身后。

他来到一丛金雀花丛旁，坐在下面，祈祷自己能死掉。哇哦。这到底是怎么回事？我猜想，这只不过是一种反应。

我们所有参与过事工的人也许都能理解这一点。他曾经处于巅峰，非常巅峰。事实上，我们人类并不一定总是处于巅峰状态。

然后出现了反应。然后他从高处坠落。从某种意义上说，发生的事情是耶洗别只是强调了这件事。

这很有趣。我可以亲自反思这种经历。我一生中曾有一段时间，我经常旅行、演讲、教学。

当我从肯塔基州莱克星顿机场回家时，我几乎可以辨认出68 号公路上向南驶向威尔莫尔的那个地方，正如我所说，所有的空气都消失了。我意识到，虽然我没有意识到，但我的肾上腺素激增。现在我们又回到了原来的生活。

我认为这就是以利亚的遭遇。我们任何人都可能遇到这种情况。我们不应该活在高处。

感谢上帝赐予我们这些。但是，如果我们在高潮之后进入平衡状态，然后经历低谷，我们也不应该感到惊讶。

我认为在这种情况下，我们很容易对自己严厉起来。然后说，天啊，我怎么了？我之前正经历着精神上的高潮，现在却情绪低落。天啊。

我想说那是魔鬼在说话。这就是生活。如果我们处于高潮，那么当我们平衡时，如果随之而来的是低谷，我们也不足为奇。

但在那种情况下，我们看到以利亚陷入了深渊，陷入了沮丧。他说，正如新国际版圣经所说，主啊，我受够了。请取走我的生命。

我并不比我的祖先好。他倒下了，躺在树下，睡着了。是的，是的，可怜的我。

卡梅尔山的那次经历本应给我们带来一次伟大的民族复兴。但这并没有发生。不仅如此，他们还想杀了我。

所以就让我死吧。让我们结束这一切吧。现在，注意上帝的处方。

一位天使摸了摸他，说，起来吃饭吧。他环顾四周，发现他的头旁边放着一些用热炭烤的面包和一罐水。继续生活吧。

不要放弃。继续生活。他吃了喝了又躺下。

主的天使第二次回来，摸摸他，说，起来吃饭吧。这段路程对你来说太难了。他已经累坏了。

他体力不支，精神低落。去吃点东西吧。

所以，对于我们来说，很多时候，解决办法就是掌控生活，做平凡的事，做普通的事，然后开始向前看。以利亚一直在回头看，回头看伟大的胜利，回头看对他生命的威胁。现在天使说，向前看。

做好准备。你的面前有一段旅程。现在，让我感兴趣的是，我们不知道他为什么选择这次特别的旅程。

吃饱饭后，他又恢复了体力，走了 40 天 40 夜，终于到达了何烈山，也就是上帝的山。我不知道以利亚是不是在说，我最好回到整个契约开始的地方。再说一次，我不想把这个说得太远。

但从某种意义上说，这也是处方的一部分。回头想想你从哪里开始的。

想想上帝在你的生命中展现自己的方式。想想上帝如何利用你。想想上帝如何让你回归，以便让你前进。

我不知道。我不知道上帝是否在某种程度上指引他这样做，还是他自己做出了决定。但这次旅程，我没有地图，但这次旅程比上一次更长。

从某种意义上说，他必须回溯很久以前。回溯到当时以色列的境况。回溯到耶洗别和她试图在神的土地上完成的事情。

从某种意义上说，这也具有更大的精神意义。正如我对你们所说的，《列王记》的这一部分至关重要。耶和华会继续成为以色列的上帝吗？还是会被巴力取代？这一切从哪里开始？从真正意义上讲，它始于与亚伯拉罕的约定。

但特别是在西奈山与以色列人民的约定。我们要遵守那份约定吗？我们要遵守我们在那里立下的承诺吗？正是这些承诺让我们成为一个民族？因此，我们确实看到了从西奈山到以利亚的一段时期。那份约定会继续有效吗？还是会作废？所以，他走进了一个山洞。

再一次，我们没有被告知他睡着了，但我们被告知他在那里过夜。请注意主的话语。我们上次谈到了以利亚接受并说出主的话语。

主的话语再次出现。这个问题非常有趣。希伯来语的字面意思是，你听到了什么？我们可以为这句话赋予多种可能性。

NIV 和大多数其他现代译本都说，以利亚，你在这里做什么？这带有一定的负面意味，不是吗？你在这里做什么？我不太确定这是负面的。我想可能是，以利亚，你在这里能学到什么？现在可能是，你为什么来这里？但有很多种可能性。他重复了两次。

以利亚回答了两次这个问题。他的回答基本上是一样的。有趣的是，他并没有完全回答上帝的问题，不是吗？他没有说，好吧，我来这里是为了更新契约。

我来这里是为了重新找回我的视角。不。他回答了另一个问题。

我对耶和华，天军之神，一直怀有极大的热忱。非常明确。以色列人拒绝了你的约定。

他们拆毁了你的祭坛，将你的先知处死，而我则是剩下的唯一一个。

哦，朋友们，要警惕可怜我综合症。我们太容易关注自己了。关注我们的困难和问题。

上帝说，出去，站在洞口。再一次，是话语。实际上，是沉默。

刮大风了。那不是上帝。地震了。

那不是上帝。有火。那不是上帝。

后来来了。希伯来语很有趣。它实际上是无声的声音。

完全、完全的寂静。我们想想诗篇第 46 篇。保持安静。

并发现我就是上帝。不，我不是那些大灾变。我不是落在卡梅尔山上的大火。

我不是那场雷雨。我不是巴尔。你是谁？是那句话。

在那种寂静中，一个声音对他说。两者之间的区别对我来说很有趣。在第 9 节中，主的话语临到他。

在第 13 节中，一个声音对他说。我不知道，事实上，在这种情况下，这是一个可以听见的声音。我不知道。

但问题是，上帝并不存在于这个世界。他无法被这个世界上的任何事物所捕获。他与我们联系的唯一方式是口头上的。

他说话了。以利亚再次以同样的方式回应。上帝说，回到你来时的路去。

去大马士革的沙漠。到了那里，膏立哈泽尔为亚兰王。膏立尼姆施的儿子耶户为以色列王。

拉人沙法的儿子以利沙接替你作先知。凡逃脱榛树之剑的人，耶户必杀之。凡逃脱耶户之剑的人，以利沙必杀之。

然后，有趣的是，有点插曲的感觉。然而，我在以色列还有七千人，都是未曾向巴力屈膝的人，他们的嘴未曾与巴力亲过。以利亚，你并不孤单。

所以，上帝赋予以利亚新的使命。评论家们对此争论不休，这很有趣。

事实上，以利亚只膏抹了以利沙。而以利沙则膏抹了哈泽尔和耶户。那么，以利亚违抗了吗？有些人对此感到疑惑。我认为没有。我上次跟你们说过，以利亚和以利沙的事工实际上是一个事工。我认为这就是现在的情况。

是的，以利亚，你要任命海泽尔，但你要通过你的继任者来任命。这对我来说很有意思。我是否愿意让我的继任者履行我的使命？这其中有一定的自我否定感。

所以，我不认为以利亚不顺服。我认为，事实上，他在任命继任者时是顺服的，继任者将继续他的事工，并履行他的领袖要求他做的事情。以利沙受膏的画面很有趣。

他显然是个有钱人。他正在田里。他前面有 12 组牛。

很明显，他和他的家人是这里的主人。以利亚走过来，只是将自己的斗篷披在以利沙的肩上。以利沙知道发生了什么。

他说，让我吻别父母，然后我就会跟随你。我会追随你而行。哦，这个伟大的行走主题贯穿了整本圣经。

上帝对亚伯兰说，在我面前行走，做个完美无缺的人。做你本该成为的人。现在，再来跟我走吧。

这是耶稣对加利利海岸的那些年轻人说的话。跟我走。走我的脚步。

跟随我去任何地方。听我的话。这就是门徒身份的意义。

以利沙砍断了犁，杀了牛，献祭喂饱了人民，然后离开了。耶稣仍然对你和我说，来吧，跟我走。无论要付出什么代价才能摆脱过去，无论要付出什么代价才能放弃你的财产，来吧，跟我走。