**Доктор Джон Освальт, Осия, Занятие 13, Осия 14**

© 2024 Джон Освальт и Тед Хильдебрандт

Благодарим Общество Фрэнсиса Эсбери (Уилмор, Кентукки) и доктора Освальта за бесплатное предоставление этих видеороликов публике и разрешение на их транскрипцию.

Что ж, сегодня вечером мы подошли к концу нашего путешествия. Спасибо многим из вас, кто был здесь на каждой сессии. Другие из вас для большинства из них.

Так что это меня очень воодушевляет. Спасибо. В некотором смысле глава 14 имитирует главу 3. Израиль находится в рабстве, и Бог приходит не для того, чтобы посмеяться, не обидеть, не посмеяться над тем, что может случиться с этой женщиной, которая когда-то была красивой, но Он приходит, чтобы купить ее спина.

Итак, в начале стиха 14:1 верните Израиль Господу Богу вашему. На протяжении всей книги мы слышали призывы вернуться. У нас были и другие фотографии.

Если мы посмотрим на 5-й стих главы 3, после этого израильтяне вернутся и будут искать Господа, Бога своего, и Давида, царя своего. Они придут с трепетом к Господу и Его благословениям в последние дни. Это 3:5. Тогда 5:4. Их дела не позволяют им вернуться к своему Богу.

И мы хотим немного об этом поговорить. В их сердце живет дух проституции. Они не знают Господа.

Это ужасающий стих во многих отношениях. Затем глава 6, стих 1. Приидите, обратимся к Господу. Он разорвал нас на части, но Он исцелит нас.

Он ранил нас, но Он перевяжет наши раны. Затем глава 7 стих 10. Высокомерие Израиля свидетельствует против него, но, несмотря на все это, он не возвращается к Господу Богу своему и не ищет Его.

И наконец, 12:6. Вы должны вернуться к своему Богу, поддерживать хесед и Мишпат, ждать и всегда доверять своему Богу. Опять же, это сильный стих. Итак, когда мы рассматриваем все эти стихи вместе, что вас поражает? Каковы ваши наблюдения по поводу этих отрывков? Возвращаться.

Возвращаться. Вернуться. И, как вы слышали много-много раз, на иврите это слово означает просто «повернуться».

Итак, мы видим здесь несколько звонков, не так ли? Призывает обратиться. Что еще мы видим? Хорошо. Обещание исцеления и восстановления.

Что еще? Да. Да. Я думаю, что эти три вещи выделяются в этих повторяющихся стихах.

Призывы сделать это, обещание, что если они это сделают, произойдет исцеление и восстановление. И все же, в то же время, есть вещи, которые им мешают. Что им мешает? Их дела.

Высокомерие. Мне не нужно возвращаться. Хорошо.

Да. Да. Да.

Дух проституции. Что-то в нас хочет не чистого, а испорченного. Я не хочу хорошего мяса.

Вам нужно немного некачественное мясо. Вот еще один родственный закон. Зло всегда выглядит лучше, чем есть на самом деле.

А хорошее никогда не выглядит так хорошо, как есть. Особенно в кино. Да.

Да. Да. Да.

Да. Вот где мы видим определенный дух корректности в кальвинизме, если можно так выразиться. Доходит ли человек до того, что Бог не перестал ухаживать за ним, но они уже не могут Его слышать? Я думаю, это то, что мы читаем в Первом послании Иоанна.

Есть грех, ведущий к смерти. Я не говорю вам молиться об этом. Как интересно.

И в Послании к евреям. Вот если бы кто-нибудь мне сказал: боюсь, я совершил непростительный грех. Я говорю: нет, ты этого не сделал, потому что ты обеспокоен.

Это человек, которого это не беспокоит, вполне может иметь. И Послание к Евреям довольно ясно. Если человек действительно полностью обратился и жил искренней христианской жизнью, а затем отвернулся и с презрением свалил крест на крест, он говорит, что для этого человека не осталось жертвы.

И я бы еще раз сказал: это не потому, что Бог разлюбил их. Он не провозгласил их проклятие, но они больше не могут слышать слова любви. Прямо сейчас вокруг нас в этой комнате раздаются самые разные звуки.

Какая-то классическая музыка, какая-то музыка не такая уж и классическая, но мы ее не слышим, потому что у нас нет приемников. То же самое и с этим человеком. Они разбили свой приемник и больше не могут слышать Божье послание любви.

Итак, вопрос для нас с вами заключается в следующем: относится ли это каким-либо образом ко мне? Предпочитаю ли я зло добру? Сегодня я вижу так много всего, что называется острым. И большая часть этого находится за гранью. Но вот оно.

Итак, здесь появляется слово. NIV говорит: ваши грехи стали вашим падением. Есть ли у кого-нибудь другой перевод? Есть ли у кого-нибудь стандартная английская версия? Хорошо.

Слово, которое там используется, мы уже немного говорили об этом раньше. Со времен короля Иакова это слово переводится как беззаконие. К сожалению, для него нет современного английского эквивалента, поскольку это второе по частоте слово, описывающее грех в Ветхом Завете. Самым частым словом является то, которое переводится как грех.

И следующее по значимости — это трансгрессия. Опять же, мы уже говорили об этом раньше. Интересно, что оно имеет один и тот же смысл как в еврейском, так и в греческом языках.

Это идея пропустить цель. Так что в этом смысле оно может быть как непреднамеренным, вы планировали поразить цель, но промахнулись, так и намеренным. Нет, мне не нужна была эта цель.

Я хотел поразить что-нибудь еще. Это описание полностью преднамеренное. Я знаю, где находится забор, и перелезу через него.

Никто меня не запирает. Некоторые из вас, возможно, достаточно взрослые, чтобы помнить эту песню 1940-х годов, и я думаю, что так оно и было. Не запирайте меня.

Я знаю, где есть пределы, и не остаюсь в их пределах. Итак, это очень общее слово, описывающее любое отклонение от Божьего плана для нашей жизни. Этот, гораздо более конкретный.

Есть некоторые споры о том, что это означает, но почти наверняка оно означает объективную реальность. Поэтому иногда это переводят как чувство вины. То есть я могу сказать, ну это была такая мелочь, давайте забудем.

И это слово говорит: нет, нельзя. Что-то изменилось в природе существования. Что-то появилось сейчас.

И все мы, состоящие в браке, это понимаем. Между нами что-то есть, и с этим нужно разобраться. Нельзя просто сказать: давай забудем об этом.

С этим нужно разобраться. Итак, говорит он здесь, возвратите Израиль Господу Богу вашему. Ваше беззаконие стало вашим падением. Реальность того, что ты сделал, сбила тебя с ног.

Итак, что мы собираемся с этим делать? Что говорит второй стих? Да. Да. Буквально: возьмите слова с собой.

Ага. Ага. Если собираешься повернуть назад, греческое слово, кроме «покаяться», означает «согласиться».

Если мы собираемся повернуть назад, мы должны сказать ему, что ты был прав, а я ошибался. Слова. Ну, слов недостаточно, не так ли? Что об этом? Что могут слова? Мы будем спасены и осуждены своими словами.

Хорошо. По-настоящему покаяться и пожалеть. Хорошо.

Хорошо. Все в порядке. Чтобы по-настоящему исповедоваться, нужно смирение.

Слова создают во мне чистое сердце. Да. Интересно то, что на иврите это скорее похоже на беззаконие.

Слово, а поскольку вы вышли холодной ночью, вам нужно выучить иврит, чтобы удивить своих друзей и соседей. Это слово дабар . Это мягкая буква Б после гласной.

Дабар . Это означает слово. Это также означает вещь.

И это также означает событие. И снова, когда вы произнесли слово, оно уже здесь. И вы можете сказать: ну, я не это имел в виду, но это где-то рядом.

Это стало вещью. Это стало реальностью, с которой придется иметь дело. Итак, что же это за слова? Мы говорим: ну, палки и камни могут сломать мне кости, но слова никогда не причинят мне вреда.

Я думаю, что все наоборот. Палки и камни могут сломать мне кости, но слова могут действительно ранить меня. Их невозможно не услышать.

Или отменить их. Да. Итак, в действительности, да, как нам бороться с реальностью беззакония? Мы справляемся с этим словами.

Настоящие слова. Не дешевые слова, а искреннее признание. Я был неправ.

Я сделал то, чего не должен был делать. И мне очень жаль. Это сложно.

Это сложно. Но на самом деле Осия говорит нам, что если проститутку нужно вернуть, то с этим духом внутри нее придется разобраться. И слова будут выражать эту реальность или не выражать эту реальность.

Итак , я нахожу эти два стиха очень интересными с точки зрения скрытого значения в самой природе иврита. Итак, возьмите с собой слова и вернитесь к Господу. И что нам сказать этими словами? Простить.

И здесь я снова ошибся. Мне нужно прощение. И какое следующее слово? Примите в благодати.

Я не заслуживаю того, чтобы ты меня принял. Я не заслуживаю того, чтобы ты забрал меня обратно. Но, пожалуйста, примите меня обратно в знак вашей милости.

И я думаю, именно поэтому они объясняют по-гречески смысл прощения. То есть не принимайте мои плохие вещи. Отпусти ситуацию.

Избавиться от этого. Унеси это. Хорошо.

Примите нас милостиво. Теперь взгляните на следующее, что мы можем предложить плоду наших уст.

Более того, нам сказано, что в другом месте Ветхого Завета плод наших уст — это жертва. И вполне возможно, что то, о чем мы здесь говорим, на самом деле есть две возможности. Во-первых, мы говорим об обетах.

Позвольте мне теперь возобновить свои обеты. Свадебные клятвы, сделанные там много лет назад. Позвольте мне дать вам плод моих уст.

Другая возможность заключается в том, что в Притчах говорится о том, что человек выживет за счет плодов своих уст. Идея в том, что то, что вы сказали, сказали честно, сказали искренне, приносит хорошие результаты в вашей жизни. Так что это еще одна возможность.

Если вы простите меня, если вы примете меня милостиво, тогда я употреблю плоды своей жизни, чтобы благословить вас. Так что это другая возможность. Я больше склоняюсь к клятвам, но... Да, да.

Жертвы хвалы. Да, да. Интересно то, что все это не то, что говорит иврит.

На иврите сказано: «Мы дадим быкам уст наших». Если у вас есть король Джеймс, вы увидите это там. Что? И, как я уже говорил с вами раньше, по какой-то причине еврейский язык Осии менее надежен, чем еврейский язык большинства других книг.

На иврите слово парим , то есть быки. Пар — это бык, а им — множественное число. Но фрукты пери.

В тексте, состоящем из согласных, они выглядели бы одинаково, за исключением того, что на нем стоит буква М. Этот нет. И что интересно, Септуагинта переводит это слово как плод уст.

Вот почему большинство современных переводов идут по такому пути: произошла просто ошибка. Помните, гласные были добавлены где-то через пять или шестьсот лет после Христа. Итак, оба они выглядели бы так.

Единственная разница между ними заключалась бы в том, что М. Итак, вот вам небольшая текстовая критика. Итак, мы собираемся дать вам плод наших уст. Что мы не собираемся делать своими ртами в третьем стихе? Не будем ставить кумиров, но перед этим есть что-то.

Мы не собираемся просить Ассирию спасти нас. Мы не собираемся просить какую-то могущественную силу спасти нас. Опять же, помните: это конец израильского царства.

Они заключили сделку с Ассирией, затем нарушили ее и попытались заключить сделку с Египтом, а теперь снова пытаются заключить сделку с Ассирией. И Ассирии этого надоест, и они возьмут их. Итак, мы собираемся покаяться, мы собираемся исповедоваться, и каким будет результат этого? Доверять.

Доверять. Мы будем доверять не Ассирии, а вам. Мы будем доверять не делу наших рук, а вам.

И здесь, я думаю, именно здесь это так важно для нас сегодня. Нет, у меня нет кумиров. Я не делаю кумиров.

Я даже не верю в других богов, да и в Бога тоже. Чему я доверяю? Я доверяю делам своих рук. Что это за банковский счет? Это дела моих рук.

Что это за большой дом? Это результат моей работы. Итак, это описание идолов очень важно. Я доверяю тому, чего достиг.

Я доверяю тому, что сделал. Опять же, Бог не говорит: «Хорошо, просто сядьте сложа руки и позвольте мне уронить это на вас». Нет.

Но есть очень, очень большая разница между тем, чтобы сказать ему: «Я доверяю тебе, что ты сделаешь моими руками то, чего ты хочешь достичь в моей жизни». Итак, все начинается с того, на чем я сосредоточен на доверии. В Боге или во мне самом? Но теперь взгляните на последнюю часть стиха 3. У нас было что-то необычное в конце стиха 2, и мы заметили, что это причинно-следственная связь. Ассирия не сможет нас спасти.

Мы не скажем нашим богам, потому что в вас сироты находят сострадание. Итак, причина в том, что в вас сироты находят сострадание, а следствием является то, что мы больше не собираемся доверять Ассирии и делам наших рук. Как это работает? Ладно, они были без отца, ты так думаешь? Хорошо, из-за своего греха они остались без отца.

Хорошо, хорошо. Да, потому что в тебе сироты находят сострадание. Я не собираюсь доверять Ассирии и не собираюсь доверять делам своих рук. Я думаю, что мы имеем здесь описание характера Бога.

Какой ты Бог? Вы невероятно любезны. Вы невероятно сострадательны. Ты за изгоя.

О боже, я думаю, возможно, я мог бы доверять такому Богу. Ассирийцам нет дела до сирот, и моим идолам плевать на сирот, а вам - нет. Вас это волнует, и теперь подумайте вот о чем: кто является особым любимцем Бога? Вдовы, сироты и иммигранты.

Что у них общего? Они все не участники. Воу, воу, воу, воу. Мы не допускаем халявщиков в наше общество.

Мы ценим производителей. Мы ценим участников. Бог не ценит людей за то, что они вносят свой вклад или производят.

Бог ценит людей, потому что они есть. Ага-ага. Он отец сироты и муж вдовы.

Вот почему Бог говорит: вы оскверните Мое имя, когда плохо относитесь к таким людям. Ты втащишь мое имя в грязь. Ты выставляешь это так, будто я один из богов, которые ценят красивых людей и элиту.

Я чрезвычайно счастлив быть христианином каждое утро, смотрю в зеркало и вспоминаю, что Бог любит некрасивых людей. Знаете, я думаю, это удивительно, что вы использовали слово «изгой», а не просто «без отца», потому что сюда входят все дети, рожденные от проституток, которые понятия не имеют, кто их отец. Да, да.

Абсолютно, абсолютно, абсолютно. И, конечно, это эпидемия в нашем обществе. Еще в 2009 году пять процентов младенцев в Соединенных Штатах были без отца.

Сейчас это 50 процентов. 2022. И каждое исследование, каждое существующее исследование показывает, что единственным предиктором правонарушений является отсутствие отца.

Это не экономика, не раса, это не то, о чем вы могли бы подумать. Это безотцовщина. И мы продвигаем его так быстро, как только можем.

Это похоже на Осию. Итак, Бог отвечает, стих 4. Что Он сделает? Что он исцелит? Их своенравие. И любите их.

Он собирается разобраться с этим духом проституции. Хвалите его имя. Теперь послушай меня.

Здесь я буду раздражителен. Я исцелю то, что они сделали, и прощу это. Какая разница между этим и тем, что говорится в тексте? Да.

Их исцелит это, а не то, что они сделали. И исцелить их в каком смысле? Он собирается разобраться с причиной. Он собирается разобраться с причиной.

Да. И это то, что многие современные евангелисты просто забыли. О, я собираюсь простить тебя и забрать тебя на небеса.

А тем временем можно жить как в аду. Нет нет.

Да, я собираюсь простить тебя. Да, я приму вас любезно. И я собираюсь исцелить твое своенравие.

Да. Да. Да.

Да. Итак, как кто-то сказал, я буду любить их свободно, потому что мой гнев отвернулся. Слово любовь там означает привязанность.

Это не Хэсэд. Это ахав . Итак, вы мои друзья.

Как сказал Дэрил во вчерашней проповеди, Бог любит нас. Я уже говорил это раньше, но вы забыли. Бог злится.

Он есть любовь. Теперь, когда ты пришел, ты обратился ко мне, ты исповедовался, ты принес слова, плод уст твоих. Теперь то, что я могу, способно одержать победу над тем, что я чувствовал.

Да. Да. Да. Больше нет причин для гнева. Так да. Да.

Я думаю, что есть значение в том, как это там связано. Вспомните еврейскую поэзию, в которой вы говорите одно и говорите это двумя разными, синонимичными способами. Я люблю их свободно.

Мой гнев отвернулся. Итак, это две стороны медали. И это важно.

Хорошо. Ну, я думал, мы закончим где-то в 7:30. Итак, что мы видим в стихах 5, 6 и 7? Ага. Ага.

Я дал вам несколько мест, где вы можете найти эти разговоры о бесплодии, мертвенности и умирании продуктов, а теперь мы изменили это. И, как сказал Гэри, я думаю, что первая фраза важна. Стих 5, что в нем говорится? Какое местоимение? Он будет росой.

Это не просто, ну, теперь все будет хорошо. Это я. Я окажу драгоценное влияние на вашу жизнь. Я буду источником засушливого сезона в летние месяцы.

Роса чрезвычайно важна в Израиле. Это единственное, что позволяет растениям оставаться немного влажными, когда они наконец достигают точки, особенно винограда и оливок. Я буду как роса для Израиля.

Он расцветет, как лилия, как кедр Ливанский. Он пустит свои корни. Его молодые побеги вырастут.

Его великолепие будет подобно оливковому дереву. Его аромат подобен ливанскому кедру. Люди снова будут жить в его тени.

Итак, вот другая сторона. Бог будет росой. Они будут такими, и в результате люди получат благословения.

Это парадигма для вашей и моей жизни. Он роса в моей жизни? Является ли он драгоценным, драгоценным намеком на жизнь, которая затем разыгрывается в моей жизни, в результате чего другие люди получают благословение? Я думаю, что это образец христианской жизни. Он источник, мы поле, а они едят.

Хорошо, стих 8. Что вы думаете об этом вступительном предложении? Вам это кажется немного странным? Какое мне дело до идолов? Ну ты Бог. Вы не имеете к ним никакого отношения. Это их запасной вариант.

Да, если ты собираешься быть со мной в отношениях, в этих отношениях, где тебя орошает роса моего присутствия, тебе не нужны кумиры. Один комментатор предполагает, что Бог говорит: «Мне больше не нужно говорить с вами об идолах». Я закончил эту дискуссию, потому что вы поняли суть.

Вы спустились с рабского блока. Ты позволил мне увести тебя в пустыню. Помните это из третьей главы? Так что мне больше не нужно говорить об айдолах.

И я подозреваю, что это именно то направление, в котором следует двигаться. Но опять же, есть вероятность текстовой проблемы. Еврей говорит: «О Ефрем, что мне?» А потом кумиры.

Ну и снова немного иврита. Вот как выглядит буква L. А вот как выглядит буква Е.

Септуагинта говорит: «О Ефрем, что для него еще идолы?» Знаешь, как он выглядит? Это Y, а это W. И если вы видите рукописные тексты на иврите, о боже, иногда этот получается немного длинным, а этот немного коротким. Точно. Итак, это было бы, как я говорю, «ли» для меня, а этот — «ло » для него.

Так что в любом случае суть ясна. Мы закончили с айдолами. Они мне больше не нужны, и Эфраиму они больше не нужны.

О, какое хорошее место. Какое хорошее место. Я устал доверять делам своих рук.

С меня хватит, и я собираюсь довериться Богу. Аминь. Точно, именно, именно.

Если вы можете доверять Богу, у вас есть роскошь быть человеком, которому можно доверять. Вам не обязательно быть хватателем. Вам не обязательно быть хапугой.

Ваша жизнь в Его руках, и вы можете доверять Ему, и поэтому люди могут доверять вам. Какое место для жизни. Какое место, чтобы быть.

Сейчас это спекуляции. Вы должны быть немного осторожны. Мне кажется очень интересным, что нет никакого намека на битву Исаака с Авраамом, когда Авраам кладет его на жертвенник.

Это очень сжатая история, но если вы человек, родитель, который доверяет Богу, ваши дети смогут доверять вам. Да, да. Я знаю, что мой отец не собирается меня использовать.

Я знаю, что мой отец не собирается меня оскорблять. Я знаю, что мой отец отдал бы за меня свою жизнь. Я могу доверять ему.

Вчера вечером я разговаривал с кем-то, кто имеет дело со студентами колледжа, и она сказала: «Вы просто не представляете, насколько тревожны эти дети». Они просто пронизаны тревогой по поводу всего. Ну да.

Прежде всего, сегодня я был действительно ошеломлен, закончив исследование по этому вопросу. Я посмотрел на Осию и вспомнил, насколько последовательным был Бог на протяжении всего пути к идолопоклонству. Псалом 115, где Он сказал: все сотворяющие их станут подобны им. Да, да.

А еще есть тройной призыв к доверию и тройное обещание благословения. Да. Да.

О, да. О, да. Если мы доверяем делам своих рук, то мы становимся ненадежными людьми, потому что все время хватаемся и хватаемся.

Мы пытаемся манипулировать миром, чтобы он работал. И это не работает. Так что вся разница в мире между состоятельным человеком, который не доверяет Богу, и состоятельным человеком, который доверяет Богу, является водоразделом.

От куда это? Кто мне это дал? О, Бог сделал. Бог сделал. Я сделал.

И тебе лучше уйти с моего пути. Итак, я отвечу ему и позабочусь о нем. Я как цветущий можжевельник.

Ваша плодотворность исходит от меня. Да. Да.

Ох, ох, уметь прожить жизнь благодарности. Благодарю Тебя, Господь. Я не заслужил от тебя ничего, кроме тыльной стороны твоей руки.

И ты дал мне все это. Спасибо. И снова, я не хочу быть слишком упрощенным, но почему Америка была самой альтруистической нацией на планете? Кто знает? Ну, возможно, это социологическая чушь.

Это не социологично. Это результат двух столетий христианства, которое говорило: «Эй, Бог дал мне то, что у меня есть». Я могу отдать это.

Ваша плодотворность исходит от меня. И теперь мы живем на импульсе. Импульс снижается.

Все в порядке. Позвольте мне сделать здесь еще пару вещей. Последний стих странный, не правда ли? Кто мудр? Пусть они осознают эти вещи.

Кто проницательный? Пусть они поймут. Пути Господни правы: праведник ходит по ним, а мятежный спотыкается на них.

Мне кажется, это чужой комментарий. Я не думаю, что это Осия, но кто-то говорит, что то, что сказал Осия, действительно, очень мудро. Теперь позвольте мне поговорить здесь о мудрости.

В остальном древнем мире мудрость не имеет ничего общего с богами. Ничего. Это все результат человеческого опыта.

Хорошо. Молодой человек, вас пригласили присоединиться к королевскому двору. Все в порядке.

Когда он пригласит вас на трапезу, не садитесь на место рядом с королем. Сядьте в конце стола. Если вы сядете рядом с королем, вполне возможно, что он спросит: кто вы вообще такой? Уходи оттуда.

С другой стороны, может быть, если ты сядешь в конце стола, он спросит, что ты там делаешь? Подойди сюда где-то на полпути. Что это такое? Это просто человеческое наблюдение. Мы наблюдали, как все работает.

Проспишь весь день и будешь голоден на следующей неделе. Это не обязательно правильно или неправильно. Это просто работает.

Это полностью утилитарно и прагматично. Малыш, я прожил очень-очень долгое время и кое-чему научился. Позвольте мне сказать вам, это работает, а это нет.

А как насчет библейской мудрости? Почему это работает? Это работает, потому что это правильно. И это не работает, потому что это зло. Правильно быть скромным.

Неправильно быть высокомерным. Итак, у вас есть этот удивительный стих в Притчах 1, стих 7. Страх Господень — начало познания. Что такое страх Господень? Страх Господень, как мы уже говорили ранее, состоит из двух вещей.

Во-первых, Бог есть. И во-вторых, он не ты. Это страх Господень.

И вы проводите свою жизнь на основе этого знания. Итак, правильное и неправильное — это не просто то, что работает, а что не работает. Это то, что заложено в природе творения.

Так Бог сотворил мир. Бог показал нам, что правильно, а что неправильно. Это не просто вопрос наблюдения.

И некоторые вещи, которые на самом деле являются правильными, по наблюдениям, могут показаться неправильными, но они верны. И это то, что делает Псалом 1. Не идите с грешником.

Не сиди с нечестивыми. Простите, не стойте на стороне нечестивцев. Не сиди с насмешником.

Но его радость – в Торе Божией. Он медитирует над этим день и ночь. Вот мудрец.

Вот мудрец. И кто последний дурак? Тот, кто говорит, что Бога нет. Итак, именно в этом свете у нас есть подобные заявления.

Кто мудр? Пусть они осознают то, что было открыто через Осию. Кто проницателен? Пусть он поймет. Пути Господни правы.

Не только то, что кажется эффективным. Не только то, что кажется прагматически полезным, но и пути Господни, которые мудры вопреки тому, во что может заставить нас поверить простое человеческое наблюдение.

Правый ходит в них, а мятежный в них спотыкается. Теперь, если вы посмотрите на первый стих главы 14, вы увидите, что ваши беззакония заставили вас преткнуться – мятежник споткнулся о правильные пути Бога.

Хорошо, я собирался дать тебе поговорить, но не стал. Давайте поговорим о путях Божиих. Какие пути Господни являются прямыми согласно книге Осии? Во-первых, Яхве абсолютно заслуживает доверия.

Вы можете положить на Него свой вес. Вы можете доверять Ему в темноте. Вы можете доверять Ему, когда на вас все сваливается.

Вы можете довериться Ему, когда кажется, что Он забыл вас. Вы можете доверять Ему. Он самоотверженная любовь.

И мы могли бы повернуть эти два вспять. Я немного с этим боролся. Поскольку Он самоотверженная любовь, Ему можно доверять.

Он не заботится о Себе. Итак, вы можете их перевернуть, они идут вместе. Именно это говорит Иисус в Нагорной проповеди.

Он дает дождь неправедным. Не могли бы вы? Нет, я бы отключил воду. Я сказал следующее: Он гневается, но Он есть любовь.

Он допускает последствия нашего неправильного выбора, особенно выбора довериться делам наших рук и разума. Он восстановит, если мы повернёмся назад. Он будет.

Его постоянное желание — благословлять. От Бытия 1 до Откровения 21 Его желание – благословлять. Но, но, не абсолютизируйте метафоры.

Знаешь, дети короля всегда богаты и здоровы. Я имею в виду, посмотрите на Библию. Благословение – это, прежде всего, состояние ума и состояние сердца.

Некоторые из самых благословенных людей в мире являются одними из самых бедных. Это одна из вещей, которую миссионерские поездки делают с американцами. Мы ездим в эти места и встречаем христиан, у которых ничего нет и которые счастливы.

Что в мире? У меня был такой опыт в Румынии зимой 1993 года. Чаушеску был убит в декабре. Это был март.

Было холодно, повсюду снег. У них там нет снегоочистителей. Я был в церкви, которая держалась. Мне сказали, что 750, и подсчитали, что на службе было где-то от 850 до 900 человек, стоящих только.

И когда они молились, все молились одновременно, вслух. Я думал, что крыша рухнет. Одеты они были не более чем в лохмотья.

Многие из них прошли долгий путь при 10-градусной температуре. И я сидел там на платформе. Я не молился.

Я смотрел на них и молился. И это меня поразило. Они счастливы.

Они счастливы. Как это может быть? А потому, что знали, что сделали правильный выбор. Если бы вы были христианином, вы были бы лишены доступа к профессиям.

Вы хотите быть копателем посуды? Идите вперед и будьте христианином. Они были счастливы. Они были благословлены.

Не абсолютизируйте метафоры. Он желает благочестивого поведения и вознаграждает его несоразмерно. Он сказал: ну, Освальд, почему бы тебе просто не отдать нам это в первый же вечер? Нам не придется возвращаться еще на 14.

Ну, я тебя обманывал. Пути Господни правы: праведник ходит по ним, а мятежный спотыкается на них.

Ага. Не заставляй меня идти туда, куда я не хочу идти. Не заставляй меня делать то, чего я не хочу.

Все в порядке. Спасибо за ваше терпение. Я задержал тебя надолго.