**Д-р Джон Освальт , Исход, сессия 16, Исход 35-40**

© 2024 Джон Освальт и Тед Хильдебрандт

Это доктор Джон Освальт и его учение о книге Исход. Это 16-я сессия, Исход 35-40.

Что ж, еще раз, я рад приветствовать вас и видеть вас здесь. Спасибо, что пришли.

Давайте соберемся, что мы снова поражены невероятной привилегией изучать ваше слово в мире и безопасности. Мы молимся за братьев и сестер по всему миру, которые сейчас находятся в тюрьме, потому что у них есть Библия.

Мы молимся за братьев и сестер, которые были изуродованы из-за того, что осмелились попытаться читать Библию. Мы молимся за других, живущих в страхе. Спасибо за вашу смелость.

Спасибо за их решимость знать вас даже под угрозой своей жизни. Мы объединяемся с ними. Благодарим вас за них и молимся, чтобы вы снова возобновили нашу радость и удивление той привилегией, которую мы имеем при изучении Священных Писаний.

Спасибо за этих друзей, которые были так преданы своему изучению в течение этих последних месяцев. Я молюсь о вашем благословении на них. Я молюсь, чтобы ваше слово принесло плоды в их жизни.

Я молю, Господь, чтобы Ты снова помог нам этим вечером, открыл нам слово, помог нам понять, помог нам съесть слово, как Твоим Пророкам было поручено делать это в прошлые годы, и тогда принятие его в себя будет преображенный своей живой истиной. Во имя Твое мы молимся. Аминь.

Что ж, это наша последняя ночь в этом сериале. Мы начнем снова во второй понедельник сентября вечером, и я не совсем уверен, что мы будем изучать. Просто приходите и приносите Библию, и мы что-нибудь изучим в Библии.

Я склоняюсь к Исайе, поскольку потратил на эту книгу значительную часть своей жизни, но посмотрим. Итак, еще раз спасибо за вашу верность. Многие из вас присутствовали здесь практически на каждой сессии, и я впечатлен.

Так что спасибо тебе. Сегодня вечером мы рассмотрим последний отрывок книги. Помните, мы говорили об этом несколько раз.

Последний раздел книги, главы с 25 по 40, посвящен глубочайшей человеческой проблеме, из которой нам нужен выход. Нам нужен выход из рабства и угнетения (главы с 1 по 15), и нам нужен выход из духовной и богословской тьмы ( главы с 16 по 24).

Но больше всего нам нужно вернуться к Богу. Нам нужно восстановить общение с Ним, и именно об этом говорится в последнем разделе. Как мы видели, он разделен на три части.

Прежде всего, по иронии судьбы, Бог дает инструкции для удовлетворения потребностей людей, но они не доверяют Богу или Моисею, поэтому им приходится самим удовлетворять свои потребности, и в этом суть золотого тельца. И из-за неудачи, которой является золотой телец и Божье обновление завета в главе 34, они затем решают, что, возможно, нам следует делать это по-Божьи, и именно об этом говорится в третьем разделе, посвященном отчету о строительстве. Теперь я прошу вас сравнить два раздела, рассмотреть различия и сходства и сделать в свете этого любые замечания, которые вам интересны.

Я разместил здесь список всех комментариев и замечаний по поводу вашего сравнения двух разделов. Чем они похожи? Насколько они разные? Да, очень интересно, что в двух разделах первая заканчивается субботой, а вторая начинается с субботы. Есть мысли, почему это может быть? Простите? Хорошо, между ними есть золотой телец, но повторение для акцента? Угу, да, да.

Почему суббота подчеркивается в конце, а затем еще раз в начале? Мы говорим о скинии, не так ли? Да, Дейл. Я думаю, что, возможно, вы в любом случае сосредотачиваетесь на том, о чем идет речь, и слова Иисуса: «Вы знаете, что это не идолопоклонство, а о манипуляции». Вы создаете идола, чтобы манипулировать силой, которую представляет этот идол.

Суббота – это не манипуляция. Суббота – это отказ от попыток позаботиться о себе и удовлетворить свои потребности. В реальном смысле это акт доверия.

Я не собираюсь заботиться о себе в этот седьмой день недели. Я собираюсь напомнить себе, что именно Бог удовлетворяет мои нужды. Итак, я думаю, что именно это происходит здесь, по обе стороны золотого тельца.

«Золотой телец» — это манипулирование миром, чтобы самому удовлетворить свои потребности. Суббота, прекрати это. Золотой телец, Суббота, прекрати это.

Да? Я также думаю, что в большинстве вещей из этого списка не каждый может участвовать. Не каждый будет носить священническую одежду и заниматься этими различными делами, но Суббота предназначена для всех. Итак, у всех это заканчивается, а когда они возвращаются, он начинает.

Я уже говорил вам об этом раньше , и для меня это действительно нерешенный вопрос. Учитывая тот факт, что суббота является единственным церемониальным законом в Десяти заповедях, я поражен тем, что в Новом Завете ей уделяется так мало внимания. Фактически, Павел очень ясно высказывается в Послании к Колоссянам, когда говорит: «Пусть никто не осуждает вас за субботу, новолуние или святой день».

Ого. Итак, мне интересно, почему это, столь заметное в Ветхом Завете, здесь является лишь своего рода подсказкой. Это так заметно, почему в Новом Завете этому преуменьшают значение.

Я предполагаю следующее, и поскольку я знаток Нового Завета, а не знаток Нового Завета, мне не нужно отвечать на этот вопрос, но я предполагаю, что соблюдение субботы стало похоже на обрезание. Это два физических признака последователя Бога, и я думаю, что именно по этой причине христиане Нового Завета отвернулись от этого. Вы можете услышать, как язычники говорят Павлу: нужно ли мне соблюдать иудейскую субботу? И вы слышите, как Пол говорит: нет, не надо.

Интересно, что тогда в первый день недели в церкви наступает день отдыха. Суббота в Ветхом Завете подчеркивает сотворение. Окончание процесса создания.

День Господень подчеркивает искупление. День воскресения, день сошествия Святого Духа. Итак, это еще один пример того, как концепция, идея, найденная в Ветхом Завете, трансформируется, транспонируется, если хотите, во что-то другое.

Но я считаю, что то, что здесь происходит, как раз и определяется тем, что стоит между этими двумя, а это идолопоклонство как попытка удовлетворить мои потребности в себе и субботе, говоря: нет, ты, на самом деле, делаешь прямо противоположное. Вопрос? Нет, это было не подношение. Нет-нет, это символ.

Это смелый символ Яхве. Это видимый символ Яхве, которым можно манипулировать. Да-да, я так думаю.

Я так думаю. Но помните, идолопоклонство заключается в том, что я определяю свои потребности. Я облекаю космическую силу в форму, которой могу манипулировать для удовлетворения своих потребностей, используя свои руки для удовлетворения того, что я определил как свои основные потребности для себя.

И Суббота является отрицанием этого. Хорошо, давайте двигаться дальше. Что касается главы 35, стихов с 4 по 9, мы немного говорили об этом на прошлой неделе.

Какое приношение должны были принести люди за золотого тельца? Их золотые серьги, и точка. Сними эти серьги и отдай их мне. Теперь, когда мы посмотрим на стихи с 4 по 9, какая разница? Глава 35, с 4 по 9. Невероятное разнообразие.

Всевозможные вещи. Пурпурная ткань, благовония, бараньи шкуры, древесина акации, оливковое масло, специи, оникс и драгоценные камни. Какой там урок? Собираешься ли ты создать себе кумира? Принесите это, и точка.

Собираетесь ли вы построить скинию? Вот возможности. Какой урок нам там преподают? Все, что у вас есть, может быть подарком Господу. Господь может использовать что угодно.

Все, что у вас есть, Господь может использовать. Он очень, очень экономичен. Идолопоклонство говорит: ты делаешь это по-моему, чтобы получить власть, и вот единственное, что ты можешь мне дать, а если у тебя ничего этого нет, забудь об этом.

Бог говорит, что у каждого что-то есть. У каждого есть что дать. Итак, в 35:5 из того, что имеешь, возьми приношение Господу.

Каждый желающий должен принести Господу жертву, а затем он продолжает и составляет список. Какая разница между этим и 32,2? Снимите золотые серьги, которые носят ваши жены, и, как Я уже говорил вам раньше, это буквально сломает золотые серьги, которые носят ваши жены, ваши сыновья и ваши дочери. Принесите их мне.

В чем разница между этим стихом и тем, который мы только что прочитали в главе 35? Готовый. Готовый. Все желающие.

В заповеди Аарона нет ничего о готовности. Сделай это. Это требование, а здесь, если оно не мотивировано добрым сердцем, забудьте об этом.

Опять же, мы говорили об этом в различных формах на протяжении всего нашего исследования, но в этом пункте Новый Завет отличается от язычества. Внешняя форма может выглядеть очень похоже. Всесожжение, которое приносят язычники, и всесожжение, которое приносят евреи, очень похожи друг на друга.

Но проблема в том, что язычник верит, что, поступая так, я могу манипулировать Богом. Я понял это. Я придумал ритуал и, выполняя этот ритуал, получаю то, что хочу.

А Ветхий Завет говорит, что это бесполезно. Ваша жертва — всего лишь символ того, что происходит в вашем сердце. А если нет подлинного раскаяния, если нет подлинной веры, если нет подлинного доверия, совершение ритуала абсолютно бесполезно.

На самом деле, это хуже, чем бесполезно. Это противно Богу. Итак, и здесь большое значение имеет желающее сердце.

Хорошо, давайте перейдем к стиху 10: 35:10. Все, кто из вас опытный, пусть придут и сделают все, что повелел Господь.

Теперь сравните это с 32:4. Ну нет, давайте начнём с 31:1, а именно с 3, 4 и 5 стихов 32 главы. Итак, весь народ снял свои серьги и принёс их Аарону. Он взял то, что ему передали, сделал из этого идола, отлитого в форме шапки, вылепив его с помощью инструмента.

И сказали они: это боги твои, Израиль, которые вывели тебя из Египта. Когда Аарон увидел это, он построил жертвенник перед тельцом. В чем разница между этим стихом и тем, который мы читаем в 35-й главе? Аарон сделал все это.

Придут все искусные из вас и сделают все, что повелел Господь. Теперь посмотрите главу 35, стихи 30 и 31. Моисей сказал израильтянам: смотрите, Господь избрал Веселеила, сына Урия, сына Ора, из колена Иудина.

Он наполнил его Духом Божьим, мудростью, пониманием, знанием и всеми видами навыков. До 34-го стиха, извините, 35-го. Нет, мне нужен именно 34-й.

Он дал и ему, и Аголиаву, сыну Ахисамаха, из колена Дана. Что? Умение учить других. Итак, Аарон говорит: сядь, заткнись и понаблюдай за работой профессионала.

Бог говорит: «Я исполнился Духом», и, кстати, это первые два человека, о которых прямо сказано, что Бог наполнил их Своим Духом. У нас есть ссылка на Иосифа, где фараон говорит: есть ли в моем царстве еще один человек, в котором будет Дух Святого Бога, как этот человек? Но это первое место, где мы прямо говорим, что Бог наполнил кого-то Своим Духом, и Он сделал это не только для того, чтобы выполнить ремесло, но и для того, чтобы научить других. Итак, вот профессионал, а люди — зрители, и здесь каждый, у кого есть способности, а если у них есть способности, но они не обучены, Бог наделил людей силой обучать их, делать то, что Он умеет. просить.

Итак, какой урок здесь? Бог — Творец, Бог контролирует ситуацию, Он дал каждому дары, Он верит в сообщество, Он верит в участие, Он дал нам дары, и отказ вернуть их Ему — вот где возникает ошибка. Я думаю, что вы абсолютно правы. Подарки прощают.

И это было бы здорово; поклонение возвращению даров и способности к Богу будет частью поклонения. И вам будет разрешено произнести некоторые таинственно могущественные слова, чтобы заставить Бога сделать то, что вы хотите. Насколько это отличается.

Где-то была рука. Да, читайте. Да, конечно.

Абсолютно. Да. Бог говорит, что я дал тебе это, чтобы ты вернул мне это, и когда ты возвращаешь это мне, наши отношения становятся глубже и надежнее.

Да. Речь идет не о манипулировании властью; речь идет об отношениях. Да, да.

И то, что Он дал тебе, — это дар, которого нет у меня. Итак, еще раз, в Новом Завете вы найдете то, что Он дал королю Иакову разнообразные дары для созидания церкви. И снова, конечно же, фотография дома.

И опять же, это имеет прямое отношение к этому. Кто-то может заниматься ювелирной работой, кто-то плотником, кто-то шитьем и т. д., и т. п., и т. п. У каждого есть что отдать для созидания дома Божьего.

Хорошо, хорошо. Глава 35, стихи с 20 по 29. Здесь возникает фраза.

Стих 21: все желающие и чье сердце волновало их, приходили и приносили жертву Господу. Стих 22: все желающие, как мужчины, так и женщины. Это интересно, не так ли? Стих 29, ну, стих 26, все женщины, которые хотели и имели умение, пряли здесь козла.

В стихе 29 все израильтяне, мужчины и женщины, желающие приносить Господу добровольные приношения за все дела Господни. Итак, в чем же ключ к мотивации? Согласно этим стихам? Желающее сердце. Это должно быть изнутри.

Это не навязано извне. Скорее, оно вытягивается из нас изнутри. А какова цель дарения согласно этому пункту? Все желающие, чье сердце трогало их, приходили и приносили жертву Господу.

Все они принесли свое золото как приношение Господу. Приносившие приношение серебро или медь приносили его как приношение Господу. Какова цель дарения? Поклонение и подношение.

Это зрелище, нечто визуальное, что напоминало бы им, что у них есть истинный Бог, который любит их. И способствовать единству внутри этой группы. И это подношение.

Это не требование. Было интересно. Я разговаривал с евреем. И он спросил: а как вы вообще поддерживаете свои церкви? Я так понимаю, у тебя нет взносов.

Еврейские синагоги поддерживаются за счет взносов. У вас есть ежегодная оценка. И если вы собираетесь быть частью синагоги, вы должны выйти.

И он был весьма ошеломлен. Добровольные предложения? И ты не разоришься? Я сказал: ну, некоторые из нас так делают. Иногда свобода воли не очень свободна.

Иногда дело не в недостатке даяния. Да. Но вот оно.

Я делаю это, чтобы выразить свою благодарность Господу. Я делаю это не потому, что должен. Я делаю это не для того, чтобы получить от него что-то.

Вспомните историю, рассказанную Марком Твеном. Он сказал, что пошел на церковную службу, и после проповеди им сделали пожертвование. Он сказал, что через десять минут после проповеди я решил, что положу на тарелку 50 долларов, когда она придет.

Через полтора часа, когда оно пришло, я вынул 20 долларов. Почему я даю? Потому что я должен? Потому что этого требует Бог? Говорит, я не благословлю тебя, пока ты не отдашь мне немного своих денег? Или я отдам, потому что я так благодарен за все, что Бог сделал для меня? Чего мы с тобой заслуживаем от Бога? Ад. И что мы получаем благодатью Божьей и кровью Господа Иисуса? Небеса.

Так что, будем сдерживаться? Нет, если мы правильно усвоим это в голове. И это прекрасная строка в главе 36. Народ продолжал приносить добровольные пожертвования утро за утром, поэтому все квалифицированные работники, выполнявшие всю работу в святилище, оставили то, что они делали, и сказали Моисею: «Люди приносят больше, чем достаточно для выполнения работы, которую Господь повелел сделать.

Итак, Моисей отдал приказ, и они разослали это слово по всему лагерю: ни мужчина, ни женщина не должны приносить что-либо еще в качестве приношения для святилища. Таким образом, людям было запрещено приносить больше, потому что того, что у них уже было, было более чем достаточно для выполнения всей работы. Мечта каждого пастора.

Нет, нет, хватит давать так много; оно выпадает из тарелок. Но опять же, это вопрос мотивации. Действительно ли я тронут небесной благодарностью и хочу найти больше способов сказать: да, Господь, я люблю Тебя, да, Господь, я благодарю Тебя, здесь, здесь, здесь.

Я говорил это много раз, и вы не услышите меня снова до сентября. Но вопрос в том, отдаю ли я Богу 10% своих денег или Бог позволяет мне оставить себе 90% Его денег? Вот в чем разница, вот в чем разница. Ладно, различия здесь.

И снова я не до конца доволен, я знаю, что происходит. Но вот, мебель, мы начинаем с мебели внутри ковчега, извините, внутри скинии. Я думаю, это важно.

Самое первое — ковчег, место, где Бог явит о Своем присутствии. И лампа и стол у нас есть, но жертвенник для курения мы получим только здесь. Потом у нас есть шатер, да, потом мы переезжаем к алтарю и во двор, но умывальника у нас нет только здесь.

Я думаю, что это из-за этих вещей, и у нас здесь также есть налог на святилище, а также масло помазания и благовония. Я думаю, что все это имеет особое отношение к священству, и именно поэтому они расположены в таком порядке. Здесь у нас гораздо более логичный порядок изнутри наружу.

Шатер, принадлежности в шатре, жертвенник, умывальник и двор, а затем священнические одежды. В середине у нас есть список использованного металла. И у нас есть отчет в конце главы 39, в котором говорится, что вся работа завершена.

Итак, как я уже сказал, я предполагаю, что они исключены из логического порядка в этом отчете или в этом наборе инструкций, потому что они особенно связаны со священнической деятельностью. Умывальник предназначен для омовения священников, жертвенника курения, налога на святилище, елея помазания и фимиама. Итак, я думаю, что именно это и происходит.

Но я говорю все это для того, чтобы подвести нас сюда, а затем к главе 39. Прежде всего, в главе 38:21 и 22 указаны количества материалов, использованных для скинии, скинии закона завета, которые были записаны в Повеление Моисея. С левитами под руководством Итамара, сына Аарона священника, Весалель, сын Ури, сын Ора, из колена Иудина, сделал все, что повелел Господь Моисею.

Теперь переходим к главе 39, стиху 32. Итак, вся работа над скинией, скинией собрания, была завершена. Израильтяне сделали все так, как Господь повелел Моисею.

Затем, в стихах 42 и 23, я так не думаю. Я думаю, это... Давайте посмотрим, что у нас здесь есть. Я думаю, что да, стихи 42 и 43 главы 39. Израильтяне выполнили всю работу так, как Господь повелел Моисею.

Моисей осмотрел работу и увидел, что они сделали ее так, как повелел Господь, и благословил их Моисей. 4016, Моисей сделал все, как повелел ему Господь — 40:21, затем внес ковчег в скинию, повесил завесу и закрыл ковчег закона завета, как повелел ему Господь.

В стихе 25 он поставил светильники пред Господом, как повелел ему Господь. В стихе 26 он поставил золотой жертвенник в скинии собрания перед завесой и возжег на нем благовонное курение, как повелел ему Господь. В стихе 29 он поставил жертвенник всесожжения у входа в скинию, скинию собрания, и приносил на нем всесожжения и хлебные приношения, как повелел ему Господь.

Думаете, он пытается доказать свою точку зрения? И в чем смысл? Почему снова и снова и снова? Может быть, это что? Возможно, это пример, которому нам следует следовать. Хорошо, да, да. Что они сделали с золотым тельцом? Или что они делали с золотым тельцом? Пытаются удовлетворить их потребности по-своему.

Что они делают сейчас? Они позволяют Богу удовлетворять их нужды так, как Он этого хочет. Опять же, мы возвращаемся к 3-й главе Книги Бытия. У нас есть потребности. Ради всего святого, нам нужна мудрость.

И наш друг, змея, говорит, что Бог собирается лишить нас мудрости. Нам нужна красота, и это, очевидно, красиво. Это красиво смотреть.

Нам нужно удовольствие. Очевидно, что это вкусно. У нас есть потребности.

Либо Бог не знает о наших нуждах, либо Его не волнуют наши нужды, и поэтому нам приходится удовлетворять их самим. И мир сегодня в хаосе из-за этого решения. И золотой телец — просто еще один тому пример.

Я знаю, каковы мои потребности. Не будьте слишком уверены. Я знаю, как их встретить.

Не будьте слишком уверены. И я должен это сделать, потому что Бог либо не знает их, либо не хочет с ними встречаться. Я уверен, что это неправильно.

Итак, это повторение, да, да, мы попытались сделать это по-своему и запутались, и поэтому решили: ну, может быть, нам следует сделать это по-Божьему. Проблема, как мы уже говорили на протяжении всего этого раздела, заключается в том, что Бог заставил их ждать 40 дней в неопределенности. Бог регулярно делает это с нами.

Боже, если Ты знаешь мои потребности и хочешь их удовлетворить, продолжай. И Бог говорит: подожди, пока я наконец не скажу: «Боже, Я хочу Твоего пути больше всего на свете, и если Ты не удовлетворишь те потребности, которые , как я думаю, у меня есть, тогда я поверю, что у меня их нет». Вы помните Молитву Господню.

Господь — мой пастырь, и я получу все, что захочу. Господь — мой пастырь, и я не буду в нужде, — так сказано. И он сам определит, что мне нужно, и это пугает.

Конечно, это признак старости. Но сегодня мы немного смеемся над студентами семинарии. Когда мы учились в семинарии, мы с Карен жили довольно роскошно.

Моя сестра и зять учились в семинарии в начале 50-х годов и жили в 27-футовом трейлере. До этого, в 40-х годах, во время войны, доктор Герберт Ливингстон жил в 27-футовом трейлере с тремя детьми, потому что Господь призвал его идти в семинарию. Я помню, как он рассказывал мне о том, как проснулся утром, холодный воздух сконденсировался внутри и сосульки на стене трейлера.

Ну, мы с Карен жили в 40-футовом трейлере, боже мой, и почему-то не думали, что нам нужна двуспальная кровать. Мы не думали, что нам нужна стиральная машина и сушилка. Мы не думали, что нам нужна микроволновая печь.

Мы, конечно, не знали, что такое микроволновая печь, но сегодня интересно, что, по мнению молодых семейных пар, им нужно и без чего они не могут выжить, и имеют право делать все необходимое для удовлетворения этих потребностей. Вот, как я говорю, вы понимаете, это говорит старик, но я еще раз говорю, очень опасно определять, что вам нужно, и придумывать, как обеспечить свои потребности руками. Это очень опасно.

Как Господь повелел. Итак, на протяжении всего этого раздела, наставления с 25 по 31, здесь с 35 по 40, подчеркивают Божью святость. Мы немного говорили об этом, когда впервые рассматривали соотношение 25–31.

Слово «Святое» во всех своих формах до 24-й главы встречается только три раза: Бытие и Исход, а затем между 25-й и 40-й главой оно встречается почти 100 раз. Теперь мой вопрос заключается в следующем. Если Бог так стремится жить в присутствии Своего народа, а в этом и состоит суть скинии, то почему такой постоянный акцент на святости? Я уже говорил вам раньше, святость — это его инаковость, то, что отделяет его от нас по своей сущности, но в равной степени и по его характеру.

Не только его сущность превосходит нашу сущность, но и его характер превосходит наш характер. Он другой, и святость подчеркивает этот факт. И своего рода завершением всего этого является медальон на передней части чалмы священника, святыня Господня.

Итак, если Бог хочет жить со Своим народом, почему бы Ему не преуменьшить это, а не преувеличить? Что нас разделяет: Его святость или наш грех? Может ли он иметь меньше святости? Мы, конечно, можем иметь меньше греха. Это совершенно верно. У нас может быть меньше греха, а у него не может быть меньше святости.

Что еще? Бог призвал Свой народ быть отстраненным, и поэтому Он свят. Он призывает нас быть святыми. И для меня это то, в чем все дело: собираемся ли мы стать, мы собираемся иметь инаковость в самих себе, я думаю, живя христианской жизнью, и это было бы святостью и ответом на этот призыв к быть отстраненным, отделиться. Это совершенно верно.

Бог хочет взаимоотношений с нами. Есть два способа, которыми он мог бы построить отношения. Одно — опуститься до нашего уровня, а другое, вы понимаете, — поднять нас до своего уровня.

Вот в чем все дело. Мне кажется, что сегодня мы слишком часто хотим делать это в церкви. Мы хотим сделать Бога безопасным для нас.

И Бог хочет сделать нас безопасными, чтобы Он мог справиться с нами. Итак, если мы хотим иметь с ним отношения, мы должны признать, кто он. И в трепете чуда, мол, о боже, доменная печь распахивает дверцы и говорит стогу сена: заходите сюда.

А мы, стог сена, говорим: Боже, я не могу, я этого не переживу. И Бог говорит: я понимаю, но намерен сделать в тебе что-то такое, что не уменьшит жара доменной печи. Но позволит вам преуспеть в доменной печи.

Итак, цель состоит не в том, чтобы сделать Бога менее таким, какой он есть, а в том, чтобы сделать нас более такими, какие он есть. Это цель. И это кайф.

В этом и радость того, что Он спустился к нам, чтобы поднять нас к Себе. Хорошо.

Теперь он говорит, разговаривая с Аароном, в главе 40, стихе 15: о нет, мне нужно сказать еще кое-что об этом, прежде чем я забуду. В этом заключается великая трагедия книги Левит. В главах с 1 по 9 книги Левит Бог говорит людям: «Я свят».

Я опасен для тебя. Если ты собираешься жить со мной, ты должен осознавать это и жить на этих условиях. Снова и снова в этих главах он говорит это.

Итак, что происходит в главе 10? Два старших сына Аарона говорят: да, это просто Бог. А огонь есть огонь, да? На этой неделе в Walmart действует специальное предложение. Итак, они предложили странный огонь, которого не повелел Бог.

И огонь их вышел из жертвенника и пожрал их. И Моисей говорит Аарону: вот что я имел в виду, когда говорил тебе: те, кто предстают перед Богом, должны быть святы. А потом происходит то, что вы получаете все эти наглядные уроки о чистоте и нечистоте.

Что делать, если ваша тряпка заразилась проказой? Какой смысл? Суть в том, чтобы сказать, что вы, очевидно, не поняли сути. Есть разница между тем, что свято, и тем, что несвято. Итак, позвольте мне дать вам здесь целую кучу наглядных уроков.

Не ешь свинью. Почему? Это сделает тебя нечестивым. Как? Неважно.

Не ешь это. Если ты прикоснешься к мертвому человеку, ты нечист. До конца дня вы не сможете войти в святилище.

Ты умрешь. И так далее. Итак, это одна из величайших трагедий Библии.

Они этого не поняли. Хорошо, а теперь вернемся к главе 40, стиху 15. Приведите его сыновей, оденьте их в хитоны, помажьте их так, как вы помазали их отца, чтобы они могли служить мне священниками.

Их помазание будет посвящено священству, которое будет продолжаться во всех поколениях. Итак, левитское священство закончилось в 70 году нашей эры, когда римляне разрушили храм. Итак, разве этот стих не соответствует действительности? Кто-нибудь искал этот отрывок в Послании к Евреям? Во Христе у нас есть вечный священник.

Так что это очень, очень верно. Я подозреваю, что это было больше, чем знал Моисей, когда говорил это. Хорошо.

Многие комментаторы считают кульминацией книги стихи 34 и 35 главы 40. Облако покрыло скинию собрания. Слава Господня наполнила скинию.

Моисей не мог войти в скинию собрания, потому что облако опустилось на нее, и слава Господня наполнила скинию. В каком смысле это могло бы стать или могло бы стать кульминацией книги? Это разовое мероприятие. Что такое кульминация? Что предполагает кульминация как фигура речи? Вы наконец-то достигли цели.

Вы подошли к кульминационной точке, к которой все шло. Что вы об этом думаете? Можем ли мы сказать то же самое о книге? Это верно. Отношения должны были продолжаться.

Но какова, очевидно, цель Бога в этой книге? Да. Я родила тебя к себе на орлиных крыльях. О чем это все? И снова мы так легко забываем.

Мы так легко думаем: «О , да, Он вывел их из Египта, чтобы отвести в Ханаан». И когда мы говорили на прошлой неделе, Моисей понял. Ханаан – это не цель.

Божье присутствие с нами, Божье лицо сияет на нас. Некоторые из нас, кто был в MYF чуть менее 100 лет назад, помнят, что мы всегда завершали встречи Аароновым благословением. Господь обратит на тебя Свой лик. Господь просветит лицо Свое на вас. Будьте милостивы к вам. Цель Исхода – чтобы лицо Божье сияло на нас, а наши лица сияли Его славой.

Так что да, я совершенно определенно думаю, что это кульминация книги. Это не кульминация всего того, что Бог собирался сделать со Своим народом. В долгосрочной перспективе.

Но с точки зрения того, куда движется эта книга, на чем она фокусируется, о чем эта книга, да, да, я так думаю. Все в порядке? Я хочу быстро поговорить с вами о Христе и скинии. На этом я хочу завершить наше обсуждение этого раздела книги.

Обратите внимание: вам нужно пройти через три завесы, чтобы попасть в Святая Святых. Кто такой Иисус? Он Святой. И интересно, что первый дьявол, который называет Его в Евангелии, говорит: «Я знаю, кто ты».

Ты Святой Божий. И Иисус говорит: заткнись, я не хочу слышать это от тебя. Тот, кто приглашает нас к отношениям, Тот, кто делает возможным для нас отношения с Отцом, является Святым.

Жертвенник: Агнец, закланный от основания земли. Вы проходите через первую завесу, и первое, что вы встречаете, — это алтарь. Без крови ты не продвинешься ни на шаг дальше.

Труд. Если вы вместе посмотрите на Ветхий и Новый Заветы, то станет совершенно ясно, что Святой Дух не мог прийти ко всем, пока Христос не сделал это возможным. Если я не уйду, я не смогу послать Его.

Тот, кто посылает Святого Духа. Светильник. Он — свет миру.

Стол. Он — хлеб жизни. Жертвенник благовоний.

Он Тот, Кто сидит по правую руку Отца, ходатайствуя за нас. А восхождение благовоний является символом молитвы. И Ковчег, близость с Богом через Новый Завет.

Цвета: белый, чистота, золото и серебро, богатство, бронза, стабильность, пурпур, королевская власть, алый, жизнь, синий и безмятежность. Он есть путь.

И последнее. Что произойдет, если мы не будем ждать? А что происходит, когда мы ждем? Это краткое изложение того, о чем мы говорили на последних трех сессиях. Когда мы не будем ждать, наша работа определяется нашей осознанной потребностью. Существо прославлено.

Этот бык символизирует плодородие и силу космоса. Подношение предписано. Подношение предписано и востребовано.

Профессионалы делают работу. Люди — просто зрители. Просто зрители.

Потребности удовлетворяются плохо. Если вы сравните золотого тельца со скинией, это не будет состязанием. И мы отчуждены от Бога.

Когда мы подождём, дело будет сделано так, как повелел Бог. Работа осуществляется с помощью Духа. Бог прославлен.

Даяние носит добровольный и разнообразный характер и , наконец, должно быть ограничено. В этом задействовано много разных людей. Потребности удовлетворяются на многих уровнях.

Например, эстетическая потребность. Потребность в красоте. Необходимость участия.

И так далее. По сравнению с этим, скиния гораздо лучше удовлетворяет реальные нужды людей. И, наконец, присутствие Бога проявляется.

Вот и закончилось чтение. Да. Белый – чистота.

Золото и серебро – богатство. Бронза – это стабильность. Фиолетовый – это королевская власть.

Скарлет – это жизнь. Синий – спокойствие. Я попросил Рона Смита прийти сегодня вечером и, прежде чем отпустить вас, поговорить с вами об Обществе Фрэнсиса Эсбери.

Мы встречались здесь, в этом прекрасном здании, под их эгидой. И я хочу быть уверен, что вы знаете, что такое ФАС и как вы можете стать ее участником. Рон.

Это доктор Джон Освальт и его учение о книге Исход. Это 16-я сессия, Исход 35-40.