**Доктор Гэри Мидорс, Познание Божьей воли,
Сессия 1, Обзор модели Мидорса**© 2024 Гэри Мидорс и Тед Хильдебрандт

Добро пожаловать обратно на наш курс «Библейское богословие для познания Божьей воли». В прошлый раз мы говорили о введении, содержании и помогли вам почувствовать всю серию. А сегодня мы начинаем то, что мы называем Лекцией 1, Уроком 1 в этом GM 1. GM 1, вы должны быть уверены, что вы извлекли свои заметки.

На этот раз это будут в основном слайды PowerPoint. Они могут быть в PDF или PowerPoint, в зависимости от того, где вы находитесь и какие у вас технологии. Но они будут там для вас, и важно, чтобы они были перед вами, когда вы слушаете меня.

Как я уже сказал, обучение требует не только слуха, но и взгляда, видения. И вы можете связать мои комментарии с заметками, и я думаю, что это будет намного более выгодно для вас, если вы это сделаете. Хорошо, теперь этот урок, как я уже упоминал в предыдущей ситуации, посвящен обзору моей модели.

Я собираюсь рассмотреть общую картину с помощью этой слайдовой презентации. Слайдов несколько. Я мог бы долго об этом говорить, но я не собираюсь этого делать.

Я собираюсь быстро пройтись по нему, потому что я вернусь к последующим урокам и осветлю каждую из вещей, о которых я говорю в этом обзоре, раскрою это более подробно и, надеюсь, улучшу ваше понимание. Так что прямо сейчас единственное, что я хочу сделать в этом уроке, это помочь вам разобраться с моей моделью. Хорошо, так, прежде всего, что требует различение Божьей воли с точки зрения нашего мышления? Ну, это требует библейского взгляда на знание.

Мы говорим о знании воли Бога. Знание — это категория жизни. На самом деле это очень базовая философская категория.

Мы используем слово эпистемология. Это может быть новый термин для вас, но он происходит от греческого слова, которое означает знать. Во введении в философию вы будете говорить об онтологии.

Это бытие. Кто я? Вы будете говорить об эпистемологии и знании. Что я знаю? Откуда я знаю? Какова обоснованность моего знания? И вы будете говорить о делании.

Аксиология — это термин, и это то, что вы должны делать в результате знания. Хорошо, знание Божьей воли требует этого. Более того, это требует взгляда на то, как читать Библию, и читать Библию в контексте, а не в тексте доказательства.

Это болезнь. Часто в церквях люди используют Библию как доску Уиджа. Они просто открывают ее и находят стих, и они продолжают открывать ее, пока не найдут стих, в котором есть слова, которые говорят то, что они хотят услышать, или применимы к ситуации, с которой они имеют дело. Но это злоупотребление Библией.

Нам нужно читать Библию в контексте. У нас есть вся Библия как контекст. У нас есть разделы Писания как контекст.

У нас есть книги как контекст. У нас есть отдельные абзацы и главы в этих книгах также имеют контекст. Поэтому мы должны обращать внимание на Библию, потому что нам интересно, что Библия означает, чтобы у нас был законный способ ответить на вопрос, что это означает в моей конкретной ситуации? Вам нужно перейти от подразумеваемого к средствам.

Третье, Римлянам 12:1 и 2 — ключевой отрывок в вопросе познания воли Божьей. И мы будем использовать его как модель, преобразуйтесь обновлением ума вашего. И мы поговорим об этом.

Мы также поговорим о понимании того, как работает модель мировоззрения и ценностей, потому что это ядро моей парадигмы для познания воли Бога, это функционирование из модели мировоззрения и ценностей. Кроме того, я собираюсь поговорить о противостоянии субъективным вызовам, совести, духе, молитве, происхождении и некоторых из этих вопросов. Мы рассмотрим их в конце, хотя ваше любопытство, вероятно, больше направлено на то, что было в начале.

Но вы можете выбрать и пойти послушать что-то из этого. Но дело в том, что вам нужно получить парадигму в целом. И, кроме того, систему для различения вопросов.

Я проведу вас по крайней мере через одну идею о том, как обрабатывать решения. Большинство решений, с которыми вам предстоит столкнуться, не являются решениями, на которые Библия обращается напрямую. Это лекция номер три или четыре, в которой мы поговорим о том, как учит Библия.

Он учит прямыми способами, он учит подразумеваемым образом, и он учит творческими конструкциями, которые мы привносим в совокупность Писания. Итак, я расскажу о системе различения вопросов относительно Библии и рассматриваемого вопроса. Кроме того, какова цель этого изучения? Чего я надеюсь достичь с вами? Чего вы надеетесь достичь как человек, сидящий и слушающий эти лекции? Ну, вот оно.

Я надеюсь, что вы это сделаете, и что я надеюсь создать человека, который осознает себя в обдумывании. Все эти слова переполнены. Осознанное обдумывание.

Вы можете критически мыслить о жизненных решениях в соответствии с библейскими мировоззрениями и ценностями. Вот это труднопроизносимо. Это очень важная идея.

Вот чего мы хотим достичь в конечном итоге. Я хочу, чтобы вы были осознанны в своих решениях. Я хочу, чтобы вы не просто принимали решение прагматично.

Я хочу, чтобы вы приняли решение, потому что у вас есть причины сделать это, и вы все обдумали. Это обдумывание. Бог создал вас, чтобы вы могли это сделать.

Итак, осознанное размышление. Я хочу, чтобы вы мыслили критически, что в большой степени связано с библейским толкованием, и способностью не просто поверхностно читать Библию, но исследовать ее, чтобы понять. И я хочу, чтобы вы могли исследовать решение, которое вы собираетесь принять.

Другими словами, над чем вы работаете? Вы работаете над абортами, трансгендерностью, образованием для себя, для своих детей? Этими вещами. Вам нужно доказать это, а также свой собственный процесс. Мы делаем все это в соответствии с библейским мировоззрением и ценностями.

Итак, сначала вам нужно иметь в уме осознанное библейское мировоззрение и ценности, осознанно контролировать то, как вы собираетесь это делать. Теперь вы скажете: «Я этого не хочу». Это слишком сложно.

Просто дай мне, скажи мне пять вещей. Дай мне пять вещей, которые нужно сделать, чтобы я был счастливым человеком. Ну, у меня есть новости для тебя.

Вы можете быть счастливы, но вы можете быть не здравы в том, как вы живете и как вы справляетесь с вопросами жизни. Друзья, христианство, в некотором смысле, выше всех религий, является умственным процессом. Бог говорит расти в благодати и познании Господа Иисуса Христа.

Слово «знание» и концепция знания пронизывают всю Библию. И если мы не являемся учениками слова, как Павел даже сказал Тимофею, то мы упускаем то, что Бог имеет для нас. Мы не можем прокладывать свой путь по жизни.

Мы не можем просто так идти по жизни, натыкаясь на один столб или другой. Мы должны заниматься писаниями и заниматься жизнью с писаниями. Так что это цель нашего изучения.

Я предлагаю вам записать это на карточку и запомнить это утверждение, чтобы вы могли думать о нем по мере изучения и жизни. Итак, распознавание Божьей воли требует , прежде всего, библейской эпистемологии. Итак, помните, эпистемология — это термин, который охватывает вопрос знания.

Что я знаю? Ну, откуда мы знаем, что мы знаем? Звучит как безумный вопрос, не правда ли? Откуда мы знаем, что мы знаем? Прежде всего, эпистемология касается источников, природы и обоснованности знания. Источниками знания, традиционно и классически, являются наши чувства, наши чувства, наш слух, наше зрение и разум, наша способность рационально относиться к чему-либо и обосновывать это. Она также связана с авторитетом.

Мы все начинаем свою жизнь как христиане в этой категории власти. Мы делаем то, что нам говорят люди, что мы должны делать. Рано или поздно мы можем сказать: я не уверен, что это правильно, и мы приходим к писанию, и мы смотрим на него.

Но авторитет — это аспект знания. Это вторичный аспект, потому что чувства и разум первичны. А потом интуиция.

Интуиция — это не то, что есть у женщин. Знаете, женская интуиция. Интуиция — это не то самое дежавю, которое мы иногда испытываем в жизни.

О, я думаю, я уже был здесь. Я думаю, я уже делал это раньше. Как я мог подумать об этом раньше? Однако в философии интуиция похожа на восточный мистицизм.

В библейской идее интуиция была бы эквивалентна откровению. Бог открыл себя. И это не интуиция в том смысле, в каком многие люди используют это слово, но это источник знаний, который у нас есть.

И это исходит из писания, а не просто из наших мыслей в плане того, как мы рассматриваем этот предмет. Мы должны обратиться к чему-то более объективному. И это приводит нас к следующему.

Эпистемология объективна и субъективна. Вы слышали, как кто-то сказал: если дерево падает в лесу и никого нет, чтобы услышать, будет ли оно шуметь? Это классический древнегреческий вопрос, исследующий вопрос знания как объективного или субъективного. Мы, христиане, в общем и целом, воспринимаем знание объективным образом.

Так что ответ на это - создание объективно. Даже если нас там нет, оно все равно издает шум. Если бы у вас был диктофон и рядом не было человека, вы бы его услышали.

В то время как субъективная сторона говорит, что реальность не является реальностью, пока я ее не испытаю. Это упрощенно, но это немного о том, о чем мы говорим, когда обсуждаем знание. Затем есть обоснованность знания, соответствие и согласованность.

Соответствие есть, если я сижу в комнате с жестяной крышей, я знаю, когда идет дождь, потому что я слышу его. И мне не нужно выходить и мокнуть, чтобы понять, что идет дождь, потому что я связываю со своим опытом звук дождя по крыше, так что я знаю, что идет дождь, не видя его. Вам не нужно видеть вещи, чтобы знать вещи.

И затем есть также согласованность, которая больше связана с рациональной стороной жизни и тем, как вещи рассуждают. Вот это очень краткий обзор вопроса о том, как мы знаем, что мы знаем. На этом самом слайде написаны книги, и я просто хочу, чтобы вы почувствовали вкус того факта, что знание — это очень сложная проблема.

Далее, как вы видите, что Библия заполняет эти эпистемологические пробелы? Например, об источниках. Ну, наш источник — это писание. Наш источник — это писание.

Но мы подходим к писанию как с точки зрения разума, так и с точки зрения того, является ли Библия связной. Мы говорим о единстве писания и о том, что мы интерпретируем писание писанием. Библия не противоречит сама себе.

У него разные точки зрения на вещи. Поэтому мы используем много рассуждений, когда идем к пониманию Писания. Интуиция — это чувство, что Бог дал нам откровение.

И мы поговорим больше о том, как работает наша внутренняя обработка в плане того, что мы называем убеждением, чтобы иметь дело с этим источником. Также, эпистемологические пробелы о природе. Источники, природа и обоснованность.

Природа знания объективна, и его обоснованность разрабатывается как в связности, так и в отношении к вопросу соответствия и теории познания. Теперь, вам не обязательно знать все это, но я просто хотел дать вам это, потому что эпистемология — это не какой-то упрощенный предмет. Это то, о чем мы должны думать.

Как мы знаем, что мы знаем, какова природа того, что мы знаем, и как мы доказываем то, что мы знаем? Это область эпистемологии. Однако в христианском мировоззрении у нас есть проблема, потому что мир фактически работает на основе модели источников, природы и обоснованности знания.

Каждый философ имеет дело с этим, независимо от его религиозной ориентации, независимо от его философской ориентации. Атеисты имеют дело с этим. Христиане имеют дело с этим.

Мусульмане с этим сталкиваются. Индуисты с этим сталкиваются. Все с этим сталкиваются.

Но в христианском мировоззрении у нас есть нечто особенно важное в нашем мировоззрении, которое влияет на наше знание, и вот к чему это приводит. Есть дилемма. Есть дилемма в познании Бога.

Например, Бог существовал в вечности. Он пришел и создал Адама и Еву, которые находятся в саду, вероятно, не очень долго на самом деле, и они не послушались Бога, и мы теологически называем это падением. Адам и Ева пали.

Они согрешили. Их выгнали из сада. Это метанарратив писания.

Это большая история. Но что с этим происходит, так это то. Когда мы ищем Бога, мы смотрим сквозь, я пойду этим путем, мы смотрим сквозь искажение.

Например, падение исказило то, что мы видим в природе. Когда Давид сказал, что небеса проповедуют славу Божию, а твердь вещает о делах рук Его. Он сказал это, потому что верил в то, что говорила Библия, и в то, что говорил Моисей, и в то, что говорила ему традиция в его собственной категории верующих евреев.

Вот как он узнал, что небеса возвещают славу Божию. Атеист выходит, смотрит на небеса, потрясает кулаком в воздухе и говорит: убей меня, если ты действительно Бог, и ничего не происходит. И поэтому он приходит к выводу, что Бога нет.

Ну, это глупо. Но дело в том, что нам приходится смотреть сквозь искажение. И это искажение сложно, потому что это не только данные, на которые мы смотрим; это то, как мы на них смотрим.

Мы сами искажены. Есть то, что теологи называют эффектом падения. То есть, падение не только повлияло на землю, но, как Бог сказал Адаму и Еве, оно будет, вы получите чертополох вместо зеленой фасоли.

У вас будут проблемы с вашими садами. Жизнь не будет идти так хорошо, как могла бы идти. И поэтому нам придется иметь дело с самими собой.

Мы ослеплены грехом, как это много раз говорится в писании. Итак, Божье решение этой дилеммы таково. И вам следует открыть 1 Коринфянам 2:6-10.

Я собираюсь поговорить об этом позже, поэтому сейчас я могу только сделать обзор. Помните, мы только получаем обзор. Библия говорит нам, что 1 Коринфянам 2:6-10 упаковано в главы 1-4.

2:6-10 — извинение Павла за то, что его послание о кресте — правильное послание, превосходящее послание. И ответ Павла тем, кто давил на него, заключается в том, что Бог открыл это. Стих 10 главы 2, Бог открыл.

Итак, Павел говорит из откровенного контекста общения Бога с Павлом, а Павел общается с нами через это откровение, которое закодировано в Писании. Для нас откровение, которое у нас есть, — это Библия, и это все.

Вот почему Библия была так важна, потому что она является нашей основой для знания. И поэтому Бог преодолел искажение греха, чтобы познать его, дав нам это общение, писания. И все же, даже после этого все еще есть дилемма.

У нас есть совершенная Библия, но у нас нет совершенных читателей. У нас есть вдохновенное писание, но у нас нет вдохновенных толкователей. Поэтому мы сталкиваемся с путаницей даже при чтении и изучении Библии, и люди приходят к разным мнениям.

Вот это большая, большая часть библейского мировоззрения. По какой-то причине, в Божьих указах, он дал нам писание, которое является адекватным, но мы сами неадекватны во многих случаях, чтобы быть в состоянии вытащить его. Но мы ответственны за это.

И я думаю, в конце концов, Бог создал нас по своему образу, и часть этого образа — стремление познать Бога, стремление действовать на основе писаний в отношении наших решений, чтобы иметь возможность делать это так, как Бог хотел бы, чтобы мы это делали, как можно лучше. И по какой-то причине, в указах Бога, он создал систему, чтобы она работала таким образом, и дает нам разнообразие. Есть единство, и есть разнообразие.

Так что мы даже в конечном итоге теряем мяч, как это было, когда мы получаем Библию. Но факт в том, что мы намного впереди, потому что у нас, по крайней мере, есть Библия. Итак, Божье решение дилеммы.

И мы рассмотрим 1 Коринфянам 2:6-10, гораздо больше позже. Нам нужно двигаться дальше. Просто обзор.

Итак, библейская история, с результатами падения, это ситуация Адама и Евы. Извините, я получаю свои заметки здесь. Библейская история результаты падения в этой истории представляет собой мировоззрение.

Видите ли, падение — это ядро нашего мировоззрения. И Послание к Римлянам раскрывает, что значит быть падшим существом. Это некрасиво.

Никто не думает мыслями Бога. Мы все восстаем против Бога. И обращение, через становление христианином, становление верующим в Бога, будь то Ветхий Завет или Новый Завет, помогает нам двигаться к тому, чтобы быть послушным верующим и тем, кто понимает, чего хочет Бог.

Но факт в том, что мы все еще боремся с падшестью нашего мира и себя. Поэтому проницательность требует понимания этого. Как это влияет на нас, мы поговорим позже.

Но именно поэтому библейское мировоззрение и ценности являются моей системой для различения Божьей воли, потому что это единственный верный путь, который у нас есть. Мы должны соединить себя с Божьим учением. Поэтому различение Божьей воли требует нового образа мышления.

Что это за образ мышления? Двойное решение. С одной стороны, Бог раскрыл себя. Библия — это слово Божие.

Это откровение Бога. Это то, что мы называем самораскрытием Бога нам. И у нас есть это верное слово свидетельства, светильник ногам нашим.

Всевозможные метафоры, которые использует Библия, чтобы сказать нам, насколько это важно. Исаия сказал: к слову и к свидетельству. Если они не говорят согласно этому, то они не от Бога.

Во-первых, Иоанн говорит примерно то же самое. Итак, на протяжении всего повествования Библии мы остаемся на земле, опираясь на Писание. Бог раскрыл себя.

Он оставил нам запись этого откровения, и он не ведет переговоры о новых записях с течением времени. Эта запись закрыта, и мы ответственны за то, чтобы иметь с ней дело. Более того, с другой стороны, мы ответственны за то, чтобы выйти из этой записи и различить Божью волю в наших ситуациях.

Это наша ответственность. Мы не идеальны. Откровение есть, но мы не идеальны.

В результате этого напряжения у нас есть наш христианский путь. Если честно, это очень сложный путь, и в нем есть разнообразие, которое иногда сбивает нас с толку, но у нас есть единство, которое есть у нас как у верующих во Христа и верующих в авторитет Писания. И мы работаем над этим в нашем человеческом контексте.

Римлянам 12:1 и 2 являются основой всего этого. Что там говорится? Римлянам 12, 1 и 2. Поэтому я обращаюсь к вам, братья и сестры. Кстати, в Библии слово братья — adelphoi.

Это греческий термин, который включает мужей, жен и детей и включает всю группу. Поэтому законно говорить братья и сестры, чтобы женщины не чувствовали себя здесь обделенными. Милосердием Божиим вы должны представить свои тела в жертву живую, святую и благоугодную Богу, что есть ваше духовное поклонение или разумное служение.

Здесь есть некоторые проблемы с переводом. Поэтому здесь используется библейская метафора: Мы — живая жертва.

Это не жертва. Жертвы умирают. Мы — живая жертва.

Мы распяты со Христом, как говорит Павел позже. Не сообразуйтесь с этим веком. Позвольте мне спросить вас об этом.

Что такое мирское? Мирское — это не думать мыслями Бога. Мирское — это думать против мыслей Бога, потому что это категория, которая находится вне одобренного процесса, если хотите, в плане следования за Богом. Это мирское.

Итак, не приспосабливайтесь к этому миру, его мировоззрению и ценностям, но преобразуйтесь обновлением ума вашего. Преобразование — это ментальный процесс. Это часть, о которой мы поговорим подробно.

Испытывая, вы можете различить, что есть воля Божья. Видите ли, этот отрывок не говорит вам. Просто молитесь, и Бог скажет вам, что делать. Он говорит, что у вас есть ответственность.

У вас есть ответственность за трансформацию. И что это значит? Ну, вам нужно это распаковать. Это аспект обучения и образования.

Извините, но мои очки немного перекошены, поэтому я постоянно их поправляю. Это процесс трансформации. В этой трансформации вы развиваете мировоззрение и ценности, а затем используете весь этот комплекс для проверки жизненных проблем, чтобы вы могли различить, в чем заключается воля Божья.

И это не нахождение Божьей воли. Discern, в каком-то смысле, имеет эту идею выяснить это. Но в конце дня наша проницательность привязана к писаниям, а не к чему-то вне писаний.

Мы не ищем внебиблейскую информацию. Мы хотим иметь дело с информацией, которая у нас уже есть. Это как если бы один писатель написал книгу о Божьей воле, и она называлась «Поиск Божьей воли», а подзаголовок был «Языческое представление». Библия никогда не говорит вам, что нужно искать Божью волю в любое время.

Это может показаться вам странным. Библия постоянно говорит: делай, ДЕЛАЙ, делай волю Божию. Исполняй волю Божию.

Пожалуйста, Боже. Доставь удовольствие Богу послушанием. Послушание — это категория «сделай».

И это важная вещь, которую мы увидим, когда будем изучать писания. Итак, трансформация, это модель, которую мы собираемся подчеркнуть и показать вам в ряде лекций, когда мы все это распакуем. Теперь давайте перейдем к следующему слайду в наших заметках, чтобы показать вам, как работает этот преобразующий ум, чтобы дать вам общую картину.

С левой стороны у вас есть общее для всех. Это означает данные. Это ваша сторона данных.

С правой стороны — продукт. Это продукт. Но откуда берётся продукт? Он берётся из ума.

Теперь обратите внимание, как я нарисовал разум. Разум нарисован как сердце, поскольку человек верит в своем сердце.

Сердце в Библии не является местом эмоций. Ручка Сплэнка, кишки, внутренности сострадания — вот место эмоций в Библии. Но сердце в Библии находится прямо здесь.

Вот почему я нарисовал разум в виде сердца. И вам нужно думать об этом, когда вы читаете Писание. Ибо из сердца, сказал Иисус, исходят источники жизни.

Это не из ваших эмоций. Это из вашего мышления. Так что сердце - это разум в писании.

Итак, вы берете данные отсюда, пропускаете их через сетку и получаете продукт. Хорошо, а что насчет слова грех, грех. Это термин, который нужно определить.

Хорошо, атеист пропускает грех через свою сетку, и что он придумывает? Глупость. Религиозный термин, который говорит вам что-то, что не является правдой. Берете христианина и пропускаете грех через сетку.

Выходит, грех — это преступление против явленной воли Бога. Хорошо, мы получаем наши определения отсюда, не отсюда, и не только отсюда. Мы должны проверять данные, когда мы пропускаем их через нашу сетку к продукту нашего мышления.

Это процесс. Мы трансформируемся вертикально через писание. Это создает мыслительный блок.

Мы пропускаем через него данные. Это дает нам продукт. Так что преобразованный разум лежит в основе всего, что мы делаем.

Данные, разум, смысл. Хорошо, ну что ж, сделаем еще один шаг. Это и есть преобразованный разум.

Что такое мировоззрение и ценности? Ну, мировоззрение и набор ценностей. Угадайте что? Мировоззрение и ценности — это одно и то же. Данные поступают в комплекс мировоззрения и ценностей.

То, что вы развиваете с помощью преобразованного ума, а с другой стороны выходит значение. Позвольте мне привести вам пример. Хорошо, этот парень едет на Porsche по дороге, и вы видите его номерной знак или наклейку на бампере.

Это должна быть наклейка на бампер, потому что есть большая. Кто умрет с наибольшим количеством игрушек, тот и победит. Это мировоззрение.

Этот человек только что сказал вам, что именно то, сколько у вас денег, определяет, насколько вы ценны и что вы значите в жизни. Нет денег, нет ничего хорошего. Много денег, действительно хорошо.

Побеждает тот, кто умирает с наибольшим количеством игрушек. Это мировоззрение. Ну, а что будет, если пропустить эту идею через трансформированный разум? Вы не выйдете с тем, кто побеждает с наибольшим количеством игрушек.

У кого больше игрушек, тот и победил. Вы выходите с любовью к Богу, служите другим, любите Бога и любите ближнего. Вы выходите с совершенно другим взглядом на жизнь.

Жизнь — это не имущество. Это жизнь. Имущество важно.

У Авраама было много. У Давида было много. Но дело в том, что это не главное.

В центре внимания — послушание Божьему слову. Итак, вы совершенно по-другому мыслите, когда становитесь христианином. Вот еще один пример, который я однажды услышал от пастора.

Он сказал, что до того, как стать христианином, он любил вещи и использовал людей. Теперь вы испытали это, не так ли? Может быть, я и вы все виновны в этом. Любить вещи, использовать людей.

Это не библейское мировоззрение. Так каким же было бы библейское мировоззрение? Не столько любить вещи и использовать людей, сколько библейское мировоззрение любить людей и использовать вещи. Люди не являются средством для достижения цели.

Вещи — это средства для достижения цели, что является совершенно другим способом мышления. Вот над чем мы здесь работаем.

Мы работаем над тем, как вы думаете? И позвольте мне сказать вам, даже если вы даже не осознаете, что вы думаете, вы все равно думаете и вами все еще движет то, что здесь, даже если вы этого не знаете. У вас есть мировоззрение. У вас есть система ценностей.

Когда вы становитесь христианином, вы должны начать менять это. Вы должны начать приспосабливаться к Божьему пути, а не к пути мира. И когда вы это делаете, вы становитесь зрелыми и принимаете более правильные решения.

На самом деле, как кто-то сказал, Бог строит свою работу на наших ошибках. Он позволяет нам совершать ошибки, чтобы мы учились. И иногда нам приходится корректировать свое мировоззрение и ценности в результате этого.

Хорошо. Трансформированный разум. Что это? Трансформированный разум — это процесс образования.

Теперь обратите внимание на это. Образование. Это не процесс ваших молитв.

Вы когда-нибудь задумывались, почему вы садитесь на 15-30 минут утром и молитесь? Вы выходите и через час вы забываете, что вы читали. Это потому, что вы ничему не научились. Вы читаете Библию, что является хорошей практикой.

Но просто читать — это не обучение. Что это значит? Потому что когда вы узнаете, что это значит, это влияет на вас, и вы это запоминаете. Процесс образования, который приводит наше мировоззрение и ценности в соответствие с библейским учением.

Это преобразованный разум. Более того, это приводит к процессу принятия решений, который является сознательным вовлечением нашего мировоззрения и системы ценностей в ежедневную борьбу жизни. И снова, это основополагающий слайд.

Это основополагающее утверждение, которое восходит к утверждению, которое мы говорили ранее о моей цели для вас в этом курсе. Что вы можете стать человеком, который имеет осознанное обдумывание. Это также должно быть на карточке.

Вам следует читать это снова и снова и снова, чтобы заставить свой ум двигаться в этом направлении. Хорошо, теперь давайте двигаться дальше. Так вот, это преобразованный ум.

Итак, какова цель преобразованного ума? Здесь мы немного повторяемся из предыдущего. Создать человека, который с осознанным обдумыванием может мыслить критически. Это означает критически исследовать жизненные решения таким образом, чтобы это соответствовало библейскому мировоззрению и ценностям.

Так что эта маленькая диаграмма, которая кажется такой простой, на самом деле очень сложная. Все дело в данных, которые наш мир здесь проходит. И то, что здесь, придает этим данным смысл. Теперь в мире Бога вещи имеют смысл, и точка.

Вы можете подвесить его в пространстве, и он будет иметь смысл. Но мы говорим о функционировании человека и верующего. Так что это главное.

Позвольте мне просто дать вам небольшой совет. Как христианин, когда вы наблюдаете за людьми, говорите о мировоззрении. Спросите их, каково ваше мировоззрение.

Они не знают, о чем вы говорите. И вы пытаетесь помочь им понять. Вы слушаете их, а затем делитесь своим мировоззрением.

И тогда они могут начать подвергаться сомнению относительно того, какое мировоззрение лучше всего объясняет жизнь. Это отличный подход к свидетельствованию и к тому, чтобы делиться своей верой с людьми и помогать им думать, а не просто реагировать на ваши утверждения. Итак, теперь давайте двигаться дальше.

Мне нужно двигаться немного быстрее. Эта конкретная лекция немного длиннее, потому что мы имеем дело с этими проблемами получения обзора. Поэтому принятие решений Божьим путем и затем различение Божьей воли требует понимания того, как работает мировоззрение.

Ну, вот и все. Мы все время об этом говорили. Так что мне не нужно это выдумывать.

Мировоззрение и ценности. Мировоззрение — это ментальная структура, с помощью которой мы объясняем наш мир. Смотрите схему, о которой я вам уже рассказывал.

Вам нужно это усвоить. Более того, ценности — это личные убеждения, вытекающие из нашего мировоззрения, которые направляют наше мышление и действия. Итак, мировоззрение — на первом месте.

И тогда продуктом нашего мировоззрения являются наши ценности. Если наше мировоззрение заключается в том, чтобы любить Бога и любить ближнего, мы не говорим, что тот, кто умрет с самыми длинными крыльями. Мы говорим, что самое важное в жизни — любить Бога и любить ближнего.

И, следовательно, это информирует нас обо всем, что есть в жизни. Это направляет нас. Мировоззрение и ценности — вот что нами руководит.

У каждого есть мировоззрение. У каждого есть ценности, которые из него вытекают. Мне все равно, кто ты.

Мне все равно, если вы полностью забываете о том, что у вас есть такой комплекс, но он у вас есть. И вам нужно войти с ним в контакт и вам нужно его развивать. Хорошо, давайте подумаем еще немного здесь.

Хорошо. Как мы видим наш мир. Как мы видим наш мир? Вы заметите, что середина — это то мировоззрение, о котором мы говорили многими способами через наши умы.

Но смотрите, он выносит суждения об образовании. Он выносит суждения о здравоохранении, правовых институтах и экологических проблемах. Видите ли, у нас нет текстов-доказательств, которые легко различают все эти вещи для нас.

Политика, религиозные институты, семья и искусство. Но именно мировоззрение направляет нас в каждой категории жизни. Итак, если вы принимаете решения об этом, мне использовать государственное образование? Мне использовать частное образование? Мне использовать домашнее обучение? Вы принимаете эти решения через свое мировоззрение.

И вам нужно быть способным осознавать это и быть осмотрительным в том, как вы это делаете. Примите во внимание все эти вопросы о природе вещей. В некоторых местах в нашей стране общественное образование половину времени преподается христианами.

И это мировоззрение пронизывает, хотя оно и не является частью общественной арены. И все же, в то же время, иногда большой город не является хорошим местом для ребенка, особенно в городе, где доминирует небожественное отношение, что характерно для многих и большинства больших городов. Поэтому вам нужно выносить суждения об этом.

Вот так мы видим наш мир. Мы видим его через сетку. Мы видим его через процесс мировоззрения и ценностей.

Посмотрите на это так. Решения о контроле рождаемости, абортах, завещаниях, финансах и образовании детей. Это своего рода повторение, но здесь я вставляю это в модель.

Пройдитесь по мировоззрению. Ваши ответы на такого рода вопросы являются продуктом вашего мировоззрения и системы ценностей. Хорошо.

Теперь вам нужно подумать об этом, потому что это всего лишь обзор. Я уже достаточно хорошо знаю, что хочу за свое время. И поэтому мне нужно двигаться дальше.

Помните, мы возвращаемся к каждой из этих категорий и немного подробнее их раскрываем, чтобы помочь вам. Но сейчас я хочу, чтобы вы получили общую картину. Надеюсь, вы начинаете получать общую картину того, что значит различать Божью волю в мировоззрении и ценностном процессе.

Нам нужно научиться читать Библию. Я собираюсь очень быстро сейчас. Когда мы рассмотрим это в Ветхом и Новом Заветах, как Библия использует фразу «воля Божья»? Воля Божья означает желать, угождать, радоваться Богу, выбирать, оказывать благосклонность, любить, определять.

Мы поговорим об этом в Ветхом Завете и в Новом Завете. Мне не нужно сейчас это обсуждать, но мы рассмотрим этот материал. Кроме того, изучение языка воли Божьей открывает несколько вещей.

У Бога есть суверенная воля. Мы это определим. И это не наша территория.

Тайное принадлежит Господу. Открытое принадлежит нам. Хорошо.

И кстати, заметьте, этот стих не говорит, что вы должны выяснить, что скрыто. Это не ваша работа — выяснить, что скрыто. Ваша работа — повиноваться слову и творить волю Божью.

Моральная воля Бога раскрывает желания Бога относительно человеческого творения. Через Священное Писание мы имеем все, от Десяти Заповедей до очень незначительного раздела в книге Исход о законе. Это были правовые кодексы.

Например, если у вас есть вол, который может навредить вашему соседу, вы несете за это ответственность. Если у вас есть собака, которая может укусить вашего соседа, вы несете за это ответственность. И поэтому это учит очень, очень, очень кратко.

Но то, что у нас есть, это повествование Библии, Ветхого и Нового Заветов, которое иллюстрирует нам, как Бог хочет, чтобы мы действовали. Он дает нам всевозможные истории в этом отношении. И он дает нам Притчи.

Он дает нам Псалмы и много мест, где мудрость выходит наружу. Поговорим об этом позже. Также, библейское увещевание о воле Бога должно быть сделано.

Нигде в Библии нам не сказано искать Божью волю. Теперь мы должны различать. Мы должны смотреть.

Нам нужно изучать. Мы находим изучением. Но факт в том, что это есть.

Это не то, что есть там, что мы должны получить и выхватить с небес. Поэтому помните, что воля Божья перформативна. Воля Божья — это не то, что вы должны сказать, ну, Господи, скажи мне, что делать.

Ладно. Если бы вы услышали голос с небес, это было бы так. Я уже говорил вам.

Приступайте к работе. Трансформируйте свой разум. Применяйте этот трансформированный разум к вопросам жизни из моих ценностей.

Это послание, которое Бог нам несет. Мы снова это раскроем. Мне нужно двигаться дальше, чтобы попытаться показать вам процесс, и мы собираемся охватить множество различных деталей.

Итак, внимательное чтение Библии о Божьей воле побуждает нас читать Библию в более широком смысле. Как Писание отвечает на наши вопросы? Наша задача, друзья мои, не искать текст-доказательство, текст-прямое доказательство. А о прямых следствиях и творческих конструкциях я расскажу в другой лекции.

Не для того, чтобы найти текст-доказательство. А для того, чтобы найти смысл. Божья воля вытекает из Библии в значительной степени.

Как Бог справляется с человечеством? Есть падение, но от падения до пришествия Иисуса Бог нас искупает. Он гонится за нами, так сказать. Он посылал пророков.

Он послал апостолов. И он послал своих посланников, чтобы дать нам информацию, которая поможет нам добраться до него через эту информацию, не вокруг нее, не в дополнение к ней, а через эту информацию. Внимательное чтение о Божьей воле побуждает нас читать Библию в гораздо более широких смыслах.

Библия достаточна. Она не дает нам текст доказательства для всего, но она дает нам образ мышления, из которого мы можем рассуждать о вопросах жизни. Итак, есть три уровня обучения.

Это будет целая лекция позже. Прямо, я уже упоминал подразумеваемые и творческие конструкции. Прямой — это легкий уровень.

Намерение учения Писания, которое мы можем продемонстрировать, и большинство христиан по всем направлениям согласятся с этим. Но затем вы переходите к импликационным уровням и творческим конструкциям. Я объясню это позже.

И по мере того, как вы идете снизу вверх, вы идете от, и я назову это простым, хотя это не обязательно просто, прямого учения к более сложным конструкциям, таким как весь милленаризм, премилленаризм и вещи в области кальвинизма или арминианства. Это все творческие конструкции, основанные на писании. Они не обязательно являются текстом-доказательством.

Вот это большая мысль, о которой вам стоит подумать. Развитие мировоззрения и ценностей. Для того, чтобы дать Божью волю, требуется расширенная парадигма для развития библейского мировоззрения и набора ценностей.

Я говорил это снова и снова, не так ли? Повторение — ключ к обучению. Наблюдая, как развивались последовательные поколения верующих в писание, и вот здесь появляется очень важное утверждение, вклад ценностей, вклад ценностей, когда мы открываем истину, дает нам модель. Мы видим истории.

Одна из замечательных историй, о которой я расскажу вам более подробно, это история Лота и то, как он является образцом нарушения ценностей, которые он получил от Авраама задолго до того, как были написаны писания и даже кодифицированы, как в эпоху Моисея. Таким образом, откровение становится более сфокусированным с течением времени. У нас есть дает нам некоторые основания.

Затем Псалмы, пророки, а затем мы доходим до Иисуса, и Новый Завет в некотором смысле повторяет ряд вещей из Ветхого Завета в своем развитии. Но все это развивает ценности. Вам не обязательно иметь заповедь, чтобы иметь ценность.

Вы видите развитие, вы видите ценности из историй, как псалмопевец справляется со своим унынием, как он справляется с конфликтом. Это все развивающиеся ценности, которые направляют нас в нашей собственной жизни. Вот откуда приходит мудрость.

Мудрость не падает с неба. Мудрость — это не моя блестящая идея. Мудрость — это то, что развивается из библейского мировоззрения и набора ценностей.

Мудрость не в том, чтобы делать то, что целесообразно. Мудрость не в том, чтобы делать то, что имеет смысл, потому что в падшем уме мы не имеем смысла в себе и о себе. Мы имеем смысл через преобразованный ум в терминах того, чему научил нас Бог.

Мы рассмотрим это позже. Воля Божья раскрывается в нижней части диаграммы. У Бога есть суверенная воля.

У Бога есть моральная воля. И как вы применяете Божью волю? Ну, Божья воля применяется через божественное различение. Она применяется через божественное различение.

Божья воля находится в божественном различении. Это своего рода вариация модели палки с вопросом мировоззрения и ценностей. Вы можете видеть, как это идет от учебного намерения Писания к его теологическому анализу.

Благочестие — это способность следовать Библии, когда у вас нет текста-доказательства. Это чрезвычайно важно. Мы поговорим об этом здесь снова.

Мы проводим опрос. Получаем общую картину. Хорошо.

Мы приходим к различению Божьей воли, что подразумевает столкновение с субъективным вызовом. Сейчас мы собираемся быть примерно на 20 минут дольше того, что я обычно хочу, чтобы лекция была. Я хочу, чтобы обычно лекции длились час и меньше.

Но в этом, как вы видите, я пытаюсь рассказать вам всю историю, и это происходит довольно быстро. Но я надеюсь, что вы пройдете это снова и снова, чтобы уловить общую идею, а затем вы сможете начать лекции, которые я буду вам читать по частям. Субъективные проблемы — это проблема совести, проблема роли духа, провидения и молитвы.

Это некоторые из самых крупных. И мы поговорим о них. У меня есть лекции, которые будут касаться каждой из этих категорий.

Я не буду сейчас это распаковывать. Но в модели мировоззрения и ценностей все это учитывается. И мы поговорим о том, как совесть и дух работают внутри нас в отношении этой информации.

Ладно. Это я хотел сказать больше, но скажу позже. Это правда или ложь? Пусть совесть будет вашим проводником.

Мы ответим на этот вопрос позже. Правда или ложь? Совесть — это независимая сущность внутри вас. Это правда или ложь? Как совесть является частью человеческого состава? Третье, правда или ложь? Совесть — это открытая аудитория для голосов.

Может быть, голос Бога, может быть, голос дьявола. Как вы это различаете? И открытая ли это совесть, открытая аудиенция в любом случае? Это вопросы о совести, о которых мы поговорим. Характеристики совести.

Это Богом данная способность к самокритике. Бог создал нас с этим механизмом, который мы называем совестью. И Библия конкретно определяет его в Новом Завете.

Это механизм оценки нашего мировоззрения и ценностей. Мы поговорим об этом позже. Это свидетель.

Это слово «свидетель» является ключевым термином. Совесть — это свидетель мировоззрения и системы ценностей, которые мы осознаем и применяем. Когда Павел преследовал христиан, возможно, присутствуя при побивании камнями Стефана, Павел думал, что он совершает служение Богу.

Его мировоззрение и ценности были испорчены. В тот момент он не видел Божьего пути с Христом. Богу пришлось прервать жизнь Павла по дороге в Дамаск и изменить его, чтобы его мировоззрение и ценности начали выправляться.

И он был способен критиковать себя и видеть ошибки своего пути. Так что без хорошего мировоззрения и системы ценностей у нас ограниченная способность к самокритике. Сейчас я скажу то, что может вас немного шокировать, но есть много плохих христиан.

В церкви много примадонн. Много эгоизма. Много авторитарного контроля.

Люди, которые не знают себя. Правящие, а не ведущие. Лидерство — это совсем не то же самое, что правление.

И ваше мировоззрение должно дойти до вас. И если ваше мировоззрение испорчено, вы будете думать, что поступаете правильно. Но Библия должна дойти до вас лучше и помочь вам понять, что вас там нет.

Это свидетель мировоззрения и системы ценностей, которые мы осознаем и применяем. Вот что такое совесть. Это монитор.

Это не судья. В Библии используется термин свидетель. Свидетель говорит вам то, что он видит.

Совесть видит мировоззрение и ценности и говорит вам об этом. Она не судья. Она не дает вам мировоззрение и ценности.

И я объясню это вам подробно позже. Святой Дух — это еще один, который вызовет у вас много вопросов. Правда или ложь.

Роль Святого Духа — дополнять библейскую информацию дополнительным содержанием. Я отвечу на это позже. Правда или ложь.

Просветление — термин, который часто используется. Не очень удачный термин, но его используют. Это Божий способ дать правильное толкование Библии.

Мы поговорим об этом позже. Я расскажу вам сейчас. То же самое и с провидением.

У нас будет целая лекция о провидении в GM 13. Кроме того, мы поговорим о молитве. Молитва здесь — это вызов, и это еще одна субъективная область.

Это в GM 14 позже. Хорошо, так что различение Божьей воли требует системы, которая обрабатывает библейское знание в рамках вашего мировоззрения. Это та простая маленькая диаграмма данных, мышления и смысла.

Но это же огромная вещь, не так ли? Я имею в виду, что мы должны осознать себя. Один поэт сказал, что даже поэт, который не верил в Бога, сделал утверждение, которое очень верно. Неисследованная жизнь не стоит того, чтобы ее прожить.

И мне жаль говорить, что многие христиане никогда по-настоящему не исследовали себя и то, как они справляются с жизнью. Они не исследовали писания и то, как они соотносятся с писаниями и как они относятся к жизни. Они манипулируют жизнью.

Они манипулируют людьми, а не решают проблемы жизни. Хорошо, эта система представлена только одним представлением в этой схеме. Вы захотите сделать себе большую копию этого слайда, страницу в полный размер.

Мы рассмотрим это подробно позже. Я на самом, самом, самом, самом конце того, что я хотел по времени. Я знал, что это займет немного больше времени в отношении этого конкретного набора слайдов, но я думаю, что это важно.

И я знаю, что мы быстро проехали, но у тебя есть заметки. Ты можешь прослушать лекцию пару раз. Она всего лишь час.

Вы можете разбить это на части в разных отрезках времени, которые у вас есть. Постарайтесь охватить руками общую картину, большую точку преобразованного ума и систему ценностей, которая из этого исходит, так что когда мы это разберем, вы будете знать, где это вписывается в общую парадигму. Что ж, спасибо за то, что выслушали.

Извините, мой голос становится немного хриплым. Я не преподаю в классе в последнее время, и поэтому я делаю это здесь. Становится немного сложным.

Так что спасибо, что вы здесь. Спасибо, что слушаете. Пожалуйста, продолжайте в своем темпе, но у вас есть это прямо здесь, удобно для вас, с большим количеством информации для размышления.

Итак, у вас есть мои контактные данные в примечаниях на первой странице. У меня есть адрес электронной почты, по которому вы можете связаться. Я также упомянул свой веб-сайт, через который вы можете работать.

И если у вас есть вопросы, я с радостью пообщаюсь с ними. Помните, что иногда социальные сети, телефоны и даже компьютеры судят о поступающих вещах и отправляют их в корзину или туда, где им не место. И поэтому, если вы не слышите от меня, когда задаете вопрос, попробуйте еще раз, потому что иногда он попадает туда, куда я не вижу.

Хорошо, да благословит вас Бог. Уделите время молитве по поводу того, о чем мы говорили, и увидимся на лекции GM2 в следующем сегменте. Спасибо.