**Д-р Дэвид Ховард, Джошуа-Рут, заседание 24,
судьи 1–3**

© 2024 Дэвид Ховард и Тед Хильдебрандт

Это доктор Дэвид Говард в своем учении по книгам Иисуса Навина через Руфь. Это сеанс 24: Судьи 1-3, Гофониил, Аод и Шамгар.

Еще раз приветствую, доктор Дэвид Ховард, сейчас просматриваю Книгу Судей.

Ранее мы только что рассмотрели вводные вопросы книги Судей, а теперь готовы приступить к рассмотрению книги. Итак, я упомянул, что вам следует иметь в наличии набросок книги Судей, которую я написал, и поэтому вам может быть полезно иметь ее при себе, чтобы к ней можно было обращаться. И просто чтобы напомнить вам, я как бы организовал этот план вокруг темы, которая, как мне кажется, пронизывает всю книгу, а именно, отступничества Израиля.

Итак , во вступительных комментариях я упомянул, что к книге есть два введения. Первая глава, стихи с первого по два, пять, а затем два, шесть, три, шесть. И я бы назвал этот раздел корнями отступничества Израиля, которое раскрывается и проявляется на протяжении всей остальной книги, но оно представлено здесь.

А затем в третьей главе, седьмом стихе и до конца 16-й главы мы видим то, что я рассматриваю как нисходящую спираль к отступничеству Израиля. Итак, вот как мы увидим, особенно во второй и третьей главах, что в течение этого периода существует повторяющийся цикл. И цикл не просто такой.

История не повторяется в одинаковых терминах, а, скорее, представляет собой нисходящий цикл, и по мере падения ситуация становится все хуже и хуже. И, к сожалению, кажется, что сами судьи иногда являются не только решением, но и частью проблемы. Итак, все заканчивается, и в конце книги появляются отвратительные истории.

Вот почему книга заканчивается словами: «Знаете, в те дни не было царя в Израиле». Каждый делал то, что считал правильным или считал нужным. И подтекстом этого является обратная сторона: если бы в Израиле был благочестивый царь, тогда все было бы не так плохо.

Люди поступали правильно в глазах Господа. Итак, начнем с рассмотрения первой главы. А прелюдию к отступничеству мы находим в главах с первой по вторую, в пятом стихе.

И здесь мы имеем продолжающуюся военную деятельность после смерти Иисуса Навина. И это как бы рассказано в двух разных сегментах. Стихи с первого по 21 говорят нам о продолжающихся завоеваниях Ханаана, своего рода незавершенных завоеваниях.

Затем с 22 по 36, а затем во второй главе расскажите нам больше о некоторых конкретных племенах, которые этого не делали. Итак , начнем с рассмотрения первого раздела. Глава первая, стихи с первого по 21.

И сказано, что после смерти Иисуса Навина, глава первая, стих первый, народ Израиля вопросил Господа, говоря: кто пойдет за нас против Хананеев, чтобы воевать с ними? И Бог сказал, что Иуда поднимется. Во вступительных комментариях я упомянул, что у нас нет четкого лидера, назначенного здесь в начале Книги Судей, как это было в книге Иисуса Навина. И в конце книги Иисуса Навина нам, к сожалению, сообщается, что народ Израиля продолжал следовать за Господом все дни Иисуса Навина и дни старейшин, переживших его, но не более того.

И это начинается, что предвещает здесь своего рода нисходящую спираль к хаосу. Поэтому Иуда решает взять на себя инициативу войти в эту землю и захватить Симеона, его брата, а также Симеона и Иуду, их территорию. А в списках распределения земли в книге Иисуса Навина удел Симеона — только города.

Это не так, для Симеона нет пограничного списка. А колено Симеона, похоже, было ассимилировано с коленом Иуды. Итак, эти двое идут вместе и сражаются против Иерусалима.

А в восьмом стихе говорится, что они схватили его и поразили острием меча, поджег город. После этого позвольте мне, извините, сделать еще пару комментариев. Они сражались с царем по имени Адонизедек , Адонибезек .

И в каждом из этих ханаанских городов был свой маленький царь. Итак, цари, цари в Ханаане, на самом деле были скорее царями, я бы сказал, царями одного города в окрестностях. Не такие большие цари, как фараоны в Египте или цари в Месопотамии, Сирии и Вавилоне, но они были более локализованными царями или, может быть, почти племенными вождями.

Как я уже сказал, Иерусалим снова упоминается в восьмом стихе, и если вы вернетесь к книге Иисуса Навина, мы обнаружим, что Иерусалим упоминается на границе как Иуды, так и Вениамина. В главе 15, стих 63, в конце главы об Иудее, говорится, что Иуда не смог изгнать жителей Иерусалима. И затем в первой главе Книги Судей, стихе 21, мы находим здесь, что народ Вениамина не изгнал иевусеев, живших в Иерусалиме.

Итак, иевусеи живут с народом Вениамина в Иерусалиме до сего дня. Итак, судя по всему, на границе был город. Позже в главе, одной из последних глав после 17-й главы, мы увидим, что в то время Иерусалим фактически считался чужеродным городом.

Он не считался израильским городом, и мы не видим Иерусалим фактически захваченным до дней Давида. Давид захватывает Иерусалим и делает его своим. В те дни он назывался Иевус для иевусеев.

Давид в пятой главе 2-й книги Царств захватывает город и делает его израильским городом. Итак, здесь полное разрушение Иерусалима в восьмом стихе может показаться временным, потому что Иисус Навин говорит, что они не смогли этого сделать. Здесь, в стихе 21, мы читаем, что Вениамин не смог этого сделать.

Итак, это город, который в некотором роде менялся, город, который, конечно, гораздо позже в истории Израиля играл очень заметную роль как центр жизни Израиля и, в некотором смысле, столица Царства Божьего. Но здесь его еще нет. В следующем стихе 11 мы читаем историю о Халеве и особенно о его дочери.

Калев предлагает свою дочь тому, кто пойдет против Кириаф- Сефера и захватит его. Итак, Гофониил выходит вперед и делает это. На самом деле это повторяет почти слово в слово, этот небольшой раздел почти слово в слово повторяет небольшую историю о нем и его дочери из 15-й главы Иисуса Навина, стихи с 15 по 19.

Итак, это своего рода повторение отрывка из книги Иисуса Навина, поскольку мы видим и пару других отрывков. Итак, дочь Калева смелая и говорит: проси благословения в стихе 15. А еще она хочет иметь источники воды.

Ей нужны были источники воды, чтобы она и ее семья могли процветать. Итак, Халев делает это в стихе 15. После этого у вас есть потомки тестя Кенеянина Моисея, которые пошли с народом из города Пальм в пустыню Иудейскую.

Тесть Моисея был Иофор еще в книге Исход, и его потомки здесь, израильтяне и кенеи, дружили в пустыне. Мы читаем о них в 10-й главе Чисел. Сотрудничество здесь соответствует словам Моисея, сказанным им еще в Числах 10, когда он сказал: «мы сделаем вам добро», говоря об израильтянах к кенеям.

А город Пальмы, вот еще одно название Иерихона. Итак, они в долине у реки Иордан. Итак, Иуда захватывает Газу и некоторые другие территории.

Они находятся на юго-западе вдоль побережья Средиземного моря. Это территории, которые позже стали известны как территория филистимлян. И Господь с Иудой, стих 19, но он не смог полностью изгнать жителей равнины, потому что у них были железные колесницы.

Возможно, сейчас самое время просмотреть отрывок из книги Самуила об этом. Итак, обратимся к 13-й главе 1 Царств. Мы увидим и получим новое представление об этих видах оружия.

1 Царств 13, стихи 19 и последующие. Это происходит несколько сотен лет спустя, во времена Самуила, Давида и Саула, и конкретно здесь это происходит во времена правления Саула. Но 1 Царств 13, стихи с 19 по 22 дают нам другое понимание этого.

Итак, позвольте мне прочитать это и сделать несколько комментариев. Итак, говорится, не было теперь кузнеца во всей земле Израилевой. Ибо Филистимляне говорили, чтобы евреи не сделали себе мечей или копий.

Стих 20, но каждый из израильтян пришёл к Филистимлянам, чтобы наточить свой плуг, свою мотыгу, свою секиру или свой серп. И плата была две трети сикля за орала и мотыги и треть сикля за заточку топоров и поправку козлов. Итак, дело здесь в том, что Израиль, похоже, не имеет доступа к технологии железа, и это похоже на монополию в руках филистимлян.

Их предки, о которых мы читаем здесь, в первой главе книги Судей. Последний стих, стих 22, так что в день битвы не было ни меча, ни копья в руке ни у кого из народа с Саулом и Ионафаном, но они были у Саула и Ионафана, сына его. И тогда они выходят на битву с филистимлянами.

Просто чтобы подчеркнуть: если у нас есть изображение земли Ханаанской, то видно, что большую часть земли проходит через высокий центральный горный хребет. Иерихон находится в долине. Самая низкая часть земли — Мертвое море, примерно на 1200 футов ниже уровня моря, а Иерихон находится в этой долине, то есть ниже уровня моря.

Вам нужно очень круто подняться, чтобы добраться до Иерусалима, который находится где-то здесь, и вот этот хребет, и это гористая местность, а тогда филистимляне жили вдоль побережья на юго-западе, и там земля была плоской. Итак, имеет смысл подумать о том, что колесницы могут очень легко передвигаться вверх и вниз по побережью, но колесницы не могут перемещаться по горной местности, что дает нам понимание того, почему у израильтян не было также колесниц конечно, у филистимлян была эта монополия на железное оружие. Итак, если мы вернемся к книге Иисуса Навина 1, Судей 1, последний раздел, последний стих первого раздела, говорит нам о том, что вениамитяне не смогли изгнать иевусеев из Иерусалима, и поэтому иевусеи жили с народ Вениамина в Иерусалиме до сего дня.

О дате написания книги мы упоминали ранее в обсуждении. Ко времени Давида иевусеи были изгнаны, поэтому книга в целом или, конечно, эта часть книги должны были быть отражены в более раннее время, до Давида, то есть около 1000 г. до н.э. Это было бы ближе к 1350 году или где-то там, на 300 с лишним лет раньше.

В стихах 22 и последующих мы видим еще один раздел книги, который мы могли бы назвать неполными завоеваниями, и эти неполные завоевания предвещают предстоящую катастрофу. Все начинается с того, что вениамитяне не изгоняют иевусеев. Стихи с 22 по 26 показывают колена Иосифа, предположительно Ефрема, Манассию или, конечно же, Ефрема.

Манассия упоминается в стихе 27, но, по крайней мере, Ефрем, сыновья Иосифа, выступили против Вефиля, который находится немного севернее Иерусалима. Длинная история, им удалось захватить Вефиль, и это успех на этом участке. Остальные, после этой главы, в главе приводятся с полдюжины коротких историй, которые показывают, что народу Израиля не удалось изгнать тех или иных жителей.

Итак, переходя к остальной части главы, стиху 27, Манассия не изгонял жителей Беф-Сана и его деревень и всех других мест вокруг них. Хананеи продолжали жить на этой земле (конец стиха 27), и они заставляли хананеев работать на принудительных работах, но не изгоняли их. В стихе 29 Ефрем не сделал того же.

В стихе 30 Завулон не сделал того же. Стих 31, Ашер. Стих 33, Неффалим.

И стих 34: Дановы. Амореи оттеснили народ Дана обратно в горную страну, потому что не позволяли им спуститься на равнину. Позже в книге мы увидим, что колено Даново имело наследство недалеко от моря, но ханаанское сопротивление вынудило его мигрировать на север, и более подробное обсуждение этого вопроса будет дано позже в книге.

Итак, это довольно неблагоприятное начало книги Иисуса Навина: наблюдаются урывки, но в основном, я полагаю, вы бы сказали, урывки, в основном неудачи в завершении работы, которая должна была быть сделана уже в книге Иисуса Навина. Так что это не их большая заслуга. Глава 2, стихи с 1 по 5 – это небольшой рассказ об ангеле Господнем, который приходит и говорит к людям и ободряет их, повторяет многое из того, что сказано еще в Пятикнижии, а также в книге Иисуса Навина.

Итак, он приходит и вспоминает, что Бог сделал для них. Стих 1: Я вывел тебя из земли Египетской, привел тебя в землю, которую клялся отцам твоим дать. Итак, идею Бога, соблюдающего обещания, мы увидели в Иисусе Навине.

Не заключайте с ними договора и разрушьте их жертвенники. Итак, такие инструкции даны, но обвинение ангела состоит в том, что вы не повиновались моему голосу, и что же вы сделали? И вот, ангел Господень дает им довольно мрачное предсказание. Куплет 3, обещай, я думаю, мы бы сказали: я не собираюсь изгонять их раньше тебя.

На боку твоем будут шипы, и боги будут для тебя сетью. И это слова, почти слово в слово, из 23-й главы Иисуса Навина. Если вы хотите быстро взглянуть на это , Иисус Навин 23, стих 13, говорит: Бог говорит, Иисус Навин говорит от имени Бога, знайте наверняка, что Господь Бог ваш уже не будут изгонять от тебя народы сии, но будут они для тебя сетью и ловушкой, кнутом на боках твоих, тернием в глазах твоих, доколе не погибнешь ты со всей доброй земли сей.

Это если вы к нему не обратитесь. И к этому моменту в книге Судей становится ясно, что этого не происходит. Итак, ангел Господень повторяет эти слова.

И надо отдать должное, люди ответили не ожесточением, а каким-то видимым смягчением своего сердца, покаянием. Они кричали и плакали. Нарекли имя месту Бохим [Суд. 2:5], что означает людей, которые плачут, плачущих.

И они принесли там жертву Господу. Итак, они занимаются чем-то, что мы можем похвалить. Но это все, что здесь сказано.

Нам тогда не сказали, что Бог сказал: «Хорошо, все в порядке, и все будет совсем по-другому». Итак, на этом заканчивается первое введение в книгу, которая является своего рода прелюдией ко всему отступничеству, которое готово развернуться позже. Теперь, в главе 2, стих 6, и вплоть до главы 3, стих 6, есть своего рода второе введение в книгу.

Это другой вид. В том автор как бы отходит назад и не прослеживает специфику того или иного племени, делающего то или иное. Это более обобщенно.

Это своего рода общий обзор того, что будет происходить в этот период. Здесь не говорится о том, кто сделал это и кто сделал то или кто не сделал этого, кто не сделал того. Так что в этом смысле это своего рода общий обзор того, что будет дальше.

И там говорится о цикле впадения в грех и обращения в рабство под каблуком какой-то другой страны, а затем обращения к Богу, а затем Бога, спасающего их, и так далее. Итак, вот что происходит в следующем разделе. Итак, все начинается с воспоминания о книге Иисуса Навина, глава 2, стихи с 6 по 10, которые почти дословно соответствуют книге Иисуса Навина, глава 24, стихи с 28 по 31.

В наших лекциях о Джошуа, книге Иисуса Навина, мы говорили о том, что это часть уведомления о смерти Джошуа. И здесь это помогает нам при переходе ко второму вступлению в книгу. Иисус Навин уже умер, глава 1, стих 1. Иисус Навин не умирает снова, а, скорее, это своего рода повторение информации, которая теперь вводит больше обобщенного описания отступничества.

Картина Иисуса Навина, нарисованная здесь, очень позитивна в книге Иисуса Навина, где говорится, что народ следовал за Господом во дни Иисуса Навина и дни старейшин, живших при нем. Но здесь все выходит немного за рамки. В стихе 10, глава 2 Книги Судей, все это поколение также было собрано к своим отцам, и после них восстало другое поколение, которое не знало Господа и дела, которое Он совершил для Израиля.

Итак, если вы видели лекции об Иисусе Навине или внимательно просмотрели конец книги Иисуса Навина, мы интуитивно поняли, что, по-видимому, подразумевается, а именно, что руководство Иисуса Навина как бы не остановилось перед назначением другого благочестивого лидера, и израильтяне продолжали в течение нескольких поколений следовать за Господин. Похоже, что преданность Богу сохранялась всего несколько лет, а может быть, и несколько десятилетий после смерти Иисуса Навина. И здесь это становится гораздо более явным, когда говорится, что появилось другое поколение, которое не знало Господа и работы, которую Он совершил для Израиля.

Итак, это снова создает основу для разворачивающегося и распутывающего отступничества в книге Судей. Итак, именно этот раздел, стихи с 6 по 10, является повторением того, что мы находим в 24-й главе книги Иисуса Навина, но он также добавляет свои собственные важные детали, которые помогают продвигать сюжетную линию Книги Судей. В стихах с 11 по 23, другими словами, с 11 до конца главы, мы видим, что это как бы разворачивается в этом повторяющемся цикле.

И цикл по сути таков, что Израиль впал в грех, и Бог отдал его в руки того или иного врага, а затем люди страдали и взыывали к Господу. Господь воздвиг очередного судью, спас их, а затем земля покоилась Х лет. Так что, мнемонический прием, возможно, вам поможет.

Когда они впали в грех, они были помещены в рабство. Народ взывал к Богу с мольбой. Господь послал спасение или избавление, а затем наступил субботний покой.

Так что, если вам нравятся S, вам можно об этом напомнить. Это своего рода цикл, затем, после этого, он возвращается к этому и продолжает идти дальше. Этот образец не отражается конкретно в том, как истории рассказываются позже, но в этом разделе он как бы представлен, и мы видим, что это фон, это структура, это основа историй, которые последовал за ними.

Итак, просто вскочив в одно место, после того, как люди воззвали к Господу, помните, обратите внимание в начале, там просто сказано: они пошли за другими богами, стих 12, они оставили Господа и служили Ваалам. и Астарот, в стихе 13, поэтому Божий гнев возгорелся против них, Он отдал им их добычу, но они не добились успеха. Итак, тогда они были в ужасном бедствии, конец стиха 15, и тогда Господь воздвиг судей, стих 16, Господь был с судьями, стих 18, и, но, стих 19, но всякий раз, когда судья умирал, они обращались вернулись и были более испорчены, чем их отцы, преследовали других богов, служили им и кланялись им, поэтому они были более испорченными, это своего рода помогает усилить нисходящую спираль, о которой мы говорили, дела становились все хуже и хуже, и Богу просто этого достаточно. Окончание этого второго введения в книгу находится в главе 3, стихах с 1 по 5, с 1 по 6, простите, и оно рассматривается как бы под несколько иным углом и говорит о том, что Бог делает эти вещи и дает их в руки врагов, чтобы испытать Израиль.

Это звучит почти так, как будто это Бог поставил их под гнет других, вроде этих невинных израильтян, и Бог, как вы знаете, как хулиган, поставил их под это, но я думаю, что дело в том, я имею в виду, в более ранних частях отрывка ясно, что это их собственный грех, который привел их к этой точке, и испытание состоит в том, что Бог хочет увидеть, собираются ли они оставаться верными или нет, и они последовательно продолжают проваливать испытание, и в этом суть главы 3, стихи с 1 по 6. В стихе 5 упоминаются разные народы, поэтому народ Израиля жил среди хананеев, хеттеев, амореев, ферезеев, евеев и иевусеев, а их дочерей они взяли себе в качестве жен, своих дочерей они отдали своим сыновьям, так что есть смешанные браки, и они служили богам, поэтому ясно, что здесь разворачивается то, что происходит туда-сюда и отвержение от Бога. Мы записали небольшой отдельный отрывок о синкретизме в этот период, а также в другие периоды, и задаем вопрос, почему Израиль постоянно уходил от Господа, и какова была награда, какова была награда, почему не так ли, какой у них был стимул это сделать? Мы говорили о сексе, деньгах и давлении со стороны сверстников, и мы находим все это за этим. Мы пройдем через все это еще раз, но я призываю вас просмотреть тот видеоклип, где мы говорим об этом, потому что кажется, что это были очень сильные стимулы или сильное сострадание, скажем так, к тому, чтобы уйти, и мы видим, как это происходит снова и снова.

Итак, начиная с главы 3, стиха 7, мы имеем начало цикла всех судей, и есть десяток судей, чьи истории разыгрываются. Мы кратко упомянули во введении, что есть главные судьи и второстепенные судьи, и из 12 судей мы, возможно, можем описать семерых из них как старших судей, а пятерых - как младших. Малые - это такие, в которых мы только узнаем их имя, и только там судим, может быть, сколько лет, и всё, один-два стиха.

Основные из них — это те, в которых, знаете ли, больше сюжетной линии. Гофониил, первый, глава 3, стихи с 7 по 11, будет одним из главных судей. Далее в книге истории некоторых судей изложены в расширенных главах.

У нас есть Гедеон в главах с 6 по 8, Иеффай в главе 11 и Самсон в главах с 13 по 16, но Гофониил только в пяти стихах, но все же он главный судья в том смысле, что у нас есть история о нем, мы есть сражения, в которых он участвовал, и как он спас и освободил Израиль в свое время, в своей части страны. В историях этих главных судей мы видим одну закономерность: почти все начинаются с утверждения об Израиле, творящем зло в глазах Господа. Итак, глава 3, стих 7, народ Израиля делал то, что было злом в очах Господа.

Глава 3, стих 12, народ Израиля снова сделал то, что было злом в очах Господа. Глава 4, стих 1, народ Израиля снова сделал то, что было злом в очах Господа. Глава 6, стих 1, народ Израиля делал то, что было злом в очах Господа.

Мы видим это в главе 10, стих 6, о людях, которые творили зло на стороне Господа, и мы видим это снова в главе 13, то же самое. Итак, истории почти каждого из главных судей у нас есть в качестве прелюдии, и это перекликается с обобщающими утверждениями во второй главе о том, что это начало цикла. Потом все остальное вытекло из этого, Бог отдал их в руки очередного врага.

Итак, Гофониил — тот, первый, седьмой стих говорит нам, что люди творили зло, но забыли Господа, и служили Ваалам и Ашероту , Ашерам . Мы уже упоминали религию хананеев, и высшим богом был Эль, но он был фигурой какой-то отдаленной, маргинальной. Его женой была Ашера, Ваал был главным богом, а его жену иногда рассматривают как Ашерот , но иногда кажется, что Ашера также была его женой, и в блок-схеме и структуре этих пантеонов древних народов есть какая-то подвижность. .

Может быть, скажем об этом хоть слово здесь. Ранее мы упоминали в каком-то контексте в лекциях Иисуса Навина, что в древних обществах, по-видимому, существовало четыре уровня богов и богинь. Высший уровень высших богов, очень маленькая горстка.

Следующий уровень богов разных уголков природы: гор, холмов, моря, рек и так далее. Следующая часть — это боги разных мест, Баал Пеор и тому подобное. А затем личные домашние семейные боги, такие как Рахиль и Лаван в Книге Бытия.

Уходя, Рахиль крадет домашних богов и прячет их под собой, одеялами, и Лаван приходит за ними. Но похоже, что в древних обществах идея была чем больше, тем лучше. Итак, в Книге Ионы, когда поднимается шторм и матросы в лодке, в которой находится Иона, испуганы, каждый взывает к своему богу.

Итак, если этот бог не собирается отвечать, возможно, этот бог сработает и так далее. Если бы одна нация завоевала другую нацию, они ассимилировали бы богов и богинь побежденного народа в свои системы, их собственные боги были бы высшими богами, но эти другие были бы частью ее, поэтому она умножалась бы. Богов и богинь у народов были буквально десятки, даже тотемы, как бы все, иногда даже сотни.

Отношения не всегда были совершенно ясными, поэтому иногда мы видим Ваала и Ашеру, Ашеру в качестве главных героев, Ашеру, возможно, в качестве жены Ваала, но в других, в упомянутых нами ханаанских текстах, Ашера - это скорее жена отца Ваала, Ашеры. мать Ваала. Но в любом случае здесь, очевидно, повторяющаяся тема в книгах Библии, Судей, Самуила и особенно Царств заключается в том, что Ваал и Ашера были центром поклонения среди израильтян, когда они отвернулись от истинного бога. Итак, мы видим это здесь.

Бог разгневался, стих восемь продал их в руки царя Кушан- ришафаима , и они служили ему, они воззвали к Господу, и Господь воскресил Гофониила. Стих девятый: Дух Господень был на нем, и он судил Израиль, и он вышел на войну, освободил их, и так земля отдыхала 40 лет, а затем он умер. Итак, это вкратце, в форме капсулы, что-то вроде цикла, о котором мы упомянули, и это в некотором роде подходит как первый цикл, запускающий цикл 12 Судей, потому что такого рода запечатлело в миниатюре то, что происходило большую часть этого времени.

Мы поговорим о духе Господнем в другой раз при обсуждении Судей, но дух Господень сходит на таких людей, как Гофониил, Самсон и других, и это важная особенность Ветхого Завета. Дух Господень сходит и на других, не столько для подвигов силы, сколько для того, чтобы дать возможность говорить. Итак, мы увидим различные аспекты того, как дух Господень находится в людях.

Итак, в стихах с 12 по 30 мы видим второго из судей. Его зовут Эхуд, и он избавил Израиль от Еглона, царя Моава. Моав находится на востоке, за рекой Иордан.

На самом деле это было к востоку от Мертвого моря, и Аод, или Эглон, в то время был стандартным врагом Израиля. Моавитяне происходят от Лота, племянника Аврама, и поэтому между двоюродными братьями и сестрами существует своего рода отдаленная связь, и это временные отношения, как мы видели в Пятикнижии и позже, но это Эхуд. История Ахуда с Эглоном, Ахуда как израильского судьи и Эглона как моавитянского царя — одна из наиболее ярких историй в Библии.

Когда я читаю лекции о природе еврейского повествования в целом, я говорю о его различных характеристиках. Он рассказывает истории в простой форме. Он делает множество вещей, но одна из его особенностей — это то, что он часто представляет вещи в очень реалистичной форме.

Вы видите это здесь; вы наверняка видите это в книгах 1 и 2 Царств. 1 и 2 Царств охватывают около 100 лет истории. В этих двух книгах 55 глав, и поэтому вы можете себе представить, что книги 1 и 2 Царств подробно описывают жизнь Давида, жизнь Саула .

Иногда это почти ежедневное или даже ежечасное обсуждение. Напротив, например, книги 1 и 2 Царств короче. Они состоят из 47 глав и охватывают около 400 лет.

Итак, вы можете видеть, что автор «Царей» представляет свои истории, он рисует гораздо более широкой кистью. Он гораздо более краток и более шаблонен в обсуждении различных королей на протяжении всей истории. Но в 1-й и 2-й главах Царств присутствует большой реализм и множество деталей, и мы видим, что то же самое происходит и в истории Аода и Эглона.

Итак, Аод — вениамитянин. Оказывается, он левша, и это важная часть истории. Израильтяне посылают дань (стих 15) Еглону, царю Моава.

По сути, они платят налоги ему. И вот, Эхуд не собирается брать на себя это, и он решает взять дело в свои руки, в буквальном смысле, и он переодевается, наряжается, прячет меч под одеждой, приходит и делает вид, что вручает дань. Но он устраивает все так, что, когда он закончит и слуги уйдут, он вернется в комнату с королем, приблизится к королю и нанесет удар левой рукой.

Теперь король ожидает, что большинство людей будут правшами, и ожидает, что атака будет с правой руки, поэтому, когда происходит атака левой рукой, это становится неожиданностью для короля. И я никогда не знаю, нравится мне или ненавижу описание того, что здесь происходит, но в стихах 21 и 22 мы видим большой реализм, и вы можете себе представить, было ли это записано на видео в наши дни, снято по этому фильму или снято кино. телешоу, на котором будет фокусироваться камера, и кровь, и кровь, и кишки, и так далее. Но в стихе 21 говорится: Аод протянул левую руку, взял меч из правого бедра и вонзил его в живот себе, то есть Эглону, и рукоять вошла вслед за лезвием.

Жир сомкнулся на лезвии, потому что он не вытащил меч из чрева, и вышел навоз, вышел мусор. Итак, это кровавая, грязная, грязная сцена. И я не знаю, что с этим делать.

Похоже, что автор, давая нам такой уровень детализации, хочет, чтобы мы получили от этого удовольствие. Конечно, это показывает падение врага Израиля. Но я думаю, что в каком-то смысле авторы, когда они представляют такого рода детали, просто как бы говорят: я это не выдумываю.

Вот подробности. Я не просто даю обобщенную картину, но это действительно произошло, и вот этому подтверждение. Поэтому слуги не поняли, что происходит.

Их король все еще заперт в комнате, и в конце концов они входят и находят его, а Эхуд убегает. Итак, Моав, конец стиха 30. Стих 29: они убили около 10 000 моавитян, а затем Моав был покорен, и земля теперь отдыхала 80 лет.

Итак, есть формулы отдыха земли: 40 лет, 80 лет. Третьего судью зовут Шамгар, и о нем мы читаем только в одном стихе. Теперь, в зависимости от учёного, которого вы читаете, или комментария, который вы просматриваете, иногда Шамгар упоминается как один из второстепенных судей, потому что он встречается только в одном стихе.

Другие назвали бы его одним из главных судей, потому что у вас есть история о том, что он был лидером в военном отношении. Я бы поставил его в один ряд с главными судьями, хотя куплет у нас всего один. Итак, сказано, что это был Шамгар, сын Аната, который убил козлом 600 филистимлян и тоже спас Израиль.

Это все, что мы о нем знаем, но это довольно впечатляющий подвиг. Мы не знаем, произошло ли все это одновременно или в течение нескольких дней или недель, но таков конечный результат. Это, очевидно, является предвосхищением более поздних историй о Самсоне, который убил больше, чем филистимляне, а также имел челюсть адачи.

У этого был бык-козёл, но он спас Израиль. Итак, треть судей, то есть первые три истории о судьях - это те судьи, которые довольно позитивны с точки зрения результатов, и на самом деле мы не читаем много негативных отзывов об этих судьях. Они представлены довольно хорошо, если только вас не отпугивают махинации Ахуда в третьей главе.

Итак, мы остановимся здесь в конце первых трех глав и продолжим истории Деборы и Берика позже.

Это доктор Дэвид Говард в своем учении по книгам Иисуса Навина через Руфь. Это сеанс 24: Судьи 1-3, Гофониил, Аод и Шамгар.