**Д-р Дэвид Ховард, Джошуа-Руфь, занятие 4,
Иисус Навин 1:1-9**

© 2024 Дэвид Ховард и Тед Хильдебрандт

Это доктор Дэвид Говард в своем учении об Иисусе Навине через Руфь. Это четвертая сессия, первая глава Иисуса Навина, стихи с первого по девятый.

Хорошо. В следующем сегменте мы собираемся фактически начать рассматривать книгу Джошуа, и я хочу отослать вас к сопроводительному документу, который будет доступен для вас, а именно к моему плану книги. И если вы это увидите, это может помочь вам вытащить это, пока мы это обсуждаем. Но если вы посмотрите на мой план, вы увидите, что я вижу в книге четыре основных раздела: главы с первой по пятую, с шестой по 12, с 13 по 21 и с 22 по 24.

И в своих ярлыках к этим четырем разделам я включил слово «наследование» или «наследование» в каждом пункте. Итак, это возвращается к теме книги, которую я упомянул в другом отрывке, где, по моему мнению, все это является частью наследства. Я просто скажу здесь в скобках слово, что я рано опубликовал учебник по историческим книгам Ветхого Завета.

У меня была глава об Иисусе Навине, и в этой главе у меня был план книги. На тот момент мой план представлял собой план из трех пунктов в первом разделе, посвященный завоеванию этой земли. А потом, несколько лет спустя, меня попросили написать этот комментарий.

Углубившись в книгу, я понял, что идея завоевания, возможно, немного вводит в заблуждение, как я уже упоминал в предыдущих разделах. И я думаю, что это скорее Божье дарование земли, наследства и так далее. И тогда действительно завоевание начнется только в шестой главе.

Итак, я рассматриваю первые пять глав как подготовку к этому. Итак, в моем комментарии было четыре раздела, о которых я только что упомянул. Итак, в печати я противоречу себе в том, как я вижу книгу Иисуса Навина.

Но на данный момент я использую более позднюю версию. И я думаю, что намеренно пытался избежать слова «завоевание» в основных названиях, просто чтобы еще раз подчеркнуть то, что я считаю более важной темой книги. Итак, давайте поговорим о первом разделе, который я бы назвал главами с первой по пятую.

И я бы назвал это подготовкой к наследованию земли. И Израиль вот-вот вступит в это великое предприятие. Он входит в землю Ханаанскую, и это было обещано на протяжении веков.

Пятикнижие неоднократно указывает на это. И вот, наконец, пришло время людям войти в землю. Это второе поколение.

Дети, которые не родились, когда вышли из Египта, или которые на тот момент были несовершеннолетними. Итак, настал новый день. И первой подготовкой была подготовка самого лидера, Иисуса Навина.

А в первой главе мы видим Божье поручение Иисусу Навину, говорящее ему быть сильным, мужественным и так далее. А затем мы имеем подготовку колен и указание готовиться к переправе через реку Иордан. История Раав во второй главе показывает нам, что хананеи созрели для захвата.

Она и другие слышали об израильтянах и испугались. Кроме того, сама Раав, персонаж, женщина, является ярким примером истинно верующего. По сути, новообращенная ханаанка и Божья благодать в ее жизни.

Третья и четвертая главы посвящены переправе через реку Иордан. Глава третья посвящена реальному переходу. И здесь есть две вещи.

Акцент на присутствии Бога в ковчеге. А затем настоящее чудо стояния и остановки вод. Это настолько большое событие, что вся четвертая глава посвящена тому, чтобы оглянуться назад, воздвигнуть памятные камни и подчеркнуть это.

А пятая глава, насколько я понимаю, посвящена святости. Примириться с Богом, прежде чем они действительно займутся первым делом. В первом бою.

Итак, это своего рода обзор. И с учетом вышесказанного, мы хотим начать прямо сейчас с рассмотрения первой главы. Итак, если у вас есть Библии, откройте, пожалуйста, первую главу.

И первая часть главы — это, конечно же, Божье поручение Иисусу Навину в стихах с первого по девятый. Итак, давайте сейчас сосредоточимся на них. И мы рассмотрели введение к этому разделу с первого стиха.

Подготавливает почву. В каком-то смысле это повествование, повествовательная структура. Вся эта глава построена вокруг диалога или речей.

Речи Бога Иисусу Навину, наставления Иисуса Навина людям, реакция людей и так далее. Итак, глава первая, стих первый, после смерти Моисея, раба Господня, сказал Господь Иисусу, сыну Навину, помощнику Моисея. И мы уже видели ранее, что этот вид подчеркивает положение Моисея как преемника, но еще не совсем достойного преемника.

Он всего лишь помощник или помощник Моисея. И затем Бог приходит и говорит (во втором стихе и последующих): Моисей, слуга Мой, умер. Итак встаньте, поднимитесь к Иордану.

Ты и все те люди на земле, которую Я им даю. Я читаю английскую стандартную версию, землю, которую я даю. В некоторых других версиях говорится о земле, которую Я собираюсь им отдать.

Если вы знаете иврит, это причастная форма глагола давать. А так значит земля, что она еще не достроена. Я в процессе.

Это интересный момент, потому что в следующем стихе мы получаем другую форму глагола. В третьем стихе говорится: всякое место, на которое ступит нога твоя, Я дал тебе. И глагол там есть, если вы знаете иврит, он в перфекте, это прошедшее, завершенное действие.

NIV, к сожалению, а может быть и другие версии, к сожалению, в третьем стихе читают: Господь, я, землю, которую собираюсь отдать или даю, точно забыл. Но оно не следует за изменением формы глагола в NIV так, как это происходит в иврите. И я думаю, что иврит пытается сказать нам, что как ни посмотри, Бог дает землю.

И один с одного уровня, очевидно, он находится в процессе его передачи. Они еще даже не на земле. Они к востоку от Иордана.

Они еще не перешли на Запад. Их там нет. Они его не взяли.

Итак, Бог находится в процессе или Бог собирается дать их. Вот как вы переводите причастие. Но с другой точки зрения, земля уже принадлежит им.

У них есть на это законное право. Как будто дело сделано. Фактически, можно сказать, что оно принадлежало им со времен Авраама.

Бог сказал, что это ваша земля. Итак, все, что вам нужно сделать сейчас, это пойти и получить его. Но оно уже твое.

Итак, я уже дал вам землю. И поэтому независимо от того, как вы смотрите на это с точки зрения того, что это незавершенное дело или уже готовое дело, это одна из причин, почему, я думаю, вы считаете дарение земли важной темой в книге. Слово «Натан», то есть слово «отдавать», встречается в книге десятки и десятки раз, всегда в контексте того, как Бог дает Израилю землю.

И это подчеркивается прямо здесь, в первых двух стихах Божьего поручения Иисусу Навину. Далее в четвертом стихе говорится: от пустыни на этом Ливане до реки Великой, реки Евфрат, вся земля хеттская до Великого моря, по направлению к солнцу, будет вашей территорией. Я посмотрел на карту, которая у нас была раньше.

Эта земля — это вся земля того, что сегодня является Израилем, и вверх по Сирии к Великой реке, реке Евфрат, вплоть до других частей Пятикнижия. Оно рассказывает нам о реке Египетской, до границы Египта. И всё это своего рода карта, географическая карта, которую Иисус Навин, Бог, рисует для Иисуса Навина.

Это земля, которая им принадлежит. Здесь упоминается река Евфрат, а это далеко на северо-восток. И у нас нет никаких свидетельств того, что Израиль фактически физически проживал на этой земле на всем протяжении этого пути.

Это через землю Арама, через Сирию. И во времена Соломона влияние Израиля наверняка распространялось так далеко. И, вероятно, именно так мы сможем это понять.

Затем в пятом стихе говорится: никто не сможет устоять пред тобою во все дни жизни твоей, как Я был с Моисеем, так Я буду с тобой. Я не оставлю тебя, не оставлю тебя. Итак, здесь есть ссылка на то, что хананеи не смогли им противостоять.

И, во-вторых, Божье обещание Его собственного присутствия. Как Я был с Моисеем, так и буду с вами. Я не оставлю тебя, не оставлю тебя.

Эта идея, ссылка на «Я буду с тобой», снова является ссылкой на отношения между Богом и Его народом, в данном случае лидером. Но затем и с людьми, которыми он руководит. Это снова восходит к Божьим обещаниям Аврааму.

Бог говорит, что Я буду твоим Богом, ты будешь Моим народом, Я буду с тобой и так далее. Итак, это фраза. формулировка или обещание, которые мы неоднократно встречаем на протяжении всего Ветхого Завета. Моисею, таким людям, как Исайя, Иеремия, Давид и так далее.

Стихи с шестого по девятый, возможно, являются второй частью речи Бога Иисусу Навину. И здесь доминирует приказ быть сильным и смелым. Мы видим это в шестом, седьмом и девятом стихах.

И что интересно, мы видим, что здесь есть своего рода скобки. В стихах с шестого по девятый говорится: будьте сильными и мужественными. А седьмой стих говорит: будьте сильными и очень смелыми.

И это в каком-то смысле подчеркивает то, о чем говорится сейчас в седьмом и восьмом стихах. Итак, давайте посмотрим на это. В начале шестого стиха говорится: «Будьте сильными и мужественными, потому что вы сделаете так, что этот народ унаследует землю, которую Я поклялся отцам вашим дать им».

Итак, снова есть идея наследства и выполнения обещаний. И затем в девятом стихе говорится нечто подобное. Разве Я не повелел тебе быть сильными и мужественными? Не бойся, не ужасайся, ибо Господь, Бог твой, с тобой, куда бы ты ни пошел.

Так что, очевидно, вы можете думать об этом с точки зрения военного контекста. Это большой вызов для Израиля и Иисуса Навина. И поэтому, вступая в эти сражения, необходима определенная физическая смелость.

Но мне кажется интересным то, что во всем этом обвинении Иисуса Навина Бог на самом деле не дает ему никаких военных советов. Он не говорит: «Идите сюда и обучайте людей в течение шести месяцев и убедитесь, что вы развиваете эту боевую силу». Вот военная стратегия, вот куда идти.

Суть этого увещевания со всеми этими сильными словами «будьте сильными и мужественными» находится в седьмом и восьмом стихах. А в седьмом и восьмом стихах вообще не упоминаются военные вопросы. Итак, давайте посмотрим на седьмой стих.

Только будьте сильными и очень смелыми. И в каком-то смысле мы могли бы утверждать, что это означает быть сильным и очень стойким, неуклонно выполняя задачу, которую я вам здесь даю. И задача в этих стихах не военная.

Вернее, что это такое? Только будьте сильными и очень смелыми. Стих седьмой: старайся исполнять весь закон, который заповедал тебе Моисей, раб Мой. Настолько интересно, что мужество и стойкость Иисуса Навина, по крайней мере здесь, связаны с послушанием закону, а не с противостоянием хананеям.

Очевидным моментом является то, что если он послушен закону, данному ранее, Бог даст ему успех в военных начинаниях, с которыми он столкнется. Продолжая седьмой стих, не уклоняйтесь ни направо, ни налево, чтобы иметь успех везде, куда бы вы ни пошли. И затем, продолжая ударять по той же самой точке, стих восьмой, эта книга закона не должна отходить от твоих уст, но ты должен размышлять над ней день и ночь, чтобы ты мог стараться делать все, что написано. в этом.

Ибо тогда твой путь будет процветающим. Тогда вас ждет хороший успех. Итак, вы почти можете себе представить психологически, что Иисус Навин готов идти и думает: вот все хананеи, которых нам нужно победить.

И я как бы задаюсь вопросом: когда же Бог перейдет к военным советам и стратегиям? И он этого вообще не делает. Все должно быть верным тому, что я тебе повелел, а обо всем остальном я позабочусь. В каком-то смысле этот рассказ здесь, а затем все главы с первой по пятую напоминают мне слова Иисуса, где он сказал: «Ищите прежде Царства Божьего и праведности Его, и все это приложится вам».

Итак, если Иисус Навин делает то, что должен делать, и если люди готовят свой путь и в пятой главе они празднуют Пасху, они обрезаются и готовятся к этой задаче. Если они правы перед Богом, тогда Бог воздаст им должное и победы. Это важнее, чем беспокоиться о мельчайших подробностях военной стратегии.

В отдельном отрывке мы поговорим о том, как это вписывается в более широкую тему благочестивого руководства, которая восходит к ключу к успеху царей, который был у Бога. Итак, мы вернемся к этому в другой момент. Я хочу уделить немного времени и поговорить о затронутой в этих стихах теме процветания и успеха.

Первая глава, седьмой стих, в конце говорит: не отступай ни направо, ни налево, чтобы иметь тебе добрый успех, куда бы ты ни пошел, а затем в восьмом стихе говорится: «Тогда ты успешен в пути твоем и будешь иметь успех». хороший успех. Есть некоторые группы христиан, которые взяли подобные стихи здесь и в других местах, например, первый псалом: праведник подобен дереву, посаженному при потоках вод, и все, что он делает, будет процветать в других местах. И они вырвали эти стихи, я бы сказал, из контекста и толковали их с точки зрения интерпретации того, что истинный последователь Господа будет иметь материальный успех и по сути должен стремиться к материальному благополучию и богатству.

И если вы не преуспеваете в финансовом отношении, вы не находитесь в воле Божьей. И если вы смотрите это, возможно, вы знакомы не только здесь, но и в других частях мира. Я также обнаружил, что существуют такого рода проповеди. Вокруг такого рода вещей строятся министерства телевидения, радио и другие.

И я бы сказал, что это искажение библейского учения. Есть много других отрывков, указывающих в другом направлении. И номер один, номер два, это действительно означает неправильное понимание слов в этой главе.

Итак, позвольте мне сказать пару слов по этому поводу. Я хочу начать с напоминания вам о некоторых других частях Священного Писания, которые показывают нам другую сторону вещей. Так, например, в Притчах 23 можно обратиться к нему самостоятельно, но в Притчах 23 стихи четвертый и пятый говорят так: не изнуряйте себя, чтобы разбогатеть.

Имейте мудрость проявлять сдержанность. Бросьте лишь взгляд на богатство. И они ушли, потому что у них обязательно вырастут крылья и они улетят в небо.

Богатство эфемерно. А вы помните притчу Иисуса о богатом человеке, который построил амбары для хранения всего своего богатства, а затем умирает и не может взять его с собой. В одном из моих любимых стихов Священного Писания, отрывках из Священных Писаний в Притчах третьем, стихах с седьмого по девятый, говорится следующее: «О двух вещах я прошу Тебя, Господь, не откажи мне, прежде чем я умру». Во-первых, «держи ложь и ложь подальше от меня». И второе: «Не давай мне ни бедности, ни богатства, а дай мне только хлеб мой насущный».

Какая молитва. Не давай мне ни бедности, ни богатства. Далее говорится о причине этого: «Иначе я могу иметь слишком много и отречься от тебя и сказать: кто такой Господь?» Если у меня будет слишком много богатства, я буду чувствовать себя замкнутым и самодовольным.

Несколько лет назад я преподавал в богословской школе Тринити в районе Чикаго, а Тринити расположен в северном пригороде, в очень богатом районе. И я преподавал в воскресной школе в одном из самых престижных пригородов. И я обнаружил, что почти все в этой церкви жили не в этом пригороде.

Они приезжали из совершенно других районов. И они сказали нам, что причина в том, что все в этом пригороде были настолько богаты, что чувствовали, что им вообще не нужна религия или Бог. Они были миллионерами, миллиардерами, заработавшими свои деньги самостоятельно. И это было печально видеть.

Итак, в Притчах 30, стих 9 говорится: «Иначе, возможно, я буду иметь слишком много, отречься от тебя и сказать: где Господь? Или, с другой стороны, я могу стать бедным и воровать, и тем самым обесчестить имя моего Бога». Итак, молитва в Притчах заключается в том, чтобы иметь средний путь, не стремиться к богатству и, конечно же, не поддаваться искушению украсть, когда они слишком бедны.

Я бы сказал, что это чудесно сбалансированная молитва. Во-вторых, слова Иисуса Навина о процветании и успехе встречаются в Ветхом Завете десятки раз. И они происходят вместе 50 с лишним раз.

В процессе написания комментария я провел исследование и обнаружил, что эти слова ни в коем случае не относятся к финансовому благополучию. Оно означает успех или процветание в своих начинаниях почти всегда благодаря Божьей благодати и присутствию. Успех в отношениях с ближними, успех в отношениях с Богом.

Например, в 24-й главе Бытия Бог дал слуге Авраама успех в его миссии по поиску жены. Он не ищет денег, он просто пытается что-то найти. Иосиф преуспел в доме Потифара, потому что Бог был с ним, там использовалось то же слово.

Иеремия довольно часто говорит о том, что нечестивцы не преуспевают. И он имеет в виду не финансы, а отсутствие процветания или успеха в своих злых намерениях. Итак, их намерением было творить зло, но им это не удалось.

Так что на самом деле эти слова вообще не относятся к материальному процветанию. И поэтому те, кто строит то, что иногда называют евангелием процветания или евангелием здоровья и богатства, я думаю, строят его на ложном фундаменте. Непонимание, а то и намеренное искажение смысла самих этих слов, а также учения других частей Священного Писания.

Итак, Божье поручение Иисусу Навину — это важный способ начать книгу и подготовить почву для будущих событий. В оставшейся части главы Иисус Навин взаимодействует с племенами.