**Доктор Кевин Э. Фредерик, Вальденсы, Лекция 9,
Движимые Духом, Чумой и гугенотами** © 2024 Кевин Фредерик и Тед Хильдебрандт

Это доктор Кевин Фредерик в своем учении об истории вальденсов. Это сессия 9, Движимые Духом, Чумой и гугенотами.

Эта проповедь сегодня утром называется Движимые Духом.

Наш текст Писания для проповеди - 2 Петра 1, стихи 16-21. Ибо мы не хитросплетенным басням последуем, когда вам было возвещено о силе и пришествии Господа нашего Иисуса Христа, но быв очевидцами Его величия, ибо Он принял от Бога Отца честь и славу, когда от величия славы передан был Ему глас: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение.

Этот голос с неба мы слышали, когда были с Ним на святой горе. И мы имеем пророческое слово, подтвержденное еще больше. Вы хорошо сделаете, если будете внимательны к нему, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших.

Прежде всего знайте, что никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою, ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его человеки, будучи движимы Духом Святым. Это есть слово Господа. Благодарение Богу.

Указ об освобождении вальденской общины в Коттских Альпах был дарован герцогом Савойским, также называемым королем Сардинии, Карлосом Альберто, 17 февраля 1848 года. Этот указ предоставил вальденсам свободу вероисповедания от почти 700 лет политического, религиозного и экономического гнета, а также многочисленных кампаний по уничтожению, пыткам и смерти. С начала XIII века до середины XIX века было проведено 33 отдельных кампании преследования вальденсов, как со стороны Римско-католической церкви, так и со стороны французского короля или герцога Савойского.

В различных случаях все три силы работали сообща, чтобы полностью уничтожить или попытаться положить конец существованию вальденских общин и уничтожить каждого верующего вальденса во Франции и Италии. Их выживание и триумф выносливости как общины веры — это то, чем мы живем сегодня как свидетели силы веры. Мы празднуем пламенную преданность этих людей, нашего народа, слову Божьему и распространение Евангелия Иисуса Христа по всей Центральной Европе задолго до того, как была задумана Реформация.

Готовясь к этому дню, я много читал и о вальденсах, и о гугенотах. Вы заметите на обложке нашего бюллетеня гугенотский крест. Несколько месяцев назад я начал спрашивать, какая связь между вальденсами и гугенотами, и почему гугенотский крест стал принятым символом вальденсов. На этот вопрос нет простого ответа, и он никогда не поднимался напрямую.

Однако обзор истории вальденсов и их прямых связей с гугенотами даст нам ответы на этот вопрос. Я решил связать ответы с текстом из 1 Петра, который был прочитан всего несколько минут назад, по ряду причин. Это письмо было написано апостолом Петром и рассматривает обвинения, выдвинутые против него как лжеучителя Евангелия.

Вальденсы, из-за их веры в двенадцатом веке в знание и провозглашение слова Божьего, были обвинены Римско-католической церковью в ереси. То, на что указывает Петр, это не его собственная интерпретация событий, а слава Божия, явленная в преображении Иисуса Христа на вершине горы. Вальденсы сосредоточились на освещенном образе Христа как на центральном акценте Священного Писания задолго до того, как Римско-католическая церковь подтвердила этот акцент, и они очень ясно определили Христа как единственного главу Церкви.

Кроме того, они были горцами Коттских Альп, и горы, и укрытие в этих горах и борьба с ними сыграли ключевую роль в их выживании. Здесь, в этом послании, Петр размышляет о значимости этого текста и события в авторитете в его жизни. Аргумент, который Петр размышляет или конструирует и на который указывает в этом тексте, заключается в том, что лжеучителя утверждают, что они могут толковать библейские пророчества, в то время как истинные учителя и последователи Христа не говорят своих собственных слов, а просто сосредотачиваются на провозглашении слова Божьего.

Именно это и есть фокус вальденсианского Барбы, который проповедовал парами по всей средневековой Европе. Петр подчеркивает этот фокус на провозглашении, используя метафору светильника, сияющего в темном месте, пока, как он говорит, не рассветет день и утренняя звезда не взойдет в ваших сердцах. Это звучит знакомо любому вальденсу, который знает вековой девиз, Lux Lucet in Tenebris , где свет сияет во тьме.

Этот отрывок дает нам прекрасную основу для изучения истории вальденсов. Обзор истории вальденсов в первые десятилетия их существования показывает, что основной причиной, по которой Римско-католическая церковь изначально преследовала вальденсов, было то, что они запоминали целые разделы Евангелия и проповедовали слово Божие на улицах без официального одобрения церкви. Они также путешествовали группами по два человека, провозглашая Евангелие людям по всей Европе.

И менее чем за сто лет в Европе было более 800 000 христиан, называвших себя вальденсами. От юго-центральной Франции через северную Италию до Германии и частей Центральной Европы влияние вальденсов было широко распространено и очень привлекательно. Миссионерское влияние вальденсов во Франции расширило свое широкое влияние в Провансе, Лангедоке, Дофине, Лионе и Аверне .

К XIV и XV векам реакция Римско-католической церкви ужесточилась, и было предпринято много попыток уничтожить веру вальденсов. Она была заклеймена как еретическая за свое неприятие авторитета Римской церкви, а ее приверженцы преследовались и были вынуждены отречься от своей веры и вернуться в Римскую церковь или быть казненными. Ряд французских королей усилили нетерпимую позицию Церкви и пытались открыто уничтожить французских вальденсов в XV и XVI веках.

В течение десятилетий после протестантской Реформации влияние вальденской церкви ослабевало везде, кроме французской стороны Коттских Альп. Но на большей части центральной и южной Франции семена реформаторской теологической мысли дремали, но были готовы прорасти снова. С влиянием Жана Кальвина и реформаторского церковного движения, начавшегося в Женеве и по всей Швейцарии, влияние взорвалось на большей части Франции с появлением французских кальвинистов, которых называли гугенотами.

В 1559 году во Франции было 70 гугенотских церквей, а всего три года спустя их было 2000 общин. Поскольку параллели в вере и теологии реформаторского движения и вальденской церкви были настолько схожи, большинство вальденсов, ушедших в подполье во Франции во время преследований со стороны королевских войск десятилетиями ранее, теперь стали гугенотами. К началу 1670-х годов во Франции было более двух миллионов гугенотов, и их влияние представляло серьезную угрозу королевской власти и авторитету.

Между вальденсами и гугенотами существует ряд параллелей, но есть и ряд различий, которые стоит отметить. Теологические убеждения обеих традиций имели многочисленные параллели. Фактически, поскольку вальденсийское вероучение существовало в XII веке, многие из основных теологических положений и практик, созданных в Реформацию, имеют параллели с существовавшим ранее вальденсийским движением, включая авторитет Священного Писания, два таинства, господство Иисуса Христа как главы церкви, простоту жизни и преданность, вытекающую из отношений между учениками Иисуса и его учений.

Вальденсийские пасторы играли доминирующую роль в сообществе верующих, и то же самое было справедливо и для гугенотских пасторов. Обе группы использовали Библию, переведенную на французский язык, авторизованную вальденсами во времена Реформации и написанную Робертом Оливетаном, двоюродным братом Жана Кальвина. Обе группы подчеркивали священство всех верующих и учили своих детей читать и писать, чтобы они могли изучать Библию самостоятельно.

Однако между этими двумя группами были некоторые важные различия. Гугеноты привлекали многих дворян и средний класс во Франции, вдали от Римско-католической церкви, в то время как натуральное сельское хозяйство Котских Альп означало, что, хотя большинство вальденсов умели читать и писать, у них был очень ограниченный доступ к богатству. Фактически, их родина называлась экономическим гетто.

Вальденсы были структурированы в своем управлении с пресвитерианским типом связного правительства, собираясь ежегодно на синодальные заседания, на которых каждая из церквей была представлена пасторами и старейшинами. Церкви гугенотов были более конгрегационалистскими по своему авторитету, и хотя синоды гугенотских церквей собирались каждые три года, большинство решений принималось на местном уровне каждой автономной церковью. Будучи монархией римско-католической веры, большинство французских королей середины-конца XVI и XVII веков рассматривали церковь гугенотов как серьезную религиозную и экономическую угрозу монархии и церкви.

Поскольку общины вальденсов подвергались притеснениям и уничтожению задолго до Реформации, французская гугенотская церковь в этот период часто подвергалась уничтожению со стороны королей Франции. В 1572 году событие, известное как Варфоломеевская ночь, положило начало волне насилия против двух миллионов французских гугенотов. Это привело к тысячам смертей и предписанию либо принять католичество, либо умереть.

Позже, с восшествием на престол Генриха IV в конце XVI века, который сам был гугенотом до того, как стать королем, гугеноты вошли в период, когда их терпели. Однако после убийства Генриха IV и возвышения кардинала Ришелье в 1620-1640-х годах ограничения против гугенотов Франции рассматривали Коттские Альпы как путь вторжения. Извините.

Позвольте мне вернуться туда. В этот период времени король Франции Людовик XII рассматривал Коттские Альпы как путь вторжения, как средство расширения Французской империи, чтобы включить в свой контроль альпийские и пьемонтские регионы Италии. Он отправил тысячи солдат в долину Чезена в Италии, и они заняли Пинероло и долины Вальденс, потребовав от местных жителей разместить войска.

Но вместе с армией пришли крысы и бубонная чума, и она уничтожила более половины вальденского населения в долинах, включая четырнадцать из шестнадцати вальденских священников. Это произошло в 1630-х годах. Вальденсы присоединились к Реформации в Шанфоране в 1532 году.

Они начали с группы пасторов, обученных в Женеве, и в течение следующего полувека набирали и поддерживали пасторов-вальденсов из населения долин . До начала чумы языком, используемым во время богослужения, был итальянский или патуа. Но с внезапной потерей всех, кроме двух пасторов, обученных в семинариях, во время чумы, некуда было обратиться за новыми пасторами, кроме как к женевским и французским гугенотам.

Двенадцать новых служителей были предоставлены Женевой, которая направила гугенотов, чтобы направлять их, причем французский язык был разговорным языком во время проповеди и богослужения. С 1630 года богослужение проводилось на французском языке, устанавливая традицию, которая продолжалась в долинах вплоть до 19 века. Интересно, что проповеди в этой общине регулярно читались на французском языке вплоть до 1920-х годов.

Согласно Прескотту Стивенсу в его книге «История вальденсов», даже в долинах сегодня проповедь читается на итальянском, а гимны поются на французском. Одним из важных результатов Эмансипации 1848 года стало решение вальденских церквей евангелизировать людей, которые жили в регионе вокруг них. Теперь, пробыв там в Италии несколько лет, я знаю, что у них есть новый гимнарий, и они поют все на итальянском.

Их первая новая община за пределами долин находилась в Турине, и служители согласились, что им нужно проповедовать на языке народа, которым для невальденсов был итальянский. С этого момента церковь начала посылать пасторов в Тоскану, чтобы они выучили итальянский язык достаточно хорошо, чтобы проповедовать, но это оказалось серьезной проблемой. Вот почему проповеди во многих вальденских церквях в Италии читаются на итальянском, а не на французском.

Вы, возможно, заметили, что в этом святилище нет традиционного креста. Это потому, что с момента основания церковных зданий в общинах вальденсов любая символика, которая использовалась Римско-католической церковью в богослужении, была внешне отвергнута вальденсами как показная демонстрация и отвлечение от послания Евангелия. Гугенотский крест был принят вальденсами как единственный законный символ воскресения со времени после чумы под руководством гугенотских пасторов.

Фактически, в течение сотен лет единственным украшением, которое разрешалось носить вальденским женщинам, помимо обручального кольца, был гугенотский крест. Приход к власти Людовика XIV, которого многие во Франции называли Королем-Солнцем, стал периодом великой тьмы как для гугенотов, так и для вальденсов. В 1685 году все привилегии религиозной терпимости по отношению к гугенотам были отменены, и против гугенотов была проведена масштабная кампания по их истреблению, в результате которой были разрушены сотни церквей, погибли десятки тысяч гугенотов и сотни тысяч французских гугенотов были изгнаны во многие страны Европы и Америки.

Всего два года спустя король сосредоточил свое внимание на долине Вальденсов, стремясь раз и навсегда покончить с влиянием вальденсов. Это привело к гибели сотен вальденсов в долинах, сожжению церквей, школ и домов, а также изгнанию около 3000 оставшихся вальденсов в Женеву под руководством Анри Арно. Находясь в Женеве, Арно и многие из его последователей-мужчин связались с гугенотами и вместе подготовили контрнаступление в Коттских Альпах, названное Славным возвращением в 1689 году.

Упорство вальденсов и гугенотов в эти дни привело к тому, что остаток поселенцев вернулся в долины, которые стали предками каждого из вальденсов, присутствующих в этой комнате и выросших в этой церкви. Опять же, в Послании Петра, он сам, автор Послания, которое мы только что прочитали, и правая рука нашего Господа Иисуса Христа пишет слова истины, которые звучат в сердцах каждого вальденса. Итак, у нас есть это пророческое послание, подтвержденное более полно.

Вам следует быть внимательными к этому, как к светильнику, сияющему в темном месте, пока не начнется день и не взойдет утренняя звезда в ваших сердцах. Вальденсы и гугеноты знали, как знал и сам Петр, что слово Божие, вместе с нашим свидетельством об этом слове, есть свет, сияющий в темных местах этого мира. И это была непоколебимая вера и свидетельство, основанные на истине и на пролитии крови наших духовных предков, которые сами служили живыми свидетелями надежды даже перед лицом сильных преследований, которые мы возносим в этот день в праздновании и хвале.

И подобно им, мы указываем за пределы себя и наших испытаний, которые меркнут в сравнении со вторым пришествием Христа, который остается утренней звездой, восходящей в наших сердцах. Поэтому мы помним слова Мартина Лютера во времена Реформации, который сказал, что мы все вальденсы, не зная этого. Во имя Отца и Сына и Святого Духа.

Аминь. Это доктор Кевин Фредерик в своем учении об истории вальденсов. Это сессия номер девять, Движимые Духом, Чумой и Гугенотами.