**Доктор Кевин Э. Фредерик, Вальденсы, Лекция 8,
Присоединение к реформаторскому движению,
Продолжающееся свидетельство** © 2024 Кевин Фредерик и Тед Хильдебрандт

Это доктор Кевин Фредерик в своем учении об истории вальденсов. Это сессия 8, Присоединение к реформаторскому движению, продолжающееся свидетельство.

Наша проповедь сегодня называется Продолжающееся свидетельство, и она рассматривает тему вальденсов, как они слились с реформаторской традицией из Женевы, Швейцария.

Но как основание для этого изучения обратимся прежде всего к Евангелиям, или к Писаниям, и в особенности к посланию Павла к народу Фессалоникскому, и второе послание, начиная с первой главы и первого стиха. Павел, Силуан и Тимофей, Церкви Фессалоникийской, в Боге Отце нашем и Господе Иисусе Христе, благодать вам и мир от Бога Отца нашего и Господа Иисуса Христа. Мы всегда должны благодарить Бога за вас, братия, как и справедливо, потому что возрастает вера ваша, и умножается любовь каждого друг ко другу.

Итак мы сами хвалимся вами в церквах Божиих, стойкостью вашею и верою во всех гонениях и скорбях, переносимых вами, и это есть свидетельство праведного суда Божия, и он соделает вас достойными Царствия Божия, за которое вы и страдаете, ибо справедливо будет от Бога, если Он воздаст скорбью тем, кто оскорбляет вас, и даст облегчение страждущим и нам, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его в пламенеющем огне, совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа.

Они подвергнутся наказанию, вечной погибели, отделены от лица Господа, от славы могущества Его, когда Он придет прославиться во святых Своих, чтобы явиться в тот день дивным образом во всех уверовавших, потому что уверовали в свидетельство наше о вас. Для сего и молимся всегда за вас, чтобы Бог наш сделал вас достойными Своего звания, совершил силою Своею всякое доброе намерение и дело веры, да прославится имя Господа нашего Иисуса Христа в вас, и вы в Нем, по благодати Божией и Господа Иисуса Христа. Таково слово Господне.

Слава Богу. Уильям Фолкнер — непревзойденный южный писатель 20-го века. В своих рассказах он глубоко погружается в пафос довоенного Юга и его влияние на южную идентичность, исследуя многие поколения белых, черных и коренных американцев.

В своем романе «Реквием по монахине», опубликованном в конце его карьеры в 1951 году, Фолкнер точно и красноречиво пишет, что прошлое никогда не умирает; оно даже не прошлое. Эти слова звучат сегодня так же верно, как и 65 лет назад, когда Фолкнер их написал, особенно в этот день, когда мы празднуем Воскресенье Реформации. В письме к христианской общине Фессалоники апостол Павел описывает их как верную и стойкую общину, даже несмотря на то, что они выстояли перед лицом значительной угрозы преследований.

Павел писал им, чтобы помочь им понять, как интерпретировать их страдания как людей веры. Но Павел также пытался представить более широкую картину того, как Бог не только даст им утешение в их страданиях, и Павел сказал им, что Бог также осуществит возмездие против тех, кто заставляет сообщество веры так страдать. Преследования также являются важной темой в 850-летней истории вальденсов.

Изучая наше прошлое как вальденсийских пресвитериан, мы формируем свою идентичность в настоящем и понимаем наше призвание как лидеров-слуг в наше собственное время и день. В это Реформационное воскресенье есть некоторые важные исторические и теологические параллели, которые мы должны исследовать как вальденсы и пресвитериане, поскольку мы были объединены вместе в реформаторской традиции христианства и этой общины. Два выдающихся историка, которые много писали об истории вальденсов, — это Эван Кэмерон и Габриэль Одисио .

Они определили начало Реформации XVI века и решение пасторов-вальденсов, лидеров, которых они называли Барбасами или Дядьками, присоединиться к Реформации в 1532 году как сигнал к концу вальденского движения. Их рассуждения основаны на решении, принятом на синодальном заседании Вальденской Барбы в 1532 году, отказаться от многих практик и организаций как религиозной общины, чтобы присоединиться к реформаторскому движению. Характеристики, от которых они отказались из своего древнего прошлого в то время, включали следующее:

Их практика странствующей проповеди осуществлялась барбами, которые путешествовали парами, переводя, толкуя и проповедуя Евангелие на языке народа. Практика принятия барбами обета бедности и безбрачия. Их приверженность буквальному толкованию писания.

Их тайные собрания в домах членов. Их теологические позиции по различным вопросам, таким как принятие присяги, смертная казнь и их вера в семь римско-католических таинств. Их практика, когда каждый последователь вальденсов ежегодно исповедует свои грехи Варваре, а не католическому священнику.

Каждая из этих предреформационных характеристик определяла вальденсов как сообщество христиан, больше сосредоточенных на практике служения, чем на приверженности хорошо развитой доктринальной системе верований. Но, присоединившись к Реформатской церкви Швейцарии в XVI веке, все, кроме одной из этих определяющих характеристик, были отвергнуты большинством вальденских барбасов в Шанфоране в 1532 году и заменены приверженностью систематической форме реформатской доктрины вместе с реформатской организационной структурой того, что значило быть церковью. Единственной характеристикой, которая сохранилась после присоединения к Реформации, был перевод, толкование и провозглашение Евангелия на языке народа.

В отличие от этого, новая реформатская вальденская церковь была построена на следующих концепциях. Поклоняющиеся общины собираются вместе в постоянных церковных зданиях. Назначение местных пасторов для конкретных общин, а не странствующее пасторство.

Выборы правящих старейшин из каждой общины, которые принимали решения относительно местной церкви и ее служения. Отказ от исключительного внимания к буквальному толкованию Священного Писания и принятие способа толкования отрывков как Ветхого, так и Нового Завета через призму свидетельства Божьего через Иисуса Христа и через другие более сложные формы литературной и исторической критики, которые начали разрабатываться во время Реформации. Хотя большинство вальденских барбасов проголосовали за присоединение к Реформации в 1532 году, было существенное меньшинство, в основном из старых барбасов, которые выступили против голосования за присоединение к швейцарским реформаторам.

В годы, непосредственно последовавшие за Чанфораном , когда Барба начали делиться новостями о своем решении со своими последователями, они столкнулись с упорным противодействием этим радикальным изменениям внутри своих общин. Идентичность вальденского народа была глубоко определена странствующим руководством их безбрачных лидеров в течение 350 лет, и они не были открыты для радикальных изменений, которые приняли Барбы. Вальденскому народу потребовались десятилетия, чтобы большинство членов приняли реформистское богословие и экклезиологию.

Только в 1555 году в деревне Пралегигу было возведено первое здание церкви вальденсов , и только в 1560-х годах были введены реформаторские катехизические исследования для обучения членов церквей. Очевидно, что произошел радикальный сдвиг в практике и вере, который навсегда изменил вальденсовское происхождение с уникальной альтернативы Римско-католической церкви на то, что отражало доктрины и практику реформаторской церкви. С теологической и церковной точки зрения те качества, которые делали вальденсовское происхождение столь уникальным до Реформации, перестали существовать.

В этом отношении я бы согласился и с Кэмероном, и с Ардичио , что уникальный вклад, который внесли в христианство дореформаторские вальденсы, подошел к концу. Однако это не означает, что уникальное свидетельство вальденсов подошло к концу в 1532 году. Я считаю, что преследования, с которыми они столкнулись, продолжали определять вальденсов способами, отличными от других реформаторских церковных групп.

Вера в то, что вальденсийское свидетельство прекратило свое существование после того, как они присоединились к Реформации, не учитывает роль продолжающихся преследований вальденсов Римско-католической церковью во время Контрреформации, которая началась еще в 1540-х годах в Марендале , Франция, и продолжалась в Калабрии, Италия, вплоть до рассвета 18-го века. По всей Европе влияние католической контрреформации часто концентрировалось на вальденских общинах больше, чем на любой другой протестантской группе. На протяжении всей Контрреформации вальденсы, проживающие в Коттских Альпах, оставались наиболее организованным и стойким вальденским свидетелем, сталкиваясь с волной преследований.

Как источник силы и стойкости, они оглядывались назад и призывали верного свидетеля своих предков давным-давно, веря в праведность и верность своего призвания как верного остатка Бога перед лицом зла. Несмотря на неоднократные и хорошо организованные нападения Римской церкви в сотрудничестве с французскими и савойскими войсками, чтобы уничтожить их в их родных горах в 17 веке, они так и не были полностью уничтожены. Несколько факторов привели к их выживанию, включая удаленность родных земель вальденсов в сочетании с их оборонительным географическим преимуществом в более высоких возвышенностях Альп, их доморощенной тактикой партизанской войны и их верой в присутствие Бога с ними, чтобы направлять их в будущее.

Эти элементы в совокупности сделали практически невозможным даже для самых сильных армий Европы полностью искоренить их. Повторные указы, ограничивающие их передвижения, усилили их изоляцию как народа на сотни лет и ограничили возможность всех, кроме нескольких вальденсов, иметь доступ к высшему образованию. Это стало известно как геттоизация вальденсов и не менялось до середины 19 века.

Столетия преследований и изоляции вынудили их тайно выражать свою веру, заставляя их скрываться и поклоняться тайно из-за страха быть обнаруженными и подвергнутыми пыткам. Эта постоянная угроза сделала их очень подозрительными к чужакам, и на протяжении столетий они становились все более и более сосредоточенными на себе. Однако, если говорить позитивно, эта изоляция имела эффект создания очень тесно сплоченного, единого и самодостаточного сообщества верующих, которые держались своей веры и своих обычаев с яростным упорством.

Нет никаких существенных доказательств того, что Барбы продолжили свое служение, став пасторами после присоединения к реформаторскому движению в 1532 году. Не было найдено никаких документов, которые бы определяли, были ли Барбы переназначены для служения в географически определенных общинах. Что более заметно, так это влияние серьезных усилий по переформированию вальденсов реформированной церковью в Швейцарии в 1540-х годах, которая начала посылать значительное количество пасторов-невальденсов, обученных в семинарии в Женеве, чтобы вести вальденсов.

Ранние реформаторы считали вальденсов истинной церковью, которая сохранила свою апостольскую чистоту в корнях реформаторского движения. По словам Габриэля Одиссио , за 30 лет реформаторские церкви Женевы отправили 60 пасторов в относительно небольшое количество вальденских церквей в Коттских Альпах, в то же время в течение того же периода, отправив в общей сложности 80 пасторов в протестантские общины по всей Франции. Такая концентрация усилий демонстрирует важность вальденсов в глазах лидеров реформаторского движения.

В последующих поколениях все больше мужчин-вальденсов отправлялись на обучение в Женеву, чтобы служить в своих собственных церквях, но, несмотря на эти изменения в руководстве, одно оставалось неизменным. Сильное пастырское руководство против волны за волной преследований общины вальденсов является основной силой, которая поддерживала сплоченность и устойчивость движения. Этот источник преемственности восходит к вальденсам дореформационного периода и продолжается вплоть до современной эпохи.

Наиболее ярким примером является пастор вальденсов Анри Арно. В самые темные дни в конце 17 века Арно организовал вальденсов во время их изгнания в Женеву в 1686 году, превратив их в небольшую, но чрезвычайно эффективную боевую силу. Арно повел свою небольшую армию из 900 изгнанников в поход из Женевы, Швейцария, в 1689 году, чтобы вернуть себе родные земли, что будет известно как славное возвращение, в результате которого вальденсы одержали победу над объединенными армиями из 20 000 солдат из Франции и Савойи.

Несмотря на их успех, 10 лет спустя король Франции выслал 3000 вальденсов из долины Чисоне в протестантскую Германию. Арно снова повел этих людей в изгнание и помог многим из них обосноваться в 10 соседних общинах в регионе Дармштадт-Гессен в Германии. Руководство Арно имело решающее значение для успеха этой миграции и продолжения вероисповедания вальденсов.

Такие служители, как Арно, очень часто были тем клеем, который удерживал вальденский народ вместе перед лицом великих преследований. Невозможно переоценить важность преемственности организационной структуры вальденсов для обеспечения их идентичности и выживания. Ежегодные собрания Вальденского синода, на которых пасторы каждой вальденской религиозной общины собирались для обсуждения церковных дел, были существенным фактором, который помог им сохранить свою идентичность и связи с их дореформаторскими предками.

Структурное руководство вальденской церкви существовало уже в XIII веке, начиная с Бергамского собора 1218 года, и ежегодно укреплялось на заседаниях Синода. Его организация служила сильным источником преемственности, связывающим реформированное вальденское свидетельство с его дореформаторскими корнями. Именно во время Контрреформации конца XVI по XVII век их лидеры начали черпать утешение, регулярно поднимая библейские параллели, отождествляя себя со страданиями и изгнанием еврейского народа Ветхого Завета и ранней церковью в Новом Завете, называющей себя Израилем Альп.

Обретение духовной силы путем утверждения близости к преследуемым религиозным общинам древних времен дало преследуемым вальденсам 17-го века идентичность, которая соответствовала не только древнему Израилю и ранней церкви, но и самому Богу, который с любовью поднял свой преследуемый народ, направляя его вперед на протяжении тысяч лет. Вальденсы обрели большую духовную и моральную силу в уверенности, что они, как народ завета Бога, одержат победу над несправедливостями, совершенными против них, и исполнят своих верных свидетелей способами, которые нельзя было предвидеть. Это основное убеждение, лежащее в основе идентичности верного Божьего народа, передавалось из поколения в поколение с момента возникновения гонений во второй половине 13-го века вплоть до Реформации и до рассвета современной эпохи.

Идентичность вальденсов как людей веры не исчезла, когда они присоединились к реформаторскому движению, но продолжала развиваться и адаптироваться, чтобы противостоять преследованиям и вызовам, с которыми они сталкивались в каждом возрасте вплоть до настоящего времени. Прошлое никогда не умирает. Оно даже не прошлое.

Эта стойкость духа и непоколебимая вера в Иисуса Христа были переданы вальденсам в этой общине этим утром. Сила вальденсской решимости, упорства, выносливости и яростной приверженности сообществу — это те сильные стороны, которые сопровождали и направляли первые десять семей вальденсов, сошедших с поезда Aldi's North Carolina 29 мая 1893 года с актом о праве собственности на землю в 10 000 акров и горой долгов, которые нужно было выплатить. Это те сильные стороны, которые помогли этим ранним поселенцам в течение 40 лет создать город с процветающей промышленностью и источником финансовой стабильности для тысяч жителей региона во время Великой депрессии.

Это те сильные стороны, которые можно увидеть сегодня в общине, отмеченной своей преданностью служению Христу и людям Христа, не только в дверях нашей общины, но и за ее пределами, людям Божьим, как близким, так и далеким. Как мы можем сохранить целостность нашего наследия веры? Это тот самый вызов, с которым мы сталкиваемся сегодня. Нас не так часто преследуют за наши убеждения, но потребность руководствоваться нашим добрым наследием, когда мы смело служим как верные свидетели Христа, остается, наш постоянный призыв к прошлому никогда не умирает.

Это даже не прошлое. Во имя Отца и Сына Святого Духа. Аминь.

Это доктор Кевин Фредерик в своем учении об истории вальденсов. Это сессия номер восемь, Присоединение к реформаторскому движению, продолжающееся свидетельство.