**丹尼尔·K·达科博士，《监狱书信》，第 28 节，《上帝所
爱的儿女》，《以弗所书》5:1-21**

© 2024 丹·达科和特德·希尔德布兰特

这是丹·达科博士关于监狱书信的系列讲座。这是第 28 节，上帝所爱的孩子们，以弗所书 5:1-21。

欢迎回来参加我们的圣经研究系列讲座。

过去，我们曾举办过几次以《以弗所书》为主题的讲座，我们广泛讨论了保罗的这本精彩著作。正如您在上一讲中所记得的那样，我们当时正在讨论第四章，以及第四章如何以这些对比模式结束。我提请您注意正在发生的美德和恶习，并真正广泛关注愤怒、言语的影响和职业道德等主题。

我提请你们注意，我们必须能够培养这种温柔的心，正如保罗所提出的，才能在教会中培养这种团结。我不想回到第一章讨论的内容，我想从这里继续，因为我提醒过你们，第四章从信的道德部分开始。因此，在道德部分之后，保罗在第四章中说了很多严肃的事情。

就在第五章的开头，他做出了一个推论，以在第五章中引出一个讨论。在谈到内部动力如何发挥作用之后，他又谈到了人们不必偷窃，而是努力工作，这样他们才能帮助别人，才能造福许多人，他们应该避免粗俗的表达方式，这样这种上瘾才会造福他人，这很有趣。

有了这些，你认为他应该能顺利通过。但看看他是如何打开第五章的。第五章第一节和第二节写道：“所以，你们要效法神。”

因此，你们要效法上帝，像你们所爱的儿女一样，要凭爱心行事，正如基督爱我们，为我们舍己，当作馨香的供物和祭物献给上帝。这句话一开始看起来很容易，但其实不然。事实上，你看看以“因此”开头的句子，在前面的讨论的基础上，说，我一直在教导你们信徒如何在特定的身份框架内行事。

我们是耶稣基督的追随者；我们以某种方式学习基督；我们作为按照上帝的形象、善良和正义创造的人，正在穿上新衣服。因此，他提出了所有这些身份问题，现在他将其置于一个非常具体的亲属关系框架中。如你所知，我们在这里谈了很多关于亲属关系的问题，但看看保罗在这里是如何构建它的。

这里的道德指导不是法律框架。我经常说，如果你想要和平，你就必须接受这样一个事实：和平不是在法庭上赢得的。如果你想要和平，和平不是通过与冒犯你的人见面并证明谁对谁错来实现的。

和平往往是在尊重的框架内实现的，而不是在争辩或反驳的框架内实现的。和平是为了感到自豪或感到有成就感，而和平会让对方感到自卑和像个失败者，因为没有人想成为失败者。事实上，如果有人强迫你采取某种特定的行为方式，你很可能没有动力去做，因为你觉得只要你表现出那种特定的行为，对方就会觉得他们有权决定你的生活方式。

保罗所叙述的基督教伦理就是这样的。该做的和不该做的事很明确，但它们被置于家庭的框架内。在这里，他将强调一种重要的美德，这种美德迄今为止在《以弗所书》中反复出现，在我们的讨论过程中还会再次出现：爱。

所以，请花一分钟思考一下“爱”这个词。爱是建立在充满爱的关系中的。它不会像一个邪恶的祖父一样，在你犯了一点小错误时就找机会打你头。

你必须生活在恐惧和惊恐之中，因为你不知道发生了什么。如果你这样生活，你可能会遵守所有的规则，但你可能会生活在恐惧之中。而最终，那些本意是善意而不是监禁你的人。

哲学家们有时会谈论道德原则，当它以某种方式被采纳时，就会变成监狱，人们会待在里面过他们的生活。在《以弗所书》中，我们应该作为上帝的孩子被释放。所以，他在那里提出的另一个形象，指出要像心爱的孩子一样效仿上帝。

有两件事我想提请大家注意。我会花更多的时间来解释“模仿上帝”这个表达。但我将重点介绍并在下一讲中讨论的一点是“心爱的孩子”这个概念。

你可能在教堂或其他地方听说过，在古代文化中，男人或丈夫不懂爱。他们实际上表现出一种态度，有时他们很坚忍；他们墨守成规，对家庭成员施加期望。保罗似乎在这里暗示了相反的情况。

保罗似乎在向教会暗示，孩子和父亲之间的爱的关系确实值得赞赏和接受，以至于他实际上可以将其作为上帝和孩子之间关系的典范。你可能还记得，在之前的讲座中，我说过一句话，这句话经常在不同场合引发人们的严肃思考。那就是，你怎么能给出你没有的东西呢？我们只能给出我们拥有的一部分。

如果我们没有得到爱，我们就不能给予爱。保罗将呼吁教会去爱，并保持与他人的爱的关系。但看看他将如何建立它。

他要确立这一点，说“我知道你们是心爱的孩子，所以当他说要效法上帝心爱的孩子时。”事实上，这个小品词可以是一个比较小品词，可以翻译为“像上帝的孩子一样”，说“你知道上帝心爱的孩子会如何表现，所以要像那样表现。”

或者作为上帝的孩子，这在大多数英文圣经中被恰当地翻译为：因为你们是上帝的孩子，你们是被爱的，所以你们是被爱的。所以，你们得到了爱。你们从主日学校的《约翰福音》3:16 知道，不是吗？上帝如此爱世界，甚至将他的独生子赐给他们。

如果您去过Awana ，那么您可能从罗马书 5 章 8 节中知道一些事情。上帝向我们展示了他的爱，当我们还是罪人的时候，基督为我们而死。因此，如果您是信徒，并与我们一起遵循这一课程，我们将不胜感激。至于以弗所书的读者，他们已经被爱了。

他们已经领受了保罗在这封信中提到的爱，即伟大的爱。有时，他在第 3 章中使用了各种极好的形容词来解释上帝的爱。作为心爱的孩子，作为上帝伟大爱的接受者和受益者，你们现在被敦促效仿你们父亲的生活方式，他向你们展示了这种爱。

让我纠正一下大家的一些疑虑。这实际上对我有帮助。我感谢我的西方学者朋友，他们把 Elia 带入了一些女权主义框架，并把它带得太远了。

我说我可能在很大程度上是女权主义者。我是由一位单身母亲抚养长大的。我有两个女儿。

我希望我的女儿们知道，她们可以在一个以男性为主的世界里取得成功和出类拔萃。我们看到女性在办公室和职位上的崛起，我深深地感激这一点，并想鼓励我的孩子，尊重我的母亲，她是一位单亲妈妈，她把我抚养长大，并在生意上努力工作。所以，我非常尊重女性，但让我对在保罗的讨论中出现的女权主义话语中的一些极端情况进行修正。

那些秉持这种女权主义观点的人，尤其是在我们 80 年代和 90 年代的著作中，尤其是在《新约》中，过分强调了一些父权制观念，并让人觉得父亲并不爱自己的孩子。今天，我要提请大家注意，我们掌握的数据并不支持这一点。在学术上，我们用“时代错误”这个词来解释这样一个事实：我们拿起一种现代观念，把它强加给古代世界，并开始说这就是他们的生活方式。

父亲们真的爱他们的孩子。当父亲们爱护和关心他们的孩子时，这是非常令人钦佩的。否则，当保罗写信说要效法上帝，成为心爱的孩子时，他的读者根本无法理解这一点。

如今，如果他们的父亲总是欺负他们、压制他们或以任何方式对待他们，他们就无法理解这一点。我有一些朋友，他们和父母一起长大，但他们说他们的父亲太残暴了，他们甚至不想叫他教父。那是他们的本性。

在这里，他说，你们是上帝所钟爱的儿女，我要求你们效法上帝，作为上帝所钟爱的儿女。所以，在确定了上帝所钟爱的儿女之后，让我们看看效法的概念是什么。效法希腊罗马世界的神灵或神祇是一种普遍现象。

你可能还记得高中时读过的一些书，你可能意识到，有些希腊神甚至与不同的女神结婚。他们有孩子，有些孩子有这些很酷的名字，你开始追随这一切。从关系的角度模仿神灵的概念非常非常普遍。

我们在希腊文献中、罗马文献中都发现过这种现象，所以每个神都有其独特的品质。例如，你们确实听说过阿佛洛狄忒。所以，尤其是美国的追随者们，我知道你们对阿佛洛狄忒有所了解。

有时你喜欢和朋友谈论这个话题。那么，让我们来谈谈这个话题吧。你知道阿佛洛狄忒是爱的女神，对吧？是的，因为这些神具有某些特质。

这就是他们为什么称他们为酒神的原因。我要提一下你们可能不知道的一位神，今天我将在讨论中提到他，他就是巴克斯。巴克斯，他的另一个名字是狄俄尼索斯。

那是酒神。我的意思是，如果你喜欢喝酒，那你就是酒神。还有医治女神，或者治愈阿斯克勒庇俄斯的疾病女神。

定义这些神的品质。因此，哲学家、道德家或修辞学家有时会敦促他们的读者或听众效仿他们社会中各种神灵的美德品质。保罗写信给小亚细亚的基督徒说效仿上帝并不那么遥远。

因为他们在特定的宇宙论框架或世界观中运作，而西方世界今天却没有这种框架或世界观。我必须说，在西方世界之外，许多文化都认同这种世界观。也就是说，物质世界和非物质世界之间没有如此明显的区别。

精神世界和物质世界之间并没有那么明显的区分。物质世界和形而上学世界交织在一起，形成一个宇宙的一部分。因此，人们可以呼唤神灵来帮助他们度过这一生。

对于这个古代世界来说，效仿上帝并非遥不可及。事实上，有些神甚至有着不同的神话，甚至有人说，有时一些神会根据其品质以人的形式出现在不同的地方，以展示他们的特质，并向信徒展示他们的仁慈。例如，在《使徒行传》中，你还记得巴拿巴和保罗的故事。

当他们认为他们是化身而来的神，并想来崇拜他们时，他们说，不，不，不，不，我们不是神。这种观念在古代世界很盛行。在西方世界，模仿上帝并不遥远，我们无法想象。

第二，我们看到这里要效仿的主要美德是爱。所以，他在这里谈论的上帝，他爱他的孩子，并允许他称他们为心爱的孩子，是他们应该效仿他的爱的美德，他刚刚强调了他们已经获得了这种美德。当我们谈论亲属关系时，你想知道一些事情，因为我花了一些时间讨论这个问题。

你模仿的是神，但这次神已不仅仅是神了。神与信徒有私人关系。因此，我们谈论的神不是遥远的神，而是信徒作为心爱的孩子与之有私人关系的神。

最后，请大家注意这里模仿上帝的概念。基督将被作为他们在教会中如何彼此相爱的典范。你明白这里发生了什么吗？他说你们是亲爱的孩子们。

别为此感到惊讶。你们其实是受人爱戴的孩子。你们是上帝所钟爱的孩子。

我希望你们在此基础上，效仿你们的天父的美德，去爱他，他已经向你们展示了伟大的爱。第 1 章。然后他会说，你的大哥可以成为你的榜样。你的大哥耶稣。

因此，他现在介绍耶稣是榜样，耶稣所展现的爱是信仰团体中应该存在的模范爱。如果他们想从实际角度了解如何在团体中表达爱，他们应该看看耶稣是如何展现这种爱的。谈论爱以及这些事物如何模仿上帝很重要。

我认为我应该让你清醒一下，并让你了解一下背景。我不想说得太多了。我只想向你展示几件事，这样你就知道我所说的是普遍存在的。

我只想向你们展示一两件事情，作为那里正在发生的事情的证据。菲洛是亚历山大的一位希腊化犹太作家。他写道，正如一位古人所说，人类所做的最接近上帝的事莫过于表现出仁慈。

因为还有什么比效法上帝更好的呢？事实上，如果你从屏幕上看，我把希腊文放在那里是因为希腊文和我们在《以弗所书》中的结构非常相似。我还想向你展示一些关于希腊语境的内容。穆索尼乌斯·鲁弗斯，无可否认，是我喜欢的哲学家。

事实上，他的作品和残篇非常少。有一段时间，我对他的每一部作品都了如指掌，就像我对大多数新约文本一样。我就是喜欢这个人。

他写道，总的来说，在地球上所有的生物中，只有人类与上帝相似。他拥有与上帝相同的美德，因为我们无法想象神灵身上还有比审慎、正义、勇气和节制更好的品质。因此，上帝凭借这些美德，不会被贪婪的快乐所征服，超越欲望、嫉妒和妒忌，并且心胸宽广、仁慈和仁慈。

因为这就是我们对上帝的观念。同样，一个按照他的形象生活的人，如果按照自然规律生活，就应该被认为是和他一样。而像他一样，令人羡慕，他就会立即幸福。

因为我们只羡慕幸福的人。穆索尼乌斯的观点是：动物不像上帝。

人类是我们所能想到的最接近上帝的生物。既然上帝按照自己的形象创造了人类，人类就应该学习效仿他的品质。有时，当我阅读这些哲学家的著作时，我会感到困惑。

也许在听完这些讲座后，你可能会问，这个人为什么要花时间阅读所有这些哲学家的作品？好吧，就叫它上瘾吧。我接受。我发现这些人的特点之一是他们是敏锐的哲学家，聪明睿智，但他们对上帝的观念却非常虔诚，上帝是创造者，力量的源泉，尽管这些神不是我们认识的神，所以我们可以称他们为真正的神，他们非常非常虔诚。

穆索尼乌斯说，是上帝创造了我们，我们应该效仿上帝。在《以弗所书》5:1 和 2 中，他呼吁我们效仿上帝，就像我们心爱的孩子一样。在我们继续之前，让我从中强调一两件事，特别是四件事。

这里心爱的孩子的概念特别重申了第 1 章第 5 节中收养的概念，即我们是被收养的孩子。如果你还记得那次学习，我称之为气喘吁吁的祈祷。心爱的人或心爱的孩子的语言暗示着与父亲的关系。

效仿父亲的美德（抱歉我省略了）这一观念很普遍，正如强调的那样。因此，亲属义务在这方面非常非常重要。当他唤起效仿父亲的需要时，孩子们现在开始意识到他们需要在社会和文化规范中做正确的事情。

他们需要效仿他们的父亲，他们需要效仿他们父亲的爱。我喜欢其中一位作家，伪伊索克拉底，他说，你必须考虑到，没有哪个运动员有义务与他的竞争对手一起训练，而你却有义务考虑你父亲的生活方式可能会与你父亲背道而驰。你应该考虑参加比赛，以效仿你父亲的品质。

保罗在这里说，你们要效法神，如同蒙爱的儿女一样，要凭爱心行事，正如基督为我们舍己，献给神馨香的供物和祭物。正如基督舍己一样，请注意这里的动词。他出于爱而舍己。他并没有在这种表达和效仿父亲品质的过程中得到爱。

正是这种爱让他献出了自己的儿子耶稣基督，而这种爱又让耶稣为我们献出了自己的生命。因此，作为主耶稣基督的追随者，我们作为一世纪的基督徒面临着挑战，要真正以自我奉献的方式去爱。这很有挑战性，不是吗？是的。

正是当你这样做的时候，它才是美丽的。它几乎就像一股甜美的香气，因为当耶稣赐予所有这些东西时，自然的结果就是变得美丽。你能想象上帝如何挑选像你我这样的罪人，因为基督所做的事而让我们摆脱尘土，并给我们机会被称为上帝的孩子吗？

我记得多年前我学习约翰福音第 1 章第 12 节的经文时，它说：“哇！我注意到，虽然我没有和父亲一起在家里长大，但我与天父建立了联系。当这种奉献的爱存在于上帝的儿女之中时，它变得如此美好，以至于保罗会用“献给上帝的芬芳祭品”和“献给上帝的祭品”这样的词来形容它。让我提醒你们一下那种甜蜜的香气。

如果您使用詹姆斯国王和其他人的语言，他们会用香甜的香气来解释这一点。这是可接受的牺牲的终极习语。当上帝真正拥抱并接受所献祭时。

我当时在想一些画面，我想，哦，如果我能得到香气扑鼻的蜡烛，把它们全部点燃，让火焰和香气开始升起，那该有多好啊。这是一种让上帝喜悦的祭祀。事实上，在旧约中，在利未记的两处，我发现经文说，所有的脂肪都是主。

现在，忘掉那句“所有的脂肪都是上帝”吧。专注于甜蜜的香气。有一天，我的助教来找我说：“我觉得我们应该试着增肥，因为我们都很瘦。”

我说：“为什么？”他说：“我们没有任何东西可以献给上帝。”因为他当时正在读《利未记》，他刚好看到那句非常重要的台词，我们没有谈论过，即所有的脂肪都属于上帝，我们没有任何东西可以献上。现在，忽略这部分，专注于香气。

保罗在这里的观点与《旧约》中的观点一致：可接受的祭品就像一种馨香的香气。上帝子女之间展现的爱带着那种甜蜜的感觉。《利未记》第 26 章，我必使你的城市变为荒凉，使你的圣所变为荒凉，我不会闻到你令人愉悦的香气，也不会闻到你的香气。

换句话说，我不会接受你所献上的令人愉悦的东西。从这里，保罗迅速转到第 3 和第 4 节。但现在他说，要效法上帝，像蒙爱的儿女一样，要像基督那样去爱。当你这样做时，你的爱的表达就会像这甜美的香气一样。

但再看看第 3 节，这是一个非常非常大的举动。但相比之下，淫乱、一切污秽、一切贪婪，在你们中间连提都不可，这才合乎圣徒的体统。淫词、妄语和粗俗的戏笑都是不合宜的，反之，要存感恩的心。

你看到保罗在这里做什么了吗？你必须了解保罗。我爱保罗。是的，有些人不喜欢保罗。

我只想告诉你，我爱保罗。他在这里所做的只是展示了爱的所有重要美德。他还谈到了当你以基督的方式奉献自己去爱时，会变得如此美好，让上帝感到高兴。

在爱的概念中，保罗改变了语言，并将其与一种扭曲的爱的表达方式，即性习惯进行了对比，有人会说，我在表达爱，但实际上，一些性欲、内心的激情驱使他们不去追求给予，而是去接受。激情促使他们满足自己，而不是给予任何人任何东西。保罗强调，上帝所钟爱的孩子们必须远离这种行为。

他说，甚至连这些罪，淫乱、污秽、贪婪，在你们中间都不可提及。顺便说一句，当我们谈论名字时，我们认为命名只是为了好玩。希腊语中表示命名或名字的词有时也可以翻译为名誉。

你们中间甚至不应该提到它；它是如此可悲，以至于在信仰团体中，它的存在不是你们想听到的事情之一。保罗说，让它离开你们，因为它不适合圣徒。它不配你们作为上帝之子的身份。

这里列出的前三种是性罪。性不道德，即pornia一词，请注意这个词，因为我将简要地回到这个词上。不洁和不洁净通常与犹太人的祭祀制度有关，但有时也用于性不洁的语境中。

还有贪婪，有时被理解为贪婪，就像我们在英语中所说的那样，但它也是一种渴望某人来满足你的性欲的欲望。你会注意到，接下来列出的三种恶习与言语有关。粗俗的话语、愚蠢的话语、粗俗的玩笑。

保罗列出了六种非常非常严重的恶习，如果我有时间的话，我会逐一解释，但我意识到，我没有足够的时间真正花在这堂课上讲解。所以，请原谅我，让我提醒大家注意，前三种恶习与性有关，后三种恶习与言语有关。保罗将对此进行对比。

猜猜他会用多少美德来对比。他会选出一种重要的美德，那就是感恩。一种美德。

他用一种美德来对比他所列出的六种罪恶。但是，你知道吗，在我们的西方文明中，感恩的美德尤其不受重视？你注意到了吗？你注意到感恩甚至不被视为一种美德吗？

在古代，感恩是正派公民所希望展现的高尚美德之一。他们心怀感激。我最近在读罗马斯多葛学派的塞涅卡的作品，当我读到他关于善行、给予和仁慈的论文时，我对这位哲学家如何像保罗一样强调慷慨、宽容和感激感到好奇，因为当人们缺乏这些品质时，当人们不能欣赏和充满感激时，他们就无法心安理得。

他们生活在权利之中。别人对他们做的任何好事，都被认为是他们应得的，所以他们不懂得感激他人。这位哲学家实际上继续说，就像保罗在他的教学中试图推动的那样，感恩的美德，他自己在他的书信中表现出来，如果基督教社区能够共同努力，感恩的美德就应该存在。

感恩节。但在继续之前，让我们先回顾一下，因为我提醒你注意 Portia 这个词，它表示性不道德，我需要澄清一些事情。它是这样的一个词；如果你在不同的地方听一些关于这个主题的讲座，你可能会在这里和那里感到困惑。

希腊语翻译为性不道德。在大多数圣经中，这个词被翻译为淫乱。这个词的一般含义是任何形式的性不道德。

事实上，在我们的《圣经》中，我们有时会发现这个词被用来指妓女和妓女。在婚姻中，这个词被用来指或证明一个男人可以与妻子离婚的理由。甚至耶稣在《马太福音》中也说过，就像在例外条款中一样，这是男人可以与妻子离婚的唯一理由。

但你要知道，古希腊文化对性不道德有不同的看法。这种制度在很多方面对女性非常不公平。你可能还记得，在我们之前的一次讲座中，我提请你注意，男人有结婚、纳妾和做各种不合适的事情的自由，而保罗喜欢劝阻这种行为。

因此，我们发现，当他们使用“性不道德”这个词时，其含义更多地偏向于女性。已婚女性或试图与已婚女性建立关系的女性。因此，女性成为罪魁祸首。

这个人被怀疑了。但犹太人却不是这样。犹太人有明确的道德原则反对这样的事情。

如果你在高中或大学时就被教导要非常热爱柏拉图，那么让我向你介绍一下柏拉图关于性不道德的一些观点，以及他思维模式中这种语言的使用。柏拉图说，理想情况下，除了自己的已婚妻子，没有人敢与任何受人尊敬的公民女性发生关系。此外，妓女的私生子和私生子，以及男性的不育子，都是自然的差异。

或者，在完全禁止鸡奸的同时，我们可能会坚持认为，如果一个男人确实与任何女人发生性关系，无论是雇佣的还是以其他方式获得的，除了他神圣婚姻中娶的妻子，在众神的祝福下，请注意那里的宗教语言，他必须这样做，而不能让其他男人或女人知道。如果他不能保守自己的秘密，我认为根据法律，以他和外星人无异的理由，将他排除在我们的国家荣誉之外是正确的。你知道柏拉图在这里想说什么吗？让我扼杀你对柏拉图的尊重。

柏拉图说，你知道你可以欺骗你的妻子，而对于一个男人来说，你可以做所有这些事情。通常，我们认为这对你来说不是一件好事，但是如果你要这样做，你必须知道如何保守秘密。如果你不保守秘密，你就不值得在社会上受到赞扬。

你不应该受到尊重。换句话说，一旦你能做到这一切，现在我们的一些政客似乎都在读柏拉图，不是吗？所以，柏拉图来自希腊人的那种框架，在那里性不道德更多的是女人的问题，而不是男人的问题，而男人可以有很多方法逃避责任。这就是为什么如果你和我的一些研究古希腊哲学的同事坐在一起听讲座，比较圣经中的美德和恶习，他们中的一些人会继续说，嘿，忘掉圣经中的性不道德吧，因为保罗并不谴责性不道德和我们所说的淫乱。

保罗并不谴责淫乱。你可以这样做。这没关系，因为如果你来自希腊的概念，他们所做的正是我想向你指出的那种事情。

他们向柏拉图这样的人求助，说这就是保罗所推动的事情，这样男人就可以做自己的事情了。嘿，但是女人，你不敢这么做。要小心那些喜欢这么做的人。

有时，这些学者中有些人有自己的个人目的。我不认为在我们的基督教伦理中，圣经教导了一种道德框架，即男人可以欺骗他们的配偶，只要他们能隐瞒，或者他们可以做任何他们喜欢的性行为，但如果女人这样做，那么她们就是犯罪，而男人在这方面没有犯罪。我不认为这是保罗在这里所说的。

我认为保罗在这里说的话适用于男人和女人。例如，让我提醒你一个犹太框架，斐洛实际上已经很好地阐述了这个框架，我认为保罗所说的就是这个框架。他说，在其他国家，年轻人在 14 岁之后，可以纳妾和嫖妓。

那是希腊人和罗马人。女人可以毫无节制地通过身体获得利益。但在我们犹太人中，妓女甚至不被允许活着，任何过这种生活方式的人都会被判处死刑。

换句话说，在犹太社区中（我认为保罗就是来自犹太社区），性不道德在基督教社区中是不可接受的。当然，他并不是说去杀人，正如我们看到斐洛在这里所建议的那样，但这是不可接受的。所以，我们不要花钱去听那些为我们的罪恶生活方式辩护的讲座。

我认为保罗想说的是，对于那些了解耶稣基督律法的人来说，任何形式的性不道德、贪婪、不洁或不纯洁都不应该在信仰团体中提及。对于那些自称不仅是上帝的孩子而且是上帝所钟爱的孩子的人来说，这是如此不合适和不可接受。我们应该效仿基督在教会中表现出的爱，不要沉迷于邪恶和各种滥交。

我想简要回顾一下他用来表达感恩的词语。新约中出现的 15 次感恩词中有 12 次出现在保罗的书中。保罗喜欢谈论感恩。

保罗喜欢在书信的开头说谢谢。他想展示这种品质，而且他似乎自己就具备了这种美德。保罗更喜欢用这种语言来表达对上帝的感恩。

但在这里，因为这是与六种恶习形成对比的一大美德，所以语言似乎表明他在谈论一种应该存在于人们彼此交往方式中的个人美德。学会说谢谢。换句话说，学会欣赏别人。

当有人给予你、为你做某事或帮助你时，我们没有权利获得他们对我们的善意。我们应该心存感激。忘恩负义的人之所以如此难相处，是因为他们认为每个人活着都是为他们服务，而他们却制造麻烦。

在我们现在生活的世界中，至少在美国，权利对我来说是一个大问题。人们觉得自己有权利，忘恩负义甚至不会带来悔恨或羞耻。感恩是一种美德。

保罗在谈到人们应该表现出的爱之后说，与所有这些性欲和言语上的恶习相比，他们应该感恩。一些早期作家，比如斐洛，在谈到感恩时，是这样说的，摩西也非常恰当地说，教育的果实不仅是神圣的，而且值得称赞，因为每一种美德都是神圣的。但最特别的是感恩，感恩。

以弗所书中也使用了相同的希腊词，即eucharistia ，即圣洁。因此，我们了解到，在所有似乎有助于荣耀上帝的事情中，我们只有一件事可以做，那就是表达感激之情。斐洛的观点是，感激之情应该是我们应该效仿的最高尚的美德。

塞涅卡将把感恩放在他的论文《我们众多的恶行中，好处就是最大的恶行》中。塞涅卡是一位罗马斯多葛派哲学家，他认为，忘恩负义是最普遍的恶行。如果你读过这篇论文，你会发现他花了很多时间抱怨罗马社会缺乏感恩之心，以及社会缺乏基本的礼仪是多么糟糕。保罗说，对于以弗所及其周边地区的教会来说，感恩应该是一种在他们的环境中清晰可见的美德，而不是上述所有恶行。

他接着特别谴责了其中一些行为，并警告不要出现这些行为。他说，那些性不道德、不纯洁或贪婪的人应该知道，他们不会进入上帝和基督的国度。哇。

现在，如果我在教堂里说这些话，人们肯定不会很高兴，但保罗写了这些话。保罗说，那些过着这种生活方式，不控制自己的性行为或说话方式的人，他们将不会进入天国，也不会继承上帝和基督的国度。在第五节中，他说，因为你们可以肯定，你们可以肯定，你们可以肯定这一点，所有淫乱的或不纯洁的，或贪婪的或贪婪的，在上帝和基督的国度里都是无份的。

因此，第六节是重大警告。因此，不要与他们合作，也不要让任何人欺骗你。哦，对不起。

我在这里读一下，别跟着屏幕，别让别人用空话欺骗你。

因此，神的愤怒将降临到悖逆之子身上。他说了这个框架，现在他要展示一个重大的对比。在他的重大对比中，保罗又来了。

他用一种美德来对比六种美德和六种罪恶。现在，他要清晰地描绘出基督徒在世上的生活。他将用光明与黑暗来对比基督徒的状态。

他会向他们表明，他们是光明。没有基督的世界是黑暗的。作为光明，他们应该以某种方式生活。

在他展示的图像中，有时，当评论员解释它们时，我发现其中一些是模棱两可的。有时，他们解释得好像光就像几个手电筒四处转动一样。不，我认为保罗的观点就是我将尝试用我给你的图像来说明的。

一个充满黑暗的地方，然后你点亮了一盏灯。这盏灯是如此强大，它征服了黑暗，让周围的人看到了光明。他们是光明，而他们周围的世界是黑暗。

让我从第七节读起。所以，不要与他们为伍。因为你们从前是暗昧的，但如今在主里面却是光明的。

行事为人要像光明之子。因为光明之果存在于一切良善、正确和真实的事物中。要努力分辨什么是主所喜悦的。

那暗昧无益的事，你们不要参与，倒要揭发行这事的人。因为他们暗中所行的，连提起来也是可耻的。凡事受了揭发，就被光显露出来。

因为凡是可见的东西都是光。因此，圣经说，睡着的人哪，醒过来，从死里复活，基督就要光照你了。让我快速地向你指出这种对比在这里是如何体现的。

他对光明与黑暗进行了清晰的对比，如果你仔细遵循这个测试，你还会发现他如何对比过去和现在。同样的人曾经是黑暗的，但现在他们是光明的。换句话说，要成为基督徒，事情必须改变。

有些事情必须改变。然后，他继续说明，他们作为信徒所生出的东西应该更多地用果实来解释，果实是树的自然产物，是他们身份的自然特征，是他们的存在感。他将第 9 节中光明的果实与黑暗无果的行为进行了对比。

光明的果实是，当光明照耀时，光明的自然结果是积极的。然而，他说，黑暗是在黑暗中工作而没有成果的。他说，他们在暗中做的事是可耻的。

然后我还想让你注意其他一些事情。我知道有时我会把这些拉丁词随意地扔在那里。Verecudiam 的论点实际上是一种非常拗口的学术方法，即如果你想给你的朋友留下深刻印象，你就使用这样的词。

羞耻论证。这是古代修辞学中的一种论证形式，即你实际上认为，由于某件事是如此可耻和令人尴尬，正派人不应该靠近。因此，你花了很多时间描绘这种特定行为的可耻性和尴尬之处，以促使人们想到他们的积极对应者。

保罗的论点很明确。活得像光一样。这才是应该做的事。

行走，用他在《以弗所书》中用过几次的词来说，行走，行为举止，像光一样生活。像光明之子一样生活。字面意思是第 9 节，因为光明之果存在于一切善良、正确和真实的事物中。

对此我深表歉意。光明之果存在于一切善良、正确和真实的事物中。当你这样做时，作为光明之子，你应该努力辨别什么是上帝所喜悦的。

你还记得我们谈到令人愉悦的爱时提到的那股甜蜜的香气吗？是的。你可以分辨什么是上帝所喜悦的。你可以做出正确的判断。

他在第 11 节中继续向他们发出另一个严厉的指示。不要参与黑暗无益的事。远离那些事。

但事实上，这是你的工作。这就是光应该做的事。曝光它们。

因为他们暗中所行的，连提起来也是可耻的。要揭露暗昧无益的事。凡事被光揭露，就都显露出来。

想象一下。想象一下你身处纽约等大城市的恶劣环境中，那里确实存在各种邪恶活动。想象一下人们试图吸毒并在黑暗中进行各种不当行为。

想象一下，你拿着一盏大灯出现，然后打开它让人们看到他们在做什么。他们会有什么反应？保罗的观点是，这个世界充满了黑暗。光不会产生任何东西，但存在的本质是富有成效的。

因此，黑暗的行为是徒劳无益的。对于信主耶稣基督的人来说，我们的状态比那要好。我们是从黑暗中走出来的光明之子。

在我们的生活中，请注意，到目前为止，他只强调了两种美德，但他以如此有力的方式做到了这一点，表明爱的美德应该以基督为榜样。然后，当他介绍感恩时，他将其与六种罪恶进行了对比。当这些美德不可避免时，这可以让这些光明之人，这些光明之子，即信徒，发光。

当他们发光时，他们应该为结果做好准备。结果是他们揭露黑暗的无果之举。保罗没有说，我要补充的是，当你揭露黑暗的无果之举时，要准备好不要不受欢迎。

做好不受欢迎的准备。做好面对反对的准备。做好人们用各种名字骂你的准备。

有些人上高中或上大学时不是基督徒。他们过着基督徒的生活。人们称他们为牧师，以嘲笑他们。

做好被嘲笑的准备。我听过一些机构里的年轻基督徒女孩因为是处女而被嘲笑的故事。你能想象吗？只要轻轻地揭露她们的内心，她们就会受到打击。

你的存在让他们感觉你正在把他们暴露在他们不想暴露的境地。他们以各种各样的方式做出反应。保罗，我喜欢第 14 节中的警示。

因为凡是能看见的都是光。所以，经上说，睡着的人哪，醒过来，从死里复活，基督就要光照你了。对于那些沉睡的信徒，对于那些和我的一个女儿在一起的信徒，她不是个早起的人，她醒了，她会说，我喜欢逗她，我说，你知道，你想让我们快走一走什么的，她会说，不。

所以，当我想和她一起做事时，我必须早上起床，试着泡茶。我烧点热水，给自己泡茶。然后当她回来时，我说，现在你可以喝你的茶了。

喝完茶后，她就完全清醒了。但在那之前，她会说，有些基督徒的生活就是这样的。我们无法发光。

保罗引用了这些话：快醒过来吧，你这几乎打瞌睡的基督徒。你是这样说这个词的吗？谁昏昏欲睡或感觉要倒在椅子上，几乎要摔倒？谁的头在来回摇晃。

站起来，站起来，发光。发光，这样你才能有所作为。从死亡中复活，基督就会照耀你。

现在，我只听到一两位评论员试图将这句话应用到非信徒身上，他们说，如果你像这样闪耀，那么你就是靠着自己的生活方式向世界其他地方传播福音。但我喜欢这句话，在我们结束这次特别的会议时，这句话模仿了保罗所说的话。让我们读一读。

让我们读一读保罗在罗马书第 13 章第 11 至 14 节中所说的话，以及保罗从中挑选出的主题。当你做这些事情时，请记住我们生活的时代。你从睡梦中醒来的时刻已经到了。

我们现在比刚信基督时更接近完全得救。邪恶的黑夜即将结束。基督再来的日子即将到来。

所以，让我们摆脱黑暗的行为。让我们穿上光明的盔甲。让我们做我们应该做的事，就像生活在白天的人与狂欢派对无关一样。

不要酗酒。不要参与性罪孽或邪恶行为。不要互相争斗。

不要嫉妒任何人。相反，要穿上主耶稣基督作你的衣服。不要想着如何满足你的罪性。

帖撒罗尼迦前书 5:4 和 7 也用了同样的比喻。弟兄姐妹们，你们并不在黑暗中。所以那一天不应该像小偷一样让你感到意外。

你们都是光明之子。你们是白昼之子。我们不属于黑夜。

我们不属于黑暗。所以我们不要像其他人一样。他们睡着了。

相反，让我们保持清醒，完全控制自己。睡觉的人晚上睡觉。喝醉的人晚上喝醉。

醒来吧，所有沉睡的人。是的。为了心爱的孩子们，为了像心爱的孩子们一样生活，我们被敦促去理解，我们不仅是上帝可爱的孩子们，而且我们被爱到了这样的程度，以至于我们也被要求效仿上帝的生活。

我们要效仿的榜样就是基督本人。为了成功做到这一点，我们应该知道哪些事不能做。以下列出了六种恶习。

性行为的恶习和说话方式的恶习。保罗说所有这些都是不合适的。它们是可耻的，甚至不应该在我们中间提及。

他说，相反，我们要充满感恩。然后他继续展示清晰的形象，这应该有助于我们在非信徒的生活和信徒的生活之间形成鲜明对比，即光明与黑暗。万一我们在睡觉，他就会唤醒我们内心的沉睡者，让我们醒来。

让我们不辜负所受的召唤。让我们活出一种向世界展示我们经历过的善良的上帝、正义的上帝、圣洁的上帝的生活，我们被爱着，所以我们可以去爱。我希望当你思考这个问题，当我们在下一讲中选择第 5 章的其余部分时，你开始问自己，我还在黑暗中吗？如果是这样，为什么我不应该走向光明？或者我还在沉睡？当我在非信徒中间时，我有什么不同，他们会认为我有什么不同吗？或者我的行为像变色龙一样，当我在非信徒中间时，我倾向于像他们一样？不，光明和黑暗不会试图同步。

光照亮黑暗，也希望在21世纪的你我也能听从这个呼召，靠着神的恩典尽全力在光中展现这样的生命，作为神的儿女，要在光中结出果实。非常感谢，愿神祝福你们。

这是丹·达科博士关于监狱书信的系列讲座。这是第 28 节，《上帝的挚爱子女》，《以弗所书》5:1-21。