**Доктор Лесли Аллен, Иезекииль, Лекция 2, Провидческий призыв и поручение Иезекииля
, Иезекииль 1:1-3:15**

© 2024 Лесли Аллен и Тед Хильдебрандт

Это доктор Лесли Аллен в своем учении по книге Иезекииля. Это занятие 2: Провидческий призыв и поручение Иезекииля. Иезекииль 1.1-3.15.

В нашей первой лекции мы увидели положение Иезекииля среди других классических пророков.

Теперь мы можем перейти к самому тексту и будем изучать главы 1 и 2 и главу 3 вплоть до стиха 15. И это символизирует провидческий призвание и поручение Иезекииля. Это начало первой части книги, которая будет продолжаться до конца главы 7. Мы замечаем, что это в основном автобиографическое повествование, и оно задумано как заверение Иезекииля в том, что он действительно пророк. также это воспринимается как свидетельство другим людям как свидетельство его статуса, его пророческого статуса.

И, конечно же, в Новом Завете мы помним видение, в котором Павел призвал его стать апостолом, и у него было видение Христа, и это трижды подчеркивается в Деяниях, и еще раз, это знак его власти. И затем, конечно же, в 6-й главе Исайи он призван стать пророком в этом замечательном видении. В первой главе Иезекииля это видение оказало очень сильное влияние на будущих читателей Иезекииля.

В апокрифах есть книга Сираха или Экклезиастика и обзор ветхозаветных персонажей, и вот что там говорится об Иезекииле. Именно Иезекииль увидел видение славы, которое Бог показал ему над колесницей херувимов. И это выделялось, это первоначальное видение.

И это было очень эффективно, и он был одним из читателей, который признал, да, что он, должно быть, пророк из-за этого замечательного опыта. В первой главе у нас есть видение особого присутствия Бога. Во второй главе, вплоть до 3:11, мы видим фактическое призвание и поручение Иезекииля.

А затем, в 3:12–15, мы видим последствия, когда Бог предупреждает Иезекииля о реакции изгнанника на его будущую работу. И нам рассказывается о реакции Иезекииля на его видение и поручение. Но мы начнем с введения в главе 1, стихи с 1 по 3. И мы сталкиваемся с этой странной хронологией.

30-й год, 4-й месяц, 5-й день. 30-й год чего? Нам никогда не говорят. И самое лучшее предположение (но это всего лишь предположение) состоит в том, что оно относится к возрасту Иезекииля.

Проблема в том, что он не использует обычную формулу для определения возраста человека. Но это все, к чему оно может относиться. Полагаем, ему было 30 лет .

Мы считаем, что текст означает именно это. Когда мы переходим ко 2-му и 3-му стихам, то обнаруживаем, что только в этих двух стихах мы теряем автобиографический характер. И у нас есть редакционный комментарий.

И это дает другую хронологию. Это хронология, которая соответствует остальной части книги. Это было в 5-й день месяца, 5-го года изгнания царя Иоакима.

И вот оно. Вся остальная часть книги датирует работу Иезекииля тем решающим 597 годом, когда Иоаким стал изгнанником и был уведен в Вавилон. И это стандартный способ.

Итак, эта редакционная заметка признает неловкость того 30-го года и говорит: ну, с точки зрения остальной части книги, вот что это значит. И это интересный комментарий. В стихе 1 Иезекииль сообщает о нем несколько подробностей.

Я был среди изгнанников у реки Кибар, и небеса были раскрыты, и я видел видения Божии. Небеса открылись, что подготавливает сошествие Бога на землю в видении, о котором будет рассказано в следующих стихах. Он стоял у канала Кибар, который был очень важным каналом.

Это было недалеко от города Ниппур, который находился к востоку от столицы Вавилона. И нам следует поговорить о канале Кибар подробнее, когда мы подойдем к главе 3, где он снова упоминается. Но мы знаем из той хронологии в стихе 2, что Иезекииль четыре года находился в изгнании вместе с теми высокопоставленными лицами, которые были высланы, в первую очередь, вместе с царем в 597 году.

Итак, это 593 год, и учёные установили, что видение произошло в июле 593 года. Интересно, что Иезекииля называют священником. Он уже имел священнический сан и священническое образование.

Его еще нельзя назвать пророком, потому что он не был призван быть пророком. Как я сказал в прошлый раз, важность его священнической роли заключается в том, что одна из задач священника заключалась в том, чтобы учить людей, обучать людей традициям Торы, моральным и религиозным традициям. И Иезекииль очень свободно включает свое священническое образование в свою пророческую деятельность.

Итак, это важное слово здесь, священник. Не только упоминание прошлого Иезекииля, но и то, что ознаменует его будущее служение. В конце стиха 3 нам сказано, что там на нем была рука Господня.

Редактор вставляет это, и это соответствует тому, что говорится в остальной части книги. Когда Иезекииль получает важное видение, он ощущает эту тяжелую руку как сигнал. Просыпайся, Иезекииль, сейчас ты получишь особое послание от Бога.

И он это делает. Он получает этот сигнал, этот знак. Глава 1 — это огромная глава.

Это было ошеломляюще для Иезекииля, это ошеломляюще для читателя. Иезекииль говорит о чем-то, что не поддается описанию. Он не может полностью объяснить то, что видит.

И, пожалуй, самое распространенное слово в первой главе — слово «подобно». Было то, было то, было что-то другое. И он пытается полностью описать неописуемое, но у него это не получается.

Это настолько сверхъестественно, настолько противоречит человеческому опыту, что он решился на попытку. Он делает все, что может, и признает, что у него это не совсем получается, но это лучшее, что он может сделать. И проблема возникает в попытке объяснить это видение, потому что, если мы не будем осторожны, мы можем как бы принизить его и лишить его тайны.

Но следует сказать, что читатели и слушатели уже знали определенную часть того, о чем говорил Иезекииль. Итак, существуют определенные концепции, израильские концепции, древние ближневосточные концепции, которые принимаются, о которых читатели и слушатели изначально знали бы, но которых мы не знаем. Итак , есть определенное количество объяснений, которые нам необходимо знать, чтобы догнать этих первых слушателей и читателей.

Видение связано с присутствием Бога. И это одно из самых важных доктрин Ветхого Завета. Мы хотели бы предварить это существованием Бога, но вы нигде не найдете этого вопроса в Ветхом Завете.

В Новом Завете, в 11-й главе Послания к Евреям, говорится, что мы должны верить в то, что Бог существует, но в Ветхом Завете это считается само собой разумеющимся. Вместо этого вы концентрируетесь на присутствии Бога, а это очень сложная доктрина. Бог присутствует во всех отношениях.

В самом полном смысле Бог присутствует на небесах. У Бога есть свой небесный дворец, и там он живет. Но он может проявить себя и на земле.

Итак, остальные случаи присутствия Божия касаются земли. В очень рассеянном смысле он присутствует повсюду в творении. В тексте Иеремии говорится: «Не наполняю ли Я небо и землю?» Бог присутствует повсюду.

Есть вездесущность. Но это то, что мы могли бы назвать тонким присутствием, особенно по сравнению с этим небесным присутствием. Но между этими двумя присутствиями есть и другие.

Бог присутствовал в Иерусалимском храме. И вот где он был. И его присутствие находилось в Святом Святых, над Ковчегом, который был подставкой для ног под невидимым престолом, на котором невидимо восседал Бог.

Так что это тоже было важным присутствием. И тогда Бог может присутствовать с людьми, особенно с лидерами. Джошуа сказали: «Я буду с тобой».

Я буду с тобой. Итак, есть все виды присутствия. В пророках Бог присутствует на суде.

И мы будем снова и снова читать о вмешательстве Бога в мир, совершении дел в мире, вынесении суда над народом Божьим. И это очень реальное и негативное присутствие. Но есть также присутствие в теофании.

Теофания – явление Бога. Очень часто в человеческом обличии. Но… Бог является во славе.

Это священническое слово, которое во многом связано с теофанией. Возможно, вы помните, что, когда был посвящен храм Соломона, помимо постоянного присутствия над Ковчегом, было проявление славы в 3 Царств 8 и стихе 11. Облако наполнило дом Господа, поэтому священник не мог стоять на служении. из-за облака, ибо слава Господня наполнила дом Господень.

Опять же, это теофания. Есть ряд пророческих... У Исаии в самом храме есть теофания Божия. Но здесь мы не в Иерусалиме; мы далеко.

Но Бог соизволил явиться за пределами Израиля, и в этом частном видении Он является Иезекиилю в этой теофании. Итак, существует сложная доктрина, и мы рассматриваем один сегмент теофании. Есть два типа теофании.

Есть теофания спасения. Помните, что Моисею было видение горящего куста, и он понял, что этот огонь, а затем и несгорание куста этим огнем, были знаком присутствия Бога. И это была теофания спасения и уверенность в том, что через Моисея Бог выведет Свой народ из Израиля.

Но также у вас может быть теофания суда. И здесь мы имеем теофанию суда, потому что дальше будет поручение Иезекиилю стать пророком суда. Итак, Иезекиилю дано враждебное откровение, и Иезекииль должен быть агентом этой враждебности против народа Божьего.

Это видение представляет собой введение в первую фазу служения Иезекииля до 587 года и весть о суде. И это оправдывает ее, эту теофанию суда. Возможно, вы помните, что в Псалме 18 царю дарована победа, военная победа, и она описана в терминах теофании.

Что ж, это теофания спасения для царя, но это теофания суда для его врагов. И об этом говорит Псалом 18. Он ехал на херувиме и летал, и это Бог.

Густая тьма была у него под ногами. Он быстро прилетел на крыльях ветра. Он сделал тьму своим покровом вокруг себя, густые облака его полога потемнели от воды.

Из сияния пред ним пробились сквозь облака его град и огненные угли. Он выпустил свои стрелы и рассеял их. Он сверкал молниями и разгонял их.

Наше видение в Иезекииля 1 будет примерно таким же, скорее принимая ту форму, которую мы видели в Иезекииля 18, это риторическое выражение Бога, пришедшего спасти царя и его армии. Исаии, конечно, тоже было видение суда, но там это было небесное видение, наложенное на храм. И мы имеем Божье небесное присутствие там, в храме, таким удивительным образом, что мог видеть только Исаия.

Но сейчас, как я сказал, мы далеко, и Иезекиилю, одному из изгнанников, дается это видение в рамках этого пророческого поручения. В стихе 4 мы видим предмет, который только что видели в Псалме 14. Бог изображается как бог грозы.

Когда я просмотрел Иезекииля 1:4, с севера пришел бурный ветер, вокруг него появилось большое яркое облако и постоянно полыхал огонь. И вот оно. Это очень похоже на Псалом 18. И там очень много образов Бога, Бога, приходящего на землю в образе бога грозы, приносящего этот ветер и приносящего это облако.

Это будет развиваться по мере развития видения, потому что в стихах 13 и 14 мы будем упоминать молнии, вспышки молний. А затем, в стихе 18, мы собираемся упомянуть яркую радугу на фоне темных облаков в дождливый день. Итак, идея шторма очень сильно приходит в голову.

Мы к этому не очень привыкли, но это входит в гимн, старый гимн, который мы до сих пор иногда поем: О, поклонитесь царю, его колесницам гнева, формируются глубокие грозовые тучи, и темен его путь. на крыльях бури. И это часть образов 18-го Псалма и первой главы Иезекииля. Но можно сказать гораздо больше. В 5-м стихе есть что-то вроде четырех животных человеческого вида.

Вот эти ангельские фигурки, мы бы их назвали. Они являются частью этого видения. Когда мы переходим к стиху 22, мы видим, что они поддерживают платформу.

А над их головами находится эта платформа. В стихе 26 нам сказано, что на той платформе был престол, на котором восседал Бог. Итак, мы подходим к новому аспекту этого видения.

Это мобильный трон. Это тронная колесница. И это поддерживается этими живыми существами, этими сверхъестественными живыми существами, этими летающими существами.

У них есть крылья. Имея два крыла, они летают. Двумя крыльями они покрывают свои тела, подобно серафимам в 6-й главе Исаии. Итак, они приносят на землю этот передвижной престол, этот престол, который обозначает присутствие Бога, на котором, собственно, и восседал Бог.

И эта платформа представляет собой небесную твердь. Потому что у нас есть небесная сцена, сверхъестественная сцена, которая как бы уменьшена до меньших пропорций. Итак, у нас есть своего рода небесный престол, а также небосвод, который является крышкой над миром.

Это подводит нас к некоторым другим ссылкам на Священные Писания: Псалом 97, стихи 3 и 4. Ну, это об огне и молнии – это снова природа бури.

Конечно, в первой главе книги Бытия, истории творения, мы видим небосвод или купол над миром. И представление о том, что над этой твердью была вода, заключалось в том, что она была прозрачной. Итак, он был небесно-голубым.

Вы посмотрели сквозь него и увидели воды над ним. И Бытие 1, стихи с 6 по 8, говорит об этой крышке над миром. Глава 7 Книги Бытия и стих 12 говорят об отверстии небесных окон.

И вот, дождь, весь дождь там, ужасное наводнение во дни Ноя, когда небеса открылись. Ну, эта идея уменьшена. У нас есть эта платформа, которая представляет небосвод.

В стихе 10, возвращаясь к этим ангельским фигурам, нам сказано, что у них было четыре лица. Лица эти были разной формы, но они сканировали землю со всех четырех сторон. Они отражали аспекты силы Божьего творения.

Одно лицо было человеческим. А потом был бык. И был орел.

А потом был лев. Каждый внес свой вклад в славу Божию. Они восприняли могущественные аспекты Божьего творения.

А это лица, которые носят живые существа. В 12 стихе нам сказано о духе. И это был контролирующий орган.

Живые существа были там, но их направление определялось этим духом. Каждое живое существо смотрело в разную сторону. И дух побуждал соответствующее живое существо двигаться вперед в своем направлении.

Кроме того, внутри этого строения, под твердью, в стихе 13 было это сверкающее огненное ядро, грозящее огнём. О да, именно здесь мне нужна была отсылка к 97-му Псалму. Потому что среди особенностей этого видения есть огонь, идущий перед ним и пожирающий его противников со всех сторон.

Вот оно. В данном случае вы получаете тему суда, выступающую в качестве значения огня. С 15 до 21 вам расскажут о колесах.

Вам много рассказали о колесах. И это для мобильности на земле. Когда мобильный трон приземляется на землю, можно использовать эти колеса.

И ими также управляет дух. Дух – это оживляющая сила. Итак, дух имеет функцию своего рода двигателя и руля, организуя, куда идут живые существа и куда движутся колеса.

И у нас есть странное утверждение по поводу колес. В конце 16 стиха их конструкция представляет собой что-то вроде колеса внутри колеса. И что это значит? Колесо внутри колеса.

Что ж, единственное предположение, с которым я столкнулся, это то, что вся конструкция колеса представляла собой сферу. Это был глобус. А на вершине этого шара или сферы располагались настоящие диски колеса.

А здесь я поставил только два, но видите, один перекрывается. Итак, у вас есть верхний, затем один нижний, а затем еще два нижних, если я все сделал правильно. И произойдет следующее: эта сфера будет двигаться, и по краям вступит в действие подходящее колесо и поведет ее в определенном направлении.

Эти колеса были неподвижны, но земной шар должен был перемещаться из стороны в сторону, чтобы подходящее колесо пришло в действие. И нам говорят, что у этих колес были глаза. У них были глаза.

Это представляет собой то, какими были обычные колеса в древние времена. В них вбивали металлические гвозди, чтобы деревянные колеса не стерлись. Помню, когда я был молодым, я видел рабочих в тяжелых ботинках, а кожаные подошвы защищали железными гвоздями, чтобы их не приходилось слишком часто перешивать.

И это было примерно так. Но здесь вместо блестящих шляпок гвоздей они воспринимаются как глаза. И снова эти всевидящие… Это всевидящая природа Бога проявляется в этих глазах, которые есть у этих колес.

У Захарии есть стих , в котором говорится о глазах Господа с точки зрения всеведения Бога. Захария 4 и стих 10. И вот что там говорится.

Очи Господа осматривают всю землю. Это представляет собой знание Богом обо всем, что происходит в мире. Мы обращаемся к различным элементам, связанным с Богом, и они собираются вместе.

А потом в 22 мы возвращаемся к тому небосводу, и это небесно-голубой небосвод, сияющий, как кристалл. Довольно интересно, что в Исходе вы помните, что старейшинам было разрешено подняться с Моисеем на Синай, и там у них было видение Бога. И это связано с тем, что мы читаем здесь, у Иезекииля.

В Исходе, глава 24 и стих 10. Они увидели Бога Израилева. Под его ногами было что-то вроде мостовой из сапфирового камня, по ясности напоминающего самое небо.

Итак, это прозрачное небо, этакая твердая форма неба. Но здесь, как я уже сказал, это уменьшенная платформа для престола Божьего. В стихе 24 до сих пор это было во многом визуальное видение, описывающее то, что видел Иезекииль.

Но теперь мы обнаруживаем, что появляются слуховые элементы. В стихе 22 мы видим взмахи крыльев этих ангельских фигур. И они производят потрясающий шум.

И Иезекииль очень старается объяснить, на что похож этот шум. У него есть несколько ходов. Звук их крыльев был подобен шуму могучих вод, подобно грому Всевышнего.

Звук суматохи, похожий на звуки армии. О боже, он, должно быть, заткнул уши руками. Хлопанье этих крыльев было таким громким.

Итак, вы переходите от изображения к звуку. И это подготовка к тому, что мы читаем в стихе 25. Есть голос.

Так вот, в 25-м стихе есть голос. И об этом снова упоминается в конце 28-го стиха. Итак, сюда приходят новые слуховые элементы.

Но между ними есть описание человека, о котором говорил голос, в стихах 26 и 27. И там кто-то есть.

Вы можете видеть этот силуэт, который принимает своего рода человеческую форму. Он окружен яркой и красочной аурой света.

Это как яркая радуга. Итак, мы снова возвращаемся к этому грозовому видению. И конечно, лук, если задуматься, что такое лук.

Лук — это то, что носит бог бури. Из которого посылаются стрелы-молнии. Итак, мы вернулись к этому языку шторма.

Итак, мы подошли к кульминации теофании, кульминации видения теофании в стихах 26 и 27.

В стихе 28 это описано как слава. Это окончательное присутствие Бога на земле. Слава.

Это священническое слово. Эта сияющая сила. Вот что он видит.

И что делает Иезекииль? Он впадает в поклонение и подчинение. Конец 28. Когда я это увидел, я упал ничком.

Мы описали это как теофанию суда. И есть некоторые враждебные элементы. И это уместно.

Потому что, когда мы подходим к призванию и поручению Иезекииля. В главе 2:1-7 говорится о поручении. Мы обнаруживаем, что Иезекииль назначен пророком суда.

Как я уже сказал, это видение применимо исключительно к первой части его служения. Те первые четыре года, когда у него было такое суровое служение. Итак, 2:1 к 7 — это комиссия.

От 2:8 до 3:3 — это символическое право рукоположения. Можно сказать об Иезекииле как о пророке. И затем от 3:4 до 11 — это своего рода подведение итогов.

Подтверждаю, что это была за комиссия. В главе 2:1–2 есть введение. И Иезекииль слышит голос Божий.

Он сказал мне: «О смертный, встань на ноги, и я поговорю с тобой». И он уполномочен это сделать. И он сказал мне, опять же в стихе 3, смертный.

Это стандартный способ обращения Бога к Иезекиилю. В новом RSV это смертельно. На полях это сын человеческий.

НИВ использует сына человеческого. Мы могли бы перевести это по-человечески. Ты человек.

Живые существа были похожи на людей. А сам Бог по форме был подобен человеку. Но здесь перед нами настоящий человек.

Это были сверхъестественные существа. Но здесь мы имеем настоящую человеческую личность. И между этими двумя стандартами существует огромная пропасть.

Но теперь это сверхъестественная сила, дух. У нас был дух, организовавший мобильный трон. Но теперь дух вошел в меня и поставил меня на ноги.

И вот, ему дана эта сверхъестественная сила. Чтобы он мог оправиться от того чувства шока, которое он испытал от встречи с этим видением. Стих 3 – очень важный стих, в котором изложена миссия Иезекииля.

Я посылаю тебя к народу Израиля, к народу мятежников, восставших против меня. Они и их предки по сей день преступают против меня. В ряде последующих глав мы встретим изгнанников 597 года.

Описаны таким образом как бунтовщики или мятежный дом, мятежная община. И они, конечно, являются представителями Иудеи в целом. А они, в свою очередь, и есть этот мятежный дом.

А бунт, напротив, говорит о короле. Там говорится о Боге как о царе. Но король, которого игнорировали, король, которым пренебрегали.

И вот этот монарх, этот небесный монарх столкнулся с этим мятежным народом. И вот эта основная проблема, с которой нужно разобраться и разобраться. А в стихе 4 есть формула, которую Иезекиилю велят использовать в своем пророчестве.

Так говорит Господь Бог. Он должен быть представителем самого Бога. И это соответствует стандартной формуле, которую мы находим у всех классических пророков.

И даже раньше, в доклассических пророках, они были посланниками Бога. Они посланники Бога. И они могут цитировать то, что сказал им Бог.

У них есть эта божественная власть. Итак, вот эта инвестиция в некотором роде по этой формуле. Я даю вам эту формулу, которую вы можете сказать так, говорит Господь Бог.

И в конце 5-го стиха мы сталкиваемся с тем, что так часто встречается в книге Иезекииля. 5-й стих в целом. Независимо от того, слышат они или отказываются слушать, ибо они — мятежный дом.

Они узнают, что среди них был пророк. Это то, что мы называем формулой признания. И это происходит очень часто.

Один комментатор говорит, что в книге Иезекииля это встречается сто двадцать шесть раз. Но в других частях книги всегда либо они узнают, либо вы узнаете, что Я — Господь. Но здесь, в этой вступительной главе, это принимает форму, в которой они узнают, что среди них был пророк.

Представитель Бога говорил с ними. Но мы будем замечать эту формулу узнавания снова и снова. Иезекииля предупреждают, что его задача будет трудной и опасной.

В стихе 6: «Не бойтесь их». Не бойтесь их слов. Хотя колючки и тернии окружают тебя, и ты живешь среди скорпионов.

Не бойтесь их слов. Не смущайтесь их внешним видом. И он наделен полномочиями.

Он воодушевлен. Его предупредили не бояться, потому что за ним как представителем Бога стоит огромный авторитет. Но будет противодействие.

Ожидайте этого. Не расстраивайтесь из-за этого. Исайя в шестой главе получил подобное предупреждение, не так ли? И затем, от 2:8 до 3:3, мы имеем своего рода обряд рукоположения.

Это символика поедания свитка. Он разделен на разные части. В стихе 8 стих 8 является вводным.

Ему сказали съесть свиток. Съесть свиток? Оно могло быть кожаным. Надеюсь, это был папирус ради желудка Иезекииля.

Итак, это вступление в стихе 8. А затем, в стихах с 9 по 10, он вручает свиток. И затем в 3:1-2 ему снова велят это съесть. И он берет это.

Он держит его в руке. Наконец, в стихе 3 ему велят съесть это, и он это делает.

Там какая-то неприязнь. Я не знаю, хочу ли я Бога. Да, продолжай, продолжай, продолжай.

Пережуй, пережуй. И вот оно. И что это за свиток? Он ловит проблеск.

Спереди и сзади было написано, и ему удалось разглядеть заголовок: слова плача, траура и горя.

Ну, это не очень радостный свиток, не так ли? И это отсылка к мрачному содержанию. И на самом деле там говорится, что он должен быть пророком суда. И этот титул относится не к суду, а к влиянию суда на людей.

Что когда бедствие, предсказанное Иезекиилем, сбудется, о-о, там будут такие страдания, такой плач, траур и горе, накапливающиеся из-за последствий суда, который Иезекииль должен провозгласить. С 593 до 587. Затем в 3.1 нам дается объяснение этого символизма: поедание свитка является представлением того, что ему предстоит делать в реальной жизни в своем пророческом служении.

Пойди и поговори с домом Израилевым. Он должен переварить свиток, сделать его своим, а затем передать дальше. И в конце третьего стиха у нас есть удивительное утверждение: я съел это, и оно было во рту у меня сладкое, как мед.

Боже, этот ужасный свиток и это противное содержимое , но он оказался сладким, как мёд. И это очень поразительно. Но это символизирует принятие Иезекииля, его добровольное принятие и чувство удовлетворения от того, что он будет исполнять Божью волю.

Итак, существует большой контраст между суровым содержанием его служения и чувством удовлетворения и принятия, которое испытывает Иезекииль от того, что он знает, что говорит слово Божье. Очень поразительно. В стихе 4 есть контраст. Пойдите и поговорите с домом Израилевым.

Это 597 ссыльных. Скажи им мои слова. Вы посланы не к народу с неясной речью и сложным языком, а к дому Израиля.

И здесь есть контраст между вавилонянами, говорившими по-аккадски. Это действительно была неясная речь и трудный язык. Нет, вы будете говорить с иудеями, знающими иврит.

И тут есть еще один контраст. Я не посылаю вас ко многим народам с непонятной речью и сложным языком, слов которых вы не можете понять. И это ссылки на этносы ссыльных.

Различные палестинские группы оказались в трудовых лагерях Вавилонии, и иудеи были лишь одной частью этих трудовых лагерей. Но я не посылаю их тебе. Контраст сделан, и даже если бы вы пошли в эти группы, вас бы послушали.

Они воспримут всерьез то, что вы говорите. Но я посылаю тебя к иудеям. Они вообще не будут вас слушать.

И они не будут вас слушать. Они не желают вас слушать. И вот он, этот разительный контраст.

Я хотел бы отправить тебя к вавилонянам. Они бы прислушались к тому, что вы говорите. Хотел бы я отправить тебя к финикийцам или филистимлянам в их трудовые лагеря.

Они бы слушали. А иудеи ни в коем случае не находились в своих трудовых лагерях! Они такие бунтующие. Они восстают против своего собственного Бога.

Итак, здесь очень яркий способ говорить. Итак, то, что сказал Иезекииль, очень обескураживает. Но в стихе 8 он дал заверение. Видите, Я сделал лицо твое твердым против лиц их и лоб твой твердым против лба их.

Я сделаю тебя крутым. Когда я думаю о жестокости пророков, я думаю об Амосе. Он был твердым, как гвозди.

Не то что Осия, который такой сентиментальный, любящий, добрый и так далее. Но на фоне этого Амос был тверд как гвоздь. И Иезекиилю сказано, что он будет таким.

В книге он не всегда такой. Мы обнаруживаем, что он не может этого вынести. Очень редко мы обнаруживаем, что он не может этого вынести.

И иногда он жалуется. Очень редко. Но вот оно.

В основном он, очевидно, делал то, что ему говорили. И вот его отправляют обратно в ссылку. И ему сказали, что не имеет значения, слушают они тебя или нет.

Поскольку это суд, это неизбежно. И это несущественно.

Неважно, слушают они или нет. Их просто нужно предупредить заранее. Вот что произойдет в свое время.

Падение Иерусалима. Уничтожение Иуды, как оно оказалось. Но затем в стихе 11 его отправляют обратно в изгнание.

Идите к изгнанникам, к своему народу, и скажите им, так говорит Господь Бог, слышат ли они или не хотят слушать. В этом стихе есть что-то очень трогательное. Возвращайтесь к своим людям.

Иезекииль был в обоих лагерях. Он был представителем Бога, но он был гражданином Иудеи.

Он вырос среди своих собратьев. И это было так сложно. Ему нужна была вся поддержка, которую он мог получить.

То, что он восстал против своего народа во имя Бога, и я думаю, что здесь проявляется некоторая острота. Как бы он ни был предан Богу, для него было болезненным опытом возвращаться к своему народу и говорить им эти ужасные вещи.

И вот он возвращается в трудовой лагерь. Где он жил. И интересный факт содержится в стихе 12.

Дух поднял меня. И когда слава Господня поднялась со своего места, он смог увидеть передвижной престол, возвращающийся на небеса и несомый ангелами. И он слышит, как колеса грохочут по земле.

И он слышит хлопанье крыльев. И он остался один на земле. Тем временем дух поднял меня и унес.

И я приехал к ссыльным в Тель-Авив. И об этом мы говорили на нашей первой лекции. Этот Илия был очень тесно связан с такого рода физическим транспортом.

И мы читаем стих из 2 Царств 2 в стихе 16. Как некоторые из учеников Илии сказали: « О, нам нужно поискать его». Возможно, дух подхватил его и сбросил на какую-нибудь гору или в какую-нибудь долину.

И затем, возвращаясь в 1 Царств 18 и стихе 12, мы видим нечто подобное. Дух Господень, говорящий с Илией, унесет тебя не знаю куда . И что интересно, то же самое явление мы находим и в Новом Завете.

Вы помните, где это? Это в 8-й главе Деяний. Филипп служил эфиопскому евнуху. И что тогда нам сказано в Деяниях 8 и стихе 39? Когда они вышли из воды, дух Господень похитил Филиппа.

Евнух больше его не видел и, радуясь, пошел дальше. Но Филипп оказался в Азоте. И вот мы здесь.

Итак, это явление Нового Завета, а также явление Ветхого Завета. Но это появляется у Иезекииля. Это во многом своего рода феномен Старого Света , описанный великим доклассическим пророком Илией.

Иезекииль уполномочен сделать то же самое. И он возвращается в поселок, где живет, и устал. Я сидел среди них, ошеломленный, семь дней.

И вы вполне можете это себе представить. Он эмоционально опустошен после этого чудесного, но ужасного видения. Но давайте подумаем еще немного о трудовом лагере.

И это наверняка был сериал. Я не знаю, все ли они были там или там было несколько иудейских трудовых лагерей. Но они были для военнопленных.

И у них была работа. Это было недалеко от канала Чебар, который, в свою очередь, находился недалеко от Ниппура, к востоку от Вавилона. А канал Чебар был частью сложной сети каналов в центре Месопотамии.

Было несколько таких больших каналов, которые использовались для транспортировки речной воды, перевозки товаров и продуктов питания. Но еще одним назначением этих каналов было орошение, поскольку эти каналы соединялись с Евфратом и Тигром. И они находились на расстоянии 150 миль друг от друга.

А между ними была плоская равнина без воды. Итак, эта система каналов была открыта, я думаю, возможно, столетия назад. Также может быть ирригация для выращивания сельскохозяйственных культур и фруктов.

Вот какую работу приходилось выполнять этим ссыльным в трудовых лагерях. Они не сидели сложа руки и ничего не делали. У них была работа.

И почему эта работа была необходима? Ну, в 7 веке произошла серия битв между ассирийцами и вавилонянами. И вся эта территория была опустошена и обезлюдела. И эта ирригационная система больше не работала.

Итак, им пришлось заново открывать его, работать на полях и загружать лодки. И именно эту работу в трудовом лагере должен был выполнять Иезекииль. И вот такая ситуация.

И это начало Иезекииля. И в следующий раз мы перейдем от 3.16 к концу главы 5. Итак, постарайтесь найти время, чтобы прочитать этот материал перед моей лекцией. Спасибо.

Это доктор Лесли Аллен в своем учении по книге Иезекииля. Это занятие 2: Провидческий призыв и поручение Иезекииля. Иезекииль 1.1-3.15.