**Доктор Айо Адевуя , 2 Коринфянам, Сессия 10,
2 Коринфянам 9, Подробнее о даянии**

© 2024 Айо Адевуя и Тед Хильдебрандт

Это доктор Айо Адевуя в своем учении по 2 Коринфянам. Это сессия 10, 2 Коринфянам 9, Еще о даянии.

Как мы увидели в нашем разговоре и обсуждении 2 Коринфянам 8 главы, потребность церкви в обращении с деньгами сегодня так же чувствительна, как и во времена, когда Павел писал Коринфянам.

Другими словами, это заслуживает того, чтобы с ним обращались с предельной чуткостью, великодушием и достоинством. Финансовая ответственность и вопрос о том, как мотивировать людей давать, — это сложная задача, даже когда обстоятельства кажутся правильными и идеальными. Пространное обсуждение Павлом в главах 8 и 9 2 Коринфянам показывает, насколько важны планирование и администрирование для успеха любого служения, особенно данного.

Щедрость не является чем-то врожденным для человека, поэтому людей нужно учить, как давать и как получать. Видите ли, в христианской жизни и служении всегда есть срочность, и она возникает из природы жизни и служения и большой нужды, которая в них есть. Нам нужно понять, что происходит во 2 Коринфянам, глава 9. Дело в том, что в жизни энтузиазм по разным причинам всегда трудно поддерживать в течение длительного периода времени, и мы видели это в случае с коринфянами и даянием.

Глава 9 Послания к Коринфянам продолжает разговор. Теперь, мы должны сказать, по крайней мере, для того, чтобы мы знали, что некоторые ученые рассматривали главу 9 как полностью отделенную от главы 8, и они утверждали, что нет, глава 9 должна быть очень, очень отделена. Здесь Павел начинает, ибо мне излишне писать вам об этом служении святым.

Теперь в NRSV это читается, теперь мне не нужно писать вам о служении святым. Хотя ряд ученых считают главу 9 изначально независимым письмом, есть аргументы, которые предполагают, что это не так, это не так. Другими словами, есть аргументы, которые предполагают, что глава 9 тесно связана с главой 8 различными контекстуальными и грамматическими связями.

Мори Харрис в своем превосходном Новом международном критическом комментарии к Новому Завету на 2 Коринфянам проделал отличную работу, утверждая, что, например, фраза now concerning, которая по-гречески per-de, обычно вводит новую тему, но нет никаких доказательств в главе 9, что она делает это. Нет никаких доказательств в сохранившейся греческой литературе, что это именно так, но, напротив, она также всегда выражает тесную связь с тем, что предшествует. Другими словами, она ожидает, в 9-1, когда Павел использует слово men, day, она ожидает стих 3, но затем 4, которая появляется now concerning girl, ожидает стих 8-24.

И, конечно, это дает несколько других убедительных причин предположить, что это не отдельные главы, а один поток из другого, и это наша позиция. Другими словами, литературная целостность этих стихов в настоящем контексте не должна нас беспокоить. Мы должны просто читать их так, как они есть в каноне, потому что оба тесно связаны грамматически.

Не только грамматически, они связаны в мыслях. Они связаны в мыслях. Павел снова выражает свою уверенность коринфянам, но он с опаской объясняет, почему отправляется делегация и почему он хочет, чтобы они пошли.

Итак, он призывает церковь положительно отреагировать на делегацию, подготовив сбор к его следующему визиту в Коринф. Павел хочет избежать позора для себя, поэтому в стихе 1 давайте начнем рассматривать его. Он говорит, что в этом нет необходимости.

Он признает, что ему больше не нужно писать, или, как говорит NASB, это излишне, или NRSV, это не нужно. Другими словами, я написал то, что мне нужно было вам написать. Для меня нет особой причины, но вот в чем дело.

Он сказал, что в этом нет необходимости, и все же он продолжал это делать. Я рассказал вам о служении, и затем он продолжает. Как мы уже говорили некоторое время назад, он пишет их сейчас.

Знаешь, я уверен, что твои профессора или учителя в семинарии говорили тебе, ну, мне не нужно напоминать тебе, что твой промежуточный экзамен или твой выпускной экзамен будут всеобъемлющими, но это то, что он только что сделал. Я имею в виду, мне не нужно напоминать тебе, что тебе нужно закрыть дверь, прежде чем ты выйдешь из дома, но это то, что ты только что сделал. Ты только что напомнил мне, что мне нужно закрыть дверь, когда я выхожу из дома, и запереть ее.

Так что же тогда должно быть удивительным, что когда Павел говорит, теперь мне нет нужды писать вам о служении святым, почему мы должны это говорить? Ну, из-за этого это не связано с главой 8. Это то, что он только что сделал. Он просто напоминает им снова. Видите ли, это риторический прием, который использует Павел.

Это риторический прием, который мы называем параличом, когда вы что-то пропускаете. Писатели и ораторы делают одно и то же постоянно, когда пропускают тему, только чтобы снова упомянуть ее в будущем. Возможно, Павел думает, что его читателям становится скучно или они теряют интерес к теме или что она возобновляется; это указывает на то, что ему не хватает уверенности в их щедрости, но затем его повторение здесь напоминает коринфянам, что им нужно что-то сделать.

Это как будто Павел говорит коринфянам, продолжайте этот проект. Вам нужно это сделать. Хотя он осторожен, чтобы не оказывать на них ненужного давления, но разве это не давление на него самого, напоминание им? Разве это не тонкое давление? Он не хочет давить на них, и все же он говорит им снова.

Я помню, несколько лет назад, когда я был молодым новообращенным, я шел к пастору и говорил: извините, пастор, могу ли я сделать это? Что вы можете мне продать? И пастор говорил: ну, если бы я был вами, вот что я бы сделал. Теперь я понимаю, что это значит, что я должен это сделать, но пастор не говорит мне прямо пойти и сделать это. Он только говорит: если бы я был вами, вот что я бы сделал.

Если бы я был тобой, вот что я бы сказал. Это косвенный способ сказать мне сделать это, не неся никакой ответственности за то, что он это сказал. Это оставляет мне возможность принимать собственные решения, и все же я понимаю как последователь, что то, что он говорит, важно для меня.

Именно это Павел здесь и делает. Павел говорит, ну, я не думаю, что мне нужно писать вам об этом больше, потому что я уже много говорил вам об этом, но затем во втором стихе он говорит: ибо я знаю усердие ваше. Я знаю усердие ваше, которое является предметом моей похвалы о вас народу Македонии, что забота готова с прошлого года, и ревность ваша возбудила многих из них.

И затем он продолжает: посмотрите на стих третий, но я послал братьев, чтобы наша похвала о вас не оказалась тщетной в этом случае, чтобы, как я сказал, вы были готовы. Иначе, если кто из македонян придет со мной и найдет вас неготовыми, мы, не говоря уже о вас, будем посрамлены этой уверенностью. Это давление, как бы вы ни хотели это назвать.

Он сказал, ну, я не хочу писать тебе, но я знаю твое рвение, и я хочу, чтобы ты сделал это, потому что ты знаешь, если ты этого не сделаешь, и македоняне, и мы придем, не говоря уже о тебе, о себе, мы будем посрамлены, но мы не хотим, чтобы ты был посрамлен. Ого, ого, Павел, это действительно великий пастор. Он знает, как справляться с вещами.

И Павел добавляет срочности. Он ранее хвастался энтузиазмом коринфян, и, по сути, он использовал его, чтобы мотивировать, мотивировать македонян. И македоняне отреагировали положительно, но коринфяне не довели сбор до конца.

Итак, Павел здесь использует обратную, то, что мы назовем обратной психологией. Павел говорит, послушайте, Коринфяне, видите ли, я рассказал македонянам о вас, и когда македоняне услышали о вас, они были взволнованы. Они начали давать, и они дали на проект.

Теперь мы шли к вам с македонцами. Вы не хотите македонцев, которыми мы хвастались перед вами, после которых мы хвастались перед вами. Вы не хотите, чтобы они встретили вас неподготовленными. Это не будет выглядеть хорошо для вас.

Таким образом, хотя Павел все еще подтверждает энтузиазм коринфян, он не хочет, чтобы они были пристыжены из-за своей незавершенности. На карту была поставлена честь и Павла, и коринфян. Видите ли, это своего рода честь и стыд.

Пол говорит, ну, если ты это сделаешь, это будет к твоей чести. Если ты этого не сделаешь, это будет к твоему позору. Так что, ты действительно хотел бы это сделать.

Итак, он предлагает причину, по которой ему не нужно писать им в стихе 2. Он знает об энтузиазме и готовности участвовать; он хвалился ими, и он говорит, что вам нужно начать готовиться. Затем, вы видите в стихе 3, что очень важно, Павел использует то, что называлось предложениями цели. Их четыре.

В одном предложении он дает отрицание, утверждение, еще одно отрицание, а затем утверждение. Вот что он делает, и он присоединяет этот стих к стихам 1 и 2. Посмотрите на это в стихе 3. Стих 3: посмотрите, что он делает, но я послал братьев для того, чтобы наша похвала о вас не оказалась тщетной, затем, чтобы, как я сказал, вы были готовы в противном случае. Итак, видите ли, он начал объяснять им причину, по которой им нужно было это сделать.

Итак, он дал отрицательный ответ. Я не хочу, чтобы вы стыдились. Чтобы его собственная похвальба о коринфянах не имела смысла,

Он не хочет, чтобы их хвастовство оказалось пустым. Он не хочет, чтобы его использование примера рвения коринфян для мотивации македонян выглядело пустым. Знаете, если бы они этого не сделали, а македоняне пришли и обнаружили, что коринфяне этого не сделали, они могли бы легко прийти к выводу, что Павел манипулировал ими, потому что он пошел к македонянам и сказал им, что именно так и поступили коринфяне.

И если придут коринфяне, если придут македоняне и узнают, что это неправда, то они скажут: ну, вы просто манипулировали нами. Так что хвастовство Павла станет пустым, и, учитывая ту вражду, которая была с ними раньше, которая только что была разрешена, все снова всплывет. И это важно.

В стихе 4 вы находите самую важную причину. Чтобы он не был унижен каким-либо образом , он не был унижен их ошибкой или их неспособностью пройти. Посмотрите на стих 4. Иначе, если кто из македонян придет со мной и найдет вас неготовыми, мы, не говоря уже о вас, будем посрамлены этой уверенностью.

Как и в стихе 1, Павел снова прибегает к параличу. Он проходит мимо. Он напоминает коринфянам, что их невыполнение обещания унизит не только его, но и их.

Хотя он и заявляет, что ничего не говорит о позоре коринфян, он все же намекает на него. Видите ли, в Honored Shame Society древнего Средиземноморья, древнего Средиземноморья, неспособность сдержать слово означала смущение. Мало того, это еще и влечет за собой серьезную потерю уважения в глазах других.

Видите ли, в древнем средиземноморском обществе Honored Shame ваше слово должно быть вашим бантом. Вы говорите то, что имеете в виду, и имеете в виду то, что говорите. К сожалению, в отличие от людей в современном западном мире, так называемом, опыт стыда, презрения, неуважения, позора или публичного унижения был участью хуже смерти.

На современном Западе мы не придаем этому слишком большого значения. Но в том обществе, в том обществе Павла, опыт стыда, презрения, неуважения, позора или публичного унижения был хуже смерти. Некоторые люди предпочли бы умереть.

На самом деле, в наши дни, я имею в виду, вы помните, мы говорим о конкретной нации, которая говорит о совершении иерархии, вместо того, чтобы столкнуться со стыдом, они лишают себя жизни. Даже в наше время они скорее покончат с собой, чем столкнутся со стыдом, честью и позором. И Пол знал об этом.

Итак, Павел говорит, мне просто нужно, чтобы вы что-то сделали по этому поводу. И он сказал в стихе 5, поэтому, поэтому я счел необходимым упросить братьев, чтобы они пошли вперед к вам и приготовили заранее обещанное вами щедрое даяние, чтобы оно было готово как щедрое даяние и не затронуто любостяжанием. Очень важно.

Затем, в стихах 6 и 7, по мере того как Павел движется дальше, он говорит о благословениях щедрости. Он говорит в стихе 6, давайте прочитаем стих 6, и вот что я скажу: кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет. Каждый поступай так, как предположил в сердце своем, не с огорчением и не по принуждению, ибо доброхотно дающего любит Бог.

Вот призыв Павла в подготовке к его третьему визиту в Коринф. Павел собирался послать вперед делегатов, чтобы гарантировать, что сбор будет завершен к моменту его прибытия. Все еще стремясь мотивировать своих читателей, Павел расширяет тему, которую он кратко затронул в стихе 5. Теперь его забота переходит от необходимости завершить проект к тому, как даяние может фактически стать делом радостной щедрости.

Радостная щедрость. Он поощряет щедрое даяние коринфян, объясняя преимущества щедрости. Как он это делает? Он прежде всего говорит о Божьем обогащении для дающих.

Он суммирует пользу даяния посредством пословицы. Он говорит, что суть в следующем: кто сеет скупо, тот скупо и пожнет, а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет. Итак, он говорит о щедрости, и в сознании Павла богословский язык благотворительности и верность коринфян Апостолу связаны с испытанием служения.

Каждый из вас должен давать по своему решению, не с неохотой и не по принуждению, ибо Бог любит доброхотно дающего. Итак, глядя на стих 6, я имею в виду вниз, он говорит в стихе 7, как только вы даете от сердца, мы пройдемся по этому, и я вернусь к этому понемногу. В стихе 7, как только вы даете от сердца; в стихе 8 он называет причину; в стихе 8 он говорит здесь, и Бог силен обогатить вас всякой благодатью.

Итак, всегда иметь все довольство во всем означает, что у вас может быть изобилие. Итак, Бог — источник всякого даяния. Стихи 9-11, что говорит Павел? Вот, как написано: расточил, раздал нищим, и правда его пребывает вовек.

Ныне Он даст семя сеющему , и хлеб в пищу подаст, и умножит семя твое для сеяния, и увеличит урожай правды твоей. Вы будете богаты всем на всякую щедрость, которая через нас производит благодарение Богу. Служение этого служения не только полностью восполняет нужды святых, но и преизобилует многими, многими благодарениями Богу.

Итак, четвертое, Бог обогащает дающего. Затем, в стихе 12, даяние вызывает поклонение и благодарение Богу. А в стихах 13-15 даяние чтит Бога.

Итак, что мы видим в стихах с 6 по 15? В целом, там говорится о даянии: мы должны давать от сердца; номер один, Бог является источником даяния; номер два, даяние обогащает дающего; номер три, даяние ведет к поклонению и благодарению Богу; номер четыре, даяние приносит честь Богу, номер пять. Итак, давайте рассмотрим это по частям. В стихе 6 Павел логично, внимательно, обдуманно и слушает, очень тонко, продолжает строить свое увещевание к щедрости.

Что он говорит? Посмотрите на это, сказал он, суть в этом. Греческий буквально переводится, теперь это, теперь это, или вы можете перефразировать это и сказать, ну, запомните это. Это связывает нас с сельскохозяйственной пословицей.

Там говорится, что тот, кто сеет скупо, тот и пожнет скупо, а тот, кто сеет щедро, тот и пожнет щедро. Я помню пословицу, которая есть у нас дома, в которой говорится, что тот, у кого есть куча ямса, кто сажает кучу ямса и говорит людям, что он посадил сто куч, сказал, что после того, как он закончит потреблять одну кучу, которая является правдой, он начнет потреблять девяносто девять куч, которые являются ложью, и никто не будет его слушать в этот момент, потому что он пожинал только то, что посеял. В этом суть.

Что посеешь, то и пожнешь, и он использует эту сельскохозяйственную метафору, и это очень важно. Это образ, который знаком как в еврейской традиции мудрости, так и в греко-римской культуре времен Павла. Знаете, может быть, и, может быть, вероятно, Павел имел в виду Притчи 11, 24-25.

Я имею в виду, это принцип мудрости, где он говорит, что некоторые свободно скорбят, но при этом становятся все богаче. Другие удерживают то, что должно, и страдают только одно. Видите ли, щедрый человек будет обогащен.

В этом и суть. И тот, кто дает воду, получит воду. Павел создает свою версию аксиомы, говоря: так скупо, вы скупо пожинаете.

Так щедро, вы щедро пожинаете. И это интересно, он говорит о щедро. Слово там просто означает щедрый дар.

Евлогиас --и, знаете, это довольно интересно. Когда вы смотрите на словарь Павла для даяния, это замечательно.

Он использует charis , а здесь он использует слово eulogias . Знаете, eulogias , вот откуда мы получаем слово eulogy. Eulogy.

Применительно к Коринфской ситуации, урожай не ждет до конца века. Наше даяние должно быть щедрым. Это щедрый дар.

Это панегирик. Он призывает свою аудиторию выразить духовные и, возможно, даже материальные благословения в их нынешних сердцах и жизнях. Тот, кто сеет щедро, сеет по принципу благословений, и на этой основе он пожинает.

Очень, очень важно и значимо. Бог возрадуется, и Бог воздаст, скорее, по щедрости. Знаете, я так выразился.

Что бы кто ни сеял, то и пожинаешь. Иисус сказал: дай, и он даст тебе, вернет тебе стократно. Ты думал об этом? Говоря о Божьей верности, он сказал: что бы ты ни дал, ты умножаешь.

Ты понимаешь, что если ты дашь ноль, Бог все равно будет верен? Он умножит твой ноль на сто. Просто результат будет другим, потому что Бог сделает свою часть. Бог сдержит свое слово.

Что ты даешь, то он тебе и отвечает. Если ты даешь ноль, я имею в виду, он на это ответит. Так что, если ты ничего не даешь, твое ничто просто станет еще большим ничто.

Давайте щедро. Так нам говорят. Бог любит доброхотно дающего, и тогда мы видим, что я имею в виду, прежде чем Павел излагает значение притчи в стихах 8-15, но прежде чем он это делает, он дает коринфянам три важных указания по даянию.

Во-первых, даяние — это личное дело. Вы видите это в стихе 7. Каждый из вас должен давать так, как вы решили. Во-вторых, даяние требует решимости.

То есть, это должно быть сделано так, как человек замыслил в своем сердце. Вы принимаете решение. Здесь, в Библии короля Якова, используется слово «цель», и интересно, что это слово здесь встречается только в Новом Завете, что означает «выбирать сознательно».

Выбирать сознательно. Это значит принять решение о чем-то. Поэтому, чтобы давать, нужна преднамеренность.

Тот, кто сеет щедро, сеет по принципу благословения, и на этой основе вспомните Луку главу 6 стих 38. В соответствии с этим основным принципом, мы видим здесь, в стихе 7. Итак, в стихе 7 мы узнаем эти три вещи. Во-первых, даяние является личным.

Сколько давать — это вопрос каждого человека. Это вопрос, на который каждый человек должен ответить сам для себя. Это личное.

Во-вторых, это требует решимости. То есть, у вас должна быть цель. В-третьих, Бог любит доброхотно дающего.

Веселый даритель. Мы должны давать без обид. Это довольно интересно.

Когда Павел говорит, что мы должны давать не с неохотой, терминология Павла здесь является отголоском Второзакония, глава 15, стих 10. В главе 15 Второзакония, в стихе 10, мы читаем, что говорится: дай ему щедро, и не должно скорбеть сердце твое, когда будешь давать ему, ибо за это благословит тебя Господь, Бог твой, во всем мире твоем и во всех начинаниях твоих. Это принцип.

Это говорит о субботнем годе, и это говорит о даянии бедным. Павел говорит во Второзаконии, Моисей пишет, он сказал: если будет у тебя нищий, кто-либо из братьев твоих, в одном из жилищ твоих, в земле твоей, которую Господь, Бог твой, дает тебе, то не ожесточи сердца твоего и не сожми руки твоей пред нищим братом твоим. И затем это продолжается, и приводит к стиху 10, ты будешь щедро давать ему, и сердце твое не будет ожесточённым.

Вот на что намекает Павел. Мы даем не с неохотой. Я имею в виду, что слово там означает, что мы даем не из-за боли.

Слово боль там, волчанка или волчанка, мы не даем от боли или печали. Итак, вы видите, что Павел говорит прямо здесь. И затем, в противоположность этому, вы видите, что Бог любит радостного дающего.

Бог любит радостного дарителя. Это слово важно. Видите ли, послушайте, корень английского слова hilarious происходит от корня слова, переведенного как веселый.

Это как, видите ли, Бог любит уморительного дарителя. Вы даете уморительно. Уморительно.

Бог любит радостного дарителя. Важно ли английское слово? И Павел заменяет любит, agapai , на blesses.

Видите ли, в Септуагинте говорится, что Бог благословляет доброхотно дающего. Но Павел изменил это сейчас. Он говорит, что Бог любит доброхотно дающего.

Бог ценит щедрость. И затем, он положительно направляет свою любовь к радостным дарителям. Вопрос в том, как мы даем? Бог любит радостного дарителя.

Слово, переведенное здесь как «веселый», буквально означает «быть веселым». Мы даем весело. Подводя итог, давать нужно лично, без фанфар, без принуждения, без манипуляции, и это должно быть сделано с радостью.

Давать нужно по убеждению, а не по принуждению. По убеждению, а не по принуждению. Теперь стихи с 8 по 11.

В стихах с 8 по 11 Бог силен обогатить вас всякою благодатью, чтобы вы всегда и во всем имели всякое довольство, и были богаты на всякое доброе дело, как написано. Затем Павел цитирует написанное. Бог силен.

Он продолжает расширять более широкую теологическую основу сборника. Теперь Павел расширяет более широкую теологическую основу сборника. Стихи 8 и 9 подхватывают все предыдущее увещевание и теперь начинают комментарий Павла к стиху 6б.

И, конечно, они напрямую связаны с 7c. Это очень интересно посмотреть. Он сказал, Бог готов дать.

Бог делает так, что всякая благодать преизобилует. Когда вы смотрите на этот отрывок, вы видите, что как источник всякой благодати Бог является и основой, и примером для коринфян в их щедрости. В их щедрости Бог способен сделать так, чтобы всякая благодать преизобиловала для вас.

Вот что он говорит. Могущий сделать всякую благодать. Ключевое слово здесь, опять же, продолжает быть благодать.

Благодать — это мотивирующая концепция, которая лежит в основе всего отношения Павла к сбору. Видите ли, она охватывает как духовные, так и материальные выгоды. Их изобилие благодати, вероятно, не о возмещении, нет, а просто о жатве или внутреннем вознаграждении.

Результатом щедрости коринфян в контексте благодати Божией является то, что во всем, во все времена они будут иметь все, что им нужно, чтобы они могли обеспечить других. Вот почему он говорит, что Бог может сделать так, чтобы вся благодать преизобиловала к вам. Достаточность.

Бог может сделать все, что вам нужно, чтобы вы могли изобиловать во всяком добром деле. Видите ли, Павел не думает здесь о добрых делах вообще, но о продолжающемся деле щедрого даяния. Послушайте, радостные дающие, не только имеют благодать обходиться малым, но и божественно обеспечены большим, чтобы давать другим.

Павел говорит, по сути, что Божья благодать восполнит все духовные и материальные нужды коринфян, чтобы они могли продолжать быть щедрыми в благословении других. Божья благодать — это дающая благодать. Как кто-то выразился, он сказал, есть два слова для даяния.

Есть две благодати даяния. Вернее, одна — даяние, а другая — прощение. Даяние и прощение.

Оба они дали. Две благодати христианской жизни — даяние и прощение. Божья благодать — дающая благодать.

Затем Павел возвращается к сельскохозяйственной метафоре сеяния, которую он уже ввел в стихе 6, чтобы проиллюстрировать свою мысль цитатой из Священного Писания. Как написано, это вводит его цитату из Псалма 111, стих 9. Те, кто служит Господу, те, кто служит Господу, расточают свое богатство, как земледелец расточает семена, раздавая нищим. Видите ли, Псалом описывает того, кто боится Господа, того, кто радуется Господу, преуспевает, милостив, сострадателен и праведен, справедлив и постоянен и щедро одаривает бедных.

Таких людей чтят и помнят. Их праведность пребывает вечно. Я имею в виду, что Павел цитирует Псалом 111 прямо здесь.

Здесь, праведность, которая длится вечно, это не просто верный характер Бога, но и человека, который дает. Праведность здесь говорит не о том, что Бог, но праведность человека, который дает, продолжается. Видите ли, праведность здесь, вероятно, относится к моральному характеру коринфских дающих.

Их праведность открывается или подтверждается их щедростью. Это свидетельство их щедрости. Я имею в виду, что Бог — источник всей благодати.

Он является как основой, так и примером для коринфян в их щедрости. Затем Павел выражает свою веру в то, что Бог обильно предоставит свою благодать коринфянам, чтобы их довольство позволило им превзойти себя и совершить всякое доброе дело. Бог делает свою благодать изобильной для дающих, помимо простого пополнения ресурсов.

Общий принцип, который процитировал Павел, заключается в том, что чем больше мы отдаём, тем больше мы получим от Бога. Знаете, в мире, в котором мы живём, есть мир, где получишь всё, что можешь, и сможешь всё, что получишь. Ты получишь всё, что можешь, и сможешь всё, что получишь.

Но Пол говорит: нет, не так. Мы благословлены быть благословением. Это принцип Пола.

Мы благословлены быть благословением, а не хранить для себя и, нет, получать все, что можешь, и консервировать все, что получаешь. Нет, христианская жизнь не должна быть такой. Мы должны осознавать то, чего Павел не сказал.

Павел не намекает и не предполагает, что богатство или излишек дохода являются признаком Божьего одобрения или благословения, хотя эта идея была распространена среди иудейских современников Павла. Павел также не приветствует само пожертвование. На карту поставлен образ жизни щедрости, образ жизни благодати.

Это то, что Павел приветствует. Затем мы переходим оттуда к стихам 12-15, где Павел выражает свою благодарность. Ибо исполнение этого служения не только восполняет нужды святых, но и преизобилует многим благодарением Богу.

Испытывая это служение, вы прославляете Бога своим послушанием исповеданию Евангелия Христова и щедростью вашего участия с ними и со всеми другими. В то время как они жаждут вас и молятся за вас из-за превосходящей благодати Божией, которую Он дал вам, тогда благодарение Богу за его неизреченный дар. Видите ли, Павел заканчивает свое обращение указанием на пользу приношений, выходящих за рамки поддержки нужд святых.

Без сомнения, Павел имеет в виду благодарение Иерусалимской Церкви, которое последует. Когда мы удовлетворяем нужды Божьего народа, это приносит благодарение. Вторая цель, которая скорее переполняется во многих выражениях благодарности Богу, является теологической целью Павла.

И интересно, он называет служение этой службы служением этой службы. Я имею в виду, помните, мы говорили несколько минут назад, что Павел называет служение литургии , от которого вы получаете слово литургия. Вот что он здесь говорит.

Это служение, которое вы совершаете, отдавая, является актом поклонения. Это акт служения. Видите ли, Павел уже использовал термин «служение» раньше в связи с приношением, со словом «диакония», что означает служение.

Он уже использовал его в главе 8, стихе 4. Но здесь слово литургия встречается в послании Павла только здесь и в Филиппийцам 2:17 и 30. Оно несет в себе значение служения, значение служения, что даяние является частью нашего служения. Интересно, что вы можете воспринимать это слово служение по-разному, по крайней мере в трех смыслах.

Это означает общественную службу, выполняемую сообществом в уме, или это может означать священническую или святую службу. Это может означать службу в общем смысле. Министр, греческое слово liturgos , министр, является источником нашей английской координаты, которую я повторял снова и снова, литургия.

Итак, этот термин является соединением двух слов: люди работают. В Новом Завете те, кто оказывает такую услугу, не просто государственные служащие, но и лидеры значительного статуса. Здесь говорится о служении.

Стихи 13-14, стихи 13-14. Здесь мы читаем стих 13-14; за доказательство, данное этим служением, они прославят Бога за ваше послушание в вашем сборе Евангелия Христова и за щедрость вашего вклада им и всем, а они также молитвами за вас жаждут вас, ради преизбыточествующей благодати Божией в вас. Я имею в виду, что Павел использует много нагруженных терминов прямо здесь, в стихах 13-14.

Он использует слова даяние, искренность, общение и благодать. В этих двух стихах он объединяет много терминов. Я имею в виду, что Павел передает свою центральную мысль в стихе 13.

Там, говоря о людях, мы прославим Бога. Так что, я имею в виду, я имею в виду, что коринфяне прославят Бога, когда увидят, что было дано. Он сказал, что первым доказательством является послушание, которое сопровождает исповедание коринфянами Евангелия Христа.

Я имею в виду, что коринфяне будут так счастливы из-за того, что Иерусалимская церковь, скорее, будет очень счастлива из-за того, что сделали коринфяне. Завершение сбора покажет, что они прошли испытание, и принятие иерусалимскими христианами побудит этих христиан прославлять Бога за распространение Евангелия. Принятие сбора будет означать общение со всеми евреями, которые приняли Христа.

Павел добавляет, что в своих молитвах иерусалимские христиане будут выражать свою тоску по ним как по христианам из язычников. Он завершает раздел выражением благодарности Богу. Слава Богу за его неизреченный дар.

Я имею в виду, Павел говорит о взаимном признании, взаимном признании и любви между христианами из язычников и верующими в Иерусалиме. Видите ли, он ожидает, что христиане Иерусалима будут вспоминать коринфян в своих молитвах. Когда они это сделают, их сердца устремятся к коринфянам.

Их сердца будут сочувствовать коринфянам. Они будут молиться за них. Иудейские святые, которые получат пожертвования, будут тосковать или жаждать его языческих жертвователей.

То есть, это продемонстрирует солидарность верующих, иудеев и христиан-неевреев, и будет способствовать объединению церкви, в которой они видят себя единым целым. Как мы уже говорили ранее, в Римлянам 15:26-27 Павел предлагает другое объяснение своего понимания сбора. Это было то, что церкви Македонии и Ахаии внесли в качестве демонстрации солидарности или жеста солидарности друг с другом и с бедными среди святых в Иерусалиме.

Итак, называя дар koinonia, Павел подчеркивает, что это не акт благотворительности. Скорее, это выражение общности вовлеченных церквей, как дающих, так и получающих. Тех, кто дает, и тех, кто получает.

Это выражение солидарности. Они будут молиться друг другу. И вы видите, Павел был очень уверен, что приношение будет встречено с позитивным приемом, потому что, как он сказал, из-за превосходящей благодати Божией, данной коринфянам.

Да, от Иерусалима до Коринфа далеко, мы знаем. Но Павел убежден, что молитва и ходатайство могут преодолеть этот разрыв и преодолеть расстояние. При всем этом Павел все еще намерен поощрять коринфян завершить сбор.

Как Павел заканчивает весь разговор о даянии? Он заканчивает обсуждение литургическим и молитвенным порывом. Слава Богу за его неописуемый дар. Вы знаете, что он имеет в виду? Вот что он подразумевает.

Давайте все воздадим благодарение Богу. Вот еще одно использование тематического слова для благодати. Но какова природа дара Божьего, который является Дорианом? Является ли это благодатью Божьей, действующей в сборнике, как можно предположить из контекста? Является ли это всей искупительной работой Бога? Или это просто дар Бога самого себя в лице своего сына? Да, последнее, вероятно и, безусловно, осуществимо.

Дар, дар Бога самого себя в лице своего сына. Слава Богу за его неописуемый дар. Знаете, прилагательное неописуемый встречается только здесь, в Новом Завете, что, безусловно, подразумевает, что то, что Бог сделал для нас во Христе, является высшей мотивацией его длительного обращения, для длительного обращения Павла к коринфянам.

Что бы Павел ни имел в виду , мы знаем, что коринфяне были побуждены к действию страстной риторикой Павла. Его грандиозный призыв оказался успешным, потому что несколько месяцев спустя он написал из Коринфа. Послушайте, что он написал из Коринфа.

В Римлянам 15:26 он сказал, что Македония и Ахаия были рады сделать пожертвование бедным среди святых в Иерусалиме. Итак, преуспел ли Павел? Безусловно, да. Давайте закончим.

Чему мы учимся из 2 Коринфянам 9:6-15? Есть три важных вещи, на которые нам нужно обратить внимание. Во-первых, нам нужно давать с правильным духом, правильным духом, правильным отношением. Это очень важно, потому что когда мы даем с правильным отношением и правильным духом, мы сеем, и это гарантирует урожай.

Опять же, номер два, мы узнаем, что Бог готов предоставить все, что нужно человеку внутри и снаружи для любящего обмена с другими. Чем больше мы делимся, тем больше Бог удовлетворяет наши потребности. Наконец, то, что дано, удовлетворяет не только материальные потребности.

Это больше, чем просто это. Это может иметь захватывающие духовные последствия с благословениями вокруг, и все мы вместе можем воскликнуть: благодарение Богу за его неописуемый дар.

Это доктор Айо Адевуя в своем учении по 2 Коринфянам. Это сессия 10, 2 Коринфянам 9, Еще о даянии.