
1 

 

Dr. Robert Yarbrough, Pastoralbriefe, Sitzung 2, 
1 Timotheus 1 

© 2024 Robert Yarbrough und Ted Hildebrandt 
 

Dies ist Dr. Robert W. Yarbrough mit seiner Lehre zu den Pastoralbriefen, 
Apostolische Unterweisung für pastorale Leiter und ihre Mitarbeiter. Zweite Sitzung, 
1 Timotheus 1. 
Wir setzen unsere Betrachtung der Pastoralbriefe fort und schauen uns den ersten 
Timotheusbrief an. Da wir uns mit dem ersten Timotheusbrief befassen, möchte ich 
kurz auf die Methode eingehen, die ich anwenden werde. 
 

Es ist eine ganz einfache Zwei-Schritte-Methode: sehen und sagen. Mit „sehen“ 
meine ich beobachten, und das ist gar nicht so einfach, wie es scheint. Wer schon 
einmal Bibelstunden in kleinen Gruppen geleitet, einen Vers vorgelesen und die 
Teilnehmer dann gebeten hat, diesen zu erklären, wird festgestellt haben, dass die 
meisten einfach sagen, was ihnen in den Sinn kommt. 
 

Sie verknüpfen etwas mit etwas im Vers, ohne den Vers selbst zu erklären. 
Stattdessen drücken sie ihre Gefühle, Überzeugungen oder Gedanken aus, die auf 
dem Vers basieren. Sie haben also den Inhalt des Verses nicht wirklich erfasst. 
Tatsächlich erfordert eine genaue Betrachtung eines historischen Artefakts wie eines 
biblischen Buches oft Übung, mitunter sogar technisches Wissen. Denn wenn wir die 
NIV-Übersetzung betrachten, haben wir nicht das Originalmanuskript vor uns. Wir 
lesen nicht den griechischen Originaltext, in dem das Dokument verfasst wurde. 
 

Um die Bedeutung der englischen Übersetzung wirklich zu erfassen, benötigen wir 
idealerweise jemanden mit Griechischkenntnissen. Hinzu kommt eine Vielzahl von 
Faktoren, die Einfluss darauf haben, warum, von wem und wann ein Dokument 
verfasst wurde und warum. All diese Faktoren sind relevant für die Aussagekraft des 
jeweiligen Verses oder Kapitels. Daher ist es viel schwieriger, den tieferen Sinn zu 
erkennen, als man annehmen könnte. Aus diesem Grund werde ich im Laufe dieser 
Vorlesungen Textabschnitte vorlesen und kommentieren. Im zweiten Schritt werden 
wir dann Schlussfolgerungen ziehen. Basierend auf dem Gesehenen werden wir 
Beobachtungen und Urteile fällen und Schlüsse ziehen. Ich habe es folgendermaßen 
formuliert: 
 

Wir werden Schlussfolgerungen ziehen, die dem damaligen Kontext und dem, was 
Paulus damals an Timotheus schrieb, treu bleiben und für die heutige Zeit gelten. Es 
ist jedoch sehr wichtig, dass wir uns an die Fakten halten, bevor wir uns auf die 
Gegenwart konzentrieren und versuchen, daraus praktische Anwendungen 
abzuleiten. Zur Vereinfachung verwenden wir im Folgenden eine farbliche 
Kennzeichnung. 
 



2 

 

Ich markiere die Kapitelüberschriften grün und bestimmte Wörter gelb. Einige 
Wörter sind rot markiert. Unsere Beobachtungen, also der zweite Schritt, in dem wir 
unsere Ergebnisse zusammenfassen, werden in einem separaten Kasten dargestellt. 
Sie werden sich im Laufe der Zeit daran gewöhnen. 
 

Zuerst lesen wir also diese Worte: Paulus, Apostel Jesu Christi durch den Befehl 
Gottes, unseres Retters, und Jesu Christi, unserer Hoffnung. Ich habe in der 
vorangegangenen Vorlesung gesagt, dass die vorherrschenden Worte in den 
Pastoralbriefen Worte für Gott, Worte für den Sohn Gottes und Worte für Christus 
sind. Deshalb habe ich diese Worte auf der Projektion gelb markiert, weil ich uns 
verdeutlichen möchte, welch große Rolle Gott in Paulus' Denken und in seinem Rat 
an Timotheus und damit auch in seinem Rat an die Gemeinde spielt. 
 

Dann schreibt er in Vers 2 an Timotheus, meinen wahren Sohn im Glauben: „Gnade, 
Barmherzigkeit und Friede von Gott, dem Vater, und Christus Jesus, unserem Herrn.“ 
Es steht nur „von“ da, also von Gott und Christus. Dies ist gewissermaßen eine 
subtile Bestätigung der Göttlichkeit Christi, da er so eng von diesem „von“ 
umschlossen wird. Es gibt keine klare Unterscheidung zwischen „von Gott“ und „von 
Christus“ aus zwei verschiedenen Quellen; es gibt nur eine Quelle, und daher ist 
diese eine Präposition „von“ bedeutsam. 
 

Beachten Sie auch drei Dinge in diesen beiden Versen, die uns daran erinnern, um 
welche Religion es sich handelt. Er sagt „mein wahrer Sohn“, er sagt „Christus Jesus, 
unser Herr“ und er sagt „Gott, der Vater“. In allen drei Fällen – „mein wahrer Sohn“, 
„Christus, unser Herr“, „Gott, der Vater“ – handelt es sich um das, was mir mein 
Alttestamentler an der Universität als Bundessprache erklärt hat. 
 

Dies ist eine Sprache, in der Gott den Menschen väterliche Zuneigung 
entgegenbringt. Viele Menschen haben eine Vorstellung von Gott, aber es ist eine 
unpersönliche Vorstellung. Gott ist der alte Mann im Himmel. 
 

Gott ist eine Macht. Gott wirkt gewissermaßen im Verborgenen. Es gibt einen 
amerikanischen Filmklassiker namens „Der Zauberer von Oz“, und am Ende sieht 
man, dass der Zauberer eigentlich nur ein Mann hinter einem Vorhang ist, der Hebel 
an einer großen Maschine betätigt. Die Leute dachten, es handle sich um eine 
mächtige Kraft, aber in Wirklichkeit hat er sie nur getäuscht. 
 

Der Gott der Heiligen Schrift ist ein Gott, der sich den Menschen zuwendet, wie er es 
Abraham, Adam und Eva, Henoch und Noah tat. Er wird ihnen persönlich nahe. Und 
weil wir Sünder sind, ist das furchteinflößend, denn Gott ist heilig und richtet die 
Sünde. Doch weil Gott vergebend und geduldig ist und unendliche Liebe besitzt, 
möchte er eine Beziehung zu den Menschen aufbauen, um sie zu erlösen, ihnen 
Gemeinschaft mit ihm zu ermöglichen und ihnen ein Leben in Reinheit und in 
positiver Beziehung zu ihm zu schenken. 



3 

 

 
David sagt im Psalm: „Wie der Hirsch nach Wasser lechzt, so lechzt meine Seele nach 
dir, HERR.“ Tief in uns sehnt sich eine enge Beziehung zu Gott. Das Schöne an der 
biblischen Religion ist, dass es sich nicht nur um eine Beziehung zwischen Menschen 
und Gott handelt, sondern auch um eine Beziehung zwischen Menschen. Und so sagt 
Paulus zu Timotheus , seinem wahren Sohn im Glauben. Paulus hatte maßgeblichen 
Anteil daran, dass Timotheus durch den Glauben an Christus Gott erkannte. In 
diesem Sinne ist er für Timotheus eine Vaterfigur. Gott der Vater war eine göttliche 
Vaterfigur. Timotheus ist für Paulus eine menschliche Vaterfigur. 
 
Ich meine, dass wir von Anfang an sehen, dass hier eine Beziehung besteht. Die 
Pastoralbriefe haben eine Beziehungskomponente, die leicht übersehen wird, weil 
viele Menschen den Pastor als etwas Formelles betrachten. Es ist ein Amt in der 
Kirche, ein Ort, an den man geht, mit Kirchenbüros, Regeln und Programmen. Man 
kann sein ganzes Leben in der Kirche verbringen, und manche tun das auch. Gott 
wird ihnen dabei nie wirklich persönlich. 
 
Ich kenne eine mir sehr nahestehende Person, die in einer traditionellen christlichen 
Familie aufgewachsen ist. Erst mit 19 Jahren wurde Gott für sie persönlich. Sie hatte 
eine Religionsschule besucht und kannte das Apostolische Glaubensbekenntnis, das 
Nicänische Glaubensbekenntnis und die Zehn Gebote. Sie glaubte an die 
Dreifaltigkeit und an die absolute Wahrheit der Bibel. Doch dann hatte sie einen 
Traum, in dem sie schlief. Plötzlich klopfte es an der Tür. Sie hatte die Stelle in der 
Offenbarung gelesen: „Siehe, ich stehe vor der Tür und klopfe an.“ Jesus klopfte an 
die Tür. Sie hatte mit Problemen in ihrem Leben zu kämpfen. In ihrem Traum schlief 
sie in ihrem Bett, hörte Jesus an die Tür klopfen und schlief einfach wieder ein. Sie 
stand nicht auf und öffnete die Tür nicht. 
 
Als sie erwachte, war sie entsetzt: „Was habe ich getan?“ Gott sprach durch diesen 
Traum zu ihr und half ihr zu erkennen, dass sie nicht wirklich aufgestanden war und 
ihr Herz Jesus geöffnet hatte. Und so glaubte sie zwar an ihre Religion und an Gott, 
aber dies war nicht Gott, der Vater unseres Herrn. Sie teilte die Gemeinschaft von 
Jesu Herrschaft und seiner persönlichen Gegenwart in ihrem Leben nicht mit 
anderen, weil sie sich dem nie geöffnet hatte. 
 
Wir sehen also diese Beziehungsdynamik zwischen Paulus, der Jesus Christus kennt, 
und Timotheus, seinem wahren Sohn. Ein zentrales Wort in den pastoralen Schriften 
ist „kalos“, was „gut“ bedeutet, aber auch „schön“ und „gerecht“. 
 
In diesen ersten beiden Versen erkennen wir die Schönheit dessen, was Paulus und 
Timotheus verbindet. Sie werden in diesem Brief noch einige weitere Beobachtungen 
behandeln. 
 



4 

 

Zunächst einmal, wenn Paulus sich selbst als Apostel bezeichnet, weckt das aufgrund 
des allgemeinen Sprachgebrauchs bei manchen Menschen Assoziationen mit dem 
Papst im Katholizismus. Der Papst hat die Leitung über alles in der Kirche. Auch das 
Wort „Apostel“ wird ihm zugeschrieben. Er besitzt große Macht und erwartet, dass 
wir ihm alle gehorchen. 
 
jedoch , dass jemand unter der Autorität einer anderen Person steht. Im 
amerikanischen Englisch gibt es die sogenannte Vollmacht. Wenn Sie jemandem Ihre 
rechtliche Befugnis erteilen möchten, können Sie Dokumente unterzeichnen, und 
diese Person kann dann in Ihrem Namen verhandeln. Rechtlich gesehen muss sie dies 
tun, da sie Ihre Vollmacht besitzt. 
 
Sie haben nicht die Macht, zu tun, was sie wollen. Sie stehen unter deiner Führung. 
Paulus hatte den Auftrag, Apostel Jesu Christi zu sein. Er unterstand seiner Weisung. 
Die NIV sagt „auf Befehl Gottes“. Im Griechischen lautet das Wort jedoch „kata“, was 
so viel bedeutet wie „gemäß“, „in Übereinstimmung mit“, „zur Unterstützung von“, 
„unter der Autorität von“, „Gottes Gebot“. 
 
Das ist wichtig, weil Paulus Timotheus Folgendes mitteilen wird: Er wird ihn 
anklagen. Doch Paulus beginnt damit, Timotheus implizit zu sagen: „Was ich dir 
auferlegen werde, ist nichts anderes als das, was mir auferlegt wurde. Ich schreibe 
dir nicht als unabhängiger Autor. Ich schreibe dir nicht als eine Art päpstliche 
Autorität. Ich schreibe dir nicht als Mensch, der Einfluss ausüben will. Ich schreibe dir 
als jemand, der unter der Autorität Christi Jesu steht, durch das Gebot Gottes, 
unseres Retters.“ 
 
Wenn man also all das zusammenrechnet, kann man sagen, dass er sich unter der 
Herrschaft Christi wirklich gedemütigt hat. 
 
Und auf Gottes Geheiß erwähnt er Gott, unseren Retter. Man könnte sagen, es sind 
zwei Präpositionen: Gott, unser Retter, und – insbesondere für Timotheus' Situation 
– Christus Jesus, unsere Hoffnung. Ich glaube, er sagt dies direkt, bevor er zu 
Timotheus spricht; ich denke, er schließt mit dem Gedanken der Hoffnung, weil 
Hoffnung im Dienst so wichtig ist. 
 
Manchmal, im Leben, manchmal im Dienst, hat man einfach keine Lust, morgens 
aufzustehen. Man ist verzweifelt, weil man müde ist und dem Druck nicht mehr 
standhält. Man ist der Anforderungen an Zeit und Energie überdrüssig. Mit 
zunehmendem Alter lässt die Energie immer mehr nach, und so kann man die 
Hoffnung verlieren, weil einem die Kraft fehlt, die man täglich braucht, um all die 
Dinge zu erledigen, die man sich vorgenommen hat. 
 



5 

 

Er sagt, du hättest eine Hoffnung, Timotheus Paulus, ein Apostel Jesu Christi. Aber 
diese Hoffnung ist nicht Timotheus' Hoffnung, sondern Christus Jesus. 
 
Paulus, ein Apostel Jesu Christi durch den Auftrag Gottes, unseres Retters, und Jesu 
Christi, unserer Hoffnung. Als Paulus sich in der Apostelgeschichte, Kapitel 9, auf dem 
Weg nach Damaskus bekehrte, war dies nicht nur ein Auftrag Gottes, sondern auch 
eine Hoffnung. 
 
Nun wurde uns bewusst, dass Gott treu ist, und weil er treu ist, wird er uns seine 
Gnade schenken, wozu er uns berufen hat. Welche Form diese Gnade annimmt, 
wissen wir nicht . Wir wissen aber, dass sie im Verlauf der biblischen Geschichte oft 
mit dem verbunden ist, was wir ein Kreuz nennen könnten. Gottes Pläne für uns, 
Gottes Zukunft für uns, Gottes sichere Verheißungen für unsere Zukunft – all das ist 
unsere Hoffnung. 
 
Manchmal sind sie nicht schwierig. Sie sind schwer zu ertragen, aber hier legt er 
Timotheus Jesus Christus als seine Hoffnung vor Augen. Dies erinnert uns daran, dass 
Paulus in seinem Brief nicht nur Informationen vermittelt, sondern Timotheus Raum 
gibt, Stunde für Stunde, Tag für Tag das zu bekräftigen, was wir alle, die wir Christus 
nachfolgen, immer wieder bekräftigen wollen: die lebendige Gegenwart Christi in 
unserem Leben. 
 
Christus ist unsere Hoffnung. Hoffnung ist nicht bloß menschlicher Optimismus. Sie 
ist die Person Christi, die seine Herrschaft in unserem Leben ausübt. Ich möchte hier 
auch betonen, dass dreimal „Christus Jesus“, „Christus Jesus“ und „Christus Jesus“ 
vorkommt. In den Pastoralbriefen erwähnt Paulus Christus fast immer mit diesen 
beiden Worten in dieser Reihenfolge. 
 
In den letzten Jahrhunderten wurde viel darüber geschrieben, was Christus bedeutet 
oder nicht. Ich bin sicher, die Diskussion wird weitergehen. Ich denke aber, dass er 
hier Christus verwendet, um jemanden zu bezeichnen, weil er an Timotheus, einen 
jüdischen Glaubensgenossen, schreibt. Wir sollten diesen Begriff meiner Meinung 
nach unbedingt im Kontext der messianischen Prophezeiungen des Alten Testaments 
verstehen, wonach die Hoffnung der Welt in der Errettung des Volkes Gottes liegt. Es 
ist die Hoffnung einer Welt, die einen Erlöser braucht – den Verheißenen, den 
Gesalbten, den kommenden König, die Erfüllung der Verheißungen an Abraham, 
David und viele andere. Das wäre der Messias, der Christus. 
 
Paulus ist also ein Apostel, ein Gesandter, ein Beauftragter dessen, auf den er, 
Timotheus und ihre Vorfahren seit Jahrtausenden gewartet hatten. Er ist Christus, 
der Messias, Jesus oder Jeschua. Im Griechischen heißt er Josua oder Iesus. Er ist 
jener Mann aus Nazareth, der Gutes tat, gekreuzigt und begraben wurde und am 
dritten Tag gemäß der Heiligen Schrift auferstand. Er sitzt zur Rechten Gottes. 



6 

 

 
Ich glaube also nicht, dass wir Grund zur Annahme haben, Timotheus habe 
gezweifelt. Ich denke, Timotheus hatte mit Schwierigkeiten zu kämpfen, und 
Schwierigkeiten bereiten uns allen Probleme. Er gehörte zur ersten Generation einer 
Familie, die messianische Juden geworden war. Damals wie heute stößt es in der 
jüdischen Tradition oft auf Ablehnung, wenn Menschen sagen, Jesus sei der Retter, 
der Messias, die Hoffnung des jüdischen Volkes. 
 
Teil dieser Reaktion ist, dass du in unserer Familie nicht mehr willkommen bist. Du 
bist für uns praktisch gestorben, weil du uns verraten hast. Wir sind die Söhne 
Abrahams. Menschen, die behaupten, Jesus sei der Sohn Gottes, haben die 
Überzeugung unseres Volkes verraten. Schon in den Evangelien steht, dass er nicht 
der Messias war, sondern ein falscher Prophet, und er wurde damals zu Recht 
hingerichtet, weil er die Menschen in die Irre führen wollte . Wir glauben nicht, dass 
Jesus der Messias war. 
 
Ich will damit sagen, dass Timotheus aufgrund des Widerstands sowohl der Heiden 
als auch der Juden die Gewissheit brauchte, dass Jesus Christus der war, den Paulus 
kannte und als den Timotheus ihn angenommen hatte. Doch Schwierigkeiten können 
selbst den besten Mann oder die beste Frau dazu bringen, zu Gott zu rufen: „Gott, 
wo bist du?“ 
 
Ich denke an Jesus am Kreuz: „Warum hast du mich verlassen?“ Manche sagen, er 
habe damit lediglich eine Psalmstelle wiederholt, um seine Treue zum Wort Gottes 
zu bekräftigen. Das mag stimmen, aber ich glaube, es zeigt uns vielmehr, wie sehr 
uns extreme Notlagen – und sogar den Sohn Gottes in menschlicher Gestalt – 
schwächen können. Es ging ihm so schlecht, nicht weil er an Gott zweifelte, sondern 
weil er in seiner Menschlichkeit dessen stützende Gegenwart nicht spürte. Er fühlte 
sich verlassen und einsam. Gewiss rufen auch unser Dienst und unser Leben solche 
Gefühle in uns hervor. Es kann nicht genug betont werden, dass wir Christus Jesus 
haben, für den wir arbeiten, in dessen Namen und mit dessen Vollmacht wir tun, was 
wir tun. 
 
Er wird sein Versprechen halten, denn er ist der Verheißene. Gott hält seine 
Versprechen. 
 
Eine dritte Beobachtung möchte ich hier anmerken. Er wünscht Timotheus Gnade, 
Barmherzigkeit und Frieden. Ich denke, das ist einfach eine Umschreibung für die 
Kraft, die Timotheus braucht, um Hoffnung zu schöpfen und seinen Dienst zu 
erfüllen. Wir alle brauchen diese Kraft, und das wissen wir auch. Wenn du Christ bist, 
weißt du, dass wir aus uns selbst nichts Gutes vollbringen können. Jesus sagte: „Ohne 
mich könnt ihr nichts Gutes und Erlösendes tun.“ Aber ich vergesse das immer 
wieder, und vielleicht geht es dir ja genauso. 



7 

 

 
Wenn wir also Gottes Befähigung genauer betrachten, brauchen wir eine Vorstellung 
davon, wie sie aussieht. Uns fielen wahrscheinlich 50 Dinge ein, die Gottes 
Befähigung verdeutlichen. Paulus verwendet jedoch nur drei sehr umfassende 
Begriffe, die alle tief im Alten Testament verwurzelt sind. Gnade ist wahrscheinlich 
mit Chesed gleichzusetzen. Es ist Gottes liebende Güte. Sie ist der Grund, warum 
Jesaja sagte: „Kommt und kauft ohne Geld.“ Kommt und empfangt, was Gott denen 
anbietet, die seinen Namen anrufen. Es ist ein Segen, den sie sich nicht verdienen 
können, den Gott aber nur allzu gern denen schenkt, die eine persönliche Beziehung 
zu ihm eingehen – wenn sie ihre Sünden bereuen und sich ihm von Herzen 
zuwenden. 
 
Gnade und Barmherzigkeit sind eng miteinander verwandt und bedeuten manchmal 
dasselbe. Ich sehe Gnade eher als eine positive Fähigkeit, etwas zu bewirken, 
während Barmherzigkeit spezifischer ist und sich auf jenen Teil Gottes bezieht, der 
ihn bereit und fähig macht, deine Sünden zu vergeben und dir Gnade zu erweisen. 
Dort, wo du das Gericht verdient hättest, ist Gott barmherzig. 
 
Frieden ist ein Begriff, der im Alten Testament häufig vorkommt – Schalom – und er 
umfasst die ganze Fülle von Gottes Segen. Er beinhaltet Erlösung, Wohlbefinden, 
Zufriedenheit mit Gott , die Fülle seiner Gegenwart und seinen Schutz. Er umfasst 
alles, was mit Gott und seinen Verheißungen verbunden ist, die er uns gegeben und 
von uns und seinem Volk in der Welt angenommen hat. 
 
Timotheus wird schwere Zeiten durchstehen müssen. Er erlebt sie bereits, aber er 
hat Gottes Gnade, Barmherzigkeit und Frieden. Paulus schreibt nicht aus sich selbst 
heraus. Er schreibt im Auftrag Gottes des Vaters und Jesu Christi, unseres Herrn, 
denn er ist ein Apostel unter der Autorität Gottes. Er steht unter dem Auftrag jener 
Personen, die in Wahrheit ein einziger Gott sind, dreieinig. Er untersteht Gott dem 
Vater und dem Sohn und ihrem Gebot. 
 
Wenn Sie also in Ihrer NIV-Übersetzung nachschlagen, werden Sie sehen, dass es 
dort eine weitere Überschrift gibt. Genau so strukturiere ich diese Briefe. Ich 
orientiere mich dabei an der Struktur, die Sie in einer NIV-Bibel finden, der meines 
Wissens nach gängigsten englischen Übersetzung. Wo englische Übersetzungen 
verwendet werden, herrscht kein großer Konsens über die Strukturierung der 
Pastoralbriefe. Daher werde ich nicht viel Zeit darauf verwenden, wie wir sie gliedern 
und unterteilen sollten. Es gibt zahlreiche Gliederungen der Pastoralbriefe online 
oder in Kommentaren. Ich verwende daher einfach diese Kapitelüberschriften. Ich 
denke, sie werden uns gute Dienste leisten. 
 
Paulus schreibt also: „Wie ich euch schon bei meiner Reise nach Mazedonien 
gebeten habe, bleibt in Ephesus, damit ihr einigen Leuten gebietet, keine falschen 



8 

 

Lehren mehr zu verbreiten und sich nicht länger mit Mythen und endlosen 
Geschlechterregistern zu beschäftigen.“ Warum sind manche Wörter rot markiert? 
Weil es sich um Befehle oder Imperative handelt, sei es grammatikalisch im 
Griechischen oder einfach aufgrund der Aussage des Textes: Timotheus und die 
Menschen, mit denen er zusammenarbeitet, müssen dies tun. 
 
Dies soll uns daran erinnern, worüber wir bereits gesprochen haben: die 
Beziehungskomponente dieser Religion des Alten und Neuen Testaments. Dieser 
Glaube an den Messias, dieser Glaube an Christus, dreht sich um Liebe, um 
Beziehung, um Verbundenheit, um persönliche Präsenz, um Freundschaft. 
 
Aber es geht auch um Handeln aufgrund dieser Beziehung, aufgrund von Gottes 
Geboten und seiner Führung. Gott hat Aufgaben für uns. Das nennen wir Ethik. Der 
erste Timotheusbrief handelt sehr stark von Ethik, aber auch von Liebe und 
Beziehung. Natürlich geht es vor allem um die Lehre, die Didaktik, die Unterweisung. 
An anderen Stellen erstelle ich ein XYZ-Diagramm, wobei die X-Achse unseren 
Glauben darstellt. Wir glauben an den Herrn Jesus Christus und werden gerettet. Wir 
sind aber auch zum Handeln aufgerufen, denn Glaube ohne Werke ist tot. Auf der Y-
Achse steht, wer als Christ glaubt und nach seinem Glauben handelt. Dann gibt es 
noch die AZ-Achse. Wer gut in Ingenieurwesen oder Mathematik ist, kann das XYZ-
Diagramm zeichnen. Z steht für Liebe, Z für Hingabe, Z für die Beziehung zu Gott. 
 
Als das Evangelium lebendig wurde, als es in das Leben von Paulus und Timotheus 
Einzug hielt, ging es nicht nur um die Lehre, dass Jesus der Messias ist, und nicht nur 
um einen wesentlichen Bestandteil der alttestamentlichen Religion. Es ging vielmehr 
darum, dass man, um mit Gott im Reinen zu sein, seinen Anweisungen, seiner Tora, 
folgen muss. Wir übersetzen sie mit Gesetz, aber das ist wohl nicht die treffendste 
Übersetzung. Es geht vielmehr um Führung – folge der Führung, die Gott dir gibt, 
befolge seine Gebote. Das bedeutet, in Beziehung zu Gott zu stehen. 
 
Doch diese Beziehung ermöglicht es uns, das zu tun, wozu Gott uns beruft. Es geht 
also um den Auftrag, bestimmte Menschen anzuleiten, doch dieser Auftrag basiert 
auf der Lehre von Gottes Wesen und der Beziehung, die zwischen Timotheus und 
Paulus – und damit auch zwischen ihnen und Gott – entstanden ist. 
 
Aufgrund dieser Erwähnung von Mythen und Genealogien vermuten viele Gelehrte, 
dass zumindest ein Teil von Timotheus' Problemen einen jüdischen Hintergrund hat. 
Es gibt Genealogien im Matthäus- und im Lukasevangelium. Genealogien sind nicht 
nur im Christentum, sondern auch im Alten Testament von Bedeutung. Wollte man 
die Messiaswürde Jesu widerlegen, könnte man durchaus eine andere Genealogie 
anführen und argumentieren: „Nein, ich habe eine andere Erklärung für seine 
Herkunft und sein Wesen.“ 
 



9 

 

Mythen existierten zu dieser Zeit sowohl in der heidnischen als auch in der jüdischen 
Welt. Es gibt zahlreiche jüdische Schriften, in denen Dinge erfunden wurden, die so 
gar nicht stattgefunden haben. Es handelte sich dabei um fantasievolle, spekulative 
Texte. 
 
Paulus und Timotheus sehen sich jedoch einer Situation gegenüber, in der Menschen 
falsche Lehren verbreiten und sich Mythen, Spekulationen und Genealogien widmen. 
Paulus sagt, solche Dinge förderten eher kontroverse Spekulationen, als Gottes Werk 
voranzubringen, das durch Glauben geschieht. Es geschieht nicht durch Genealogien. 
Es geschieht nicht durch Spekulationen. Es geschieht nicht durch Mythen. Es 
geschieht nicht durch Erzählungen außerhalb der Bibel, mit denen man die Bibel für 
die Zwecke dieser alternativen Erzählungen vereinnahmen kann. 
 
Nein, Gottes Werk wird durch den Glauben an die Erzählungen des Alten Testaments 
vorangetrieben. Darin finden sich Vorhersagen darüber, wer Jesus sein würde, 
welche Gestalt der Messias annehmen würde und wie sich dies in ihm erfüllt. Die NIV 
übersetzt dieses Wort mit „Werk“, und das ist in Ordnung. Das Wort lautet 
„oikonomia“, und dafür gibt es kein passendes englisches Wort. Es bedeutet 
Verwaltung, die Ordnung im Haushalt. Es ist die Ordnung, die Gott schafft, damit sein 
Werk gedeihen kann. Es ähnelt der Vorstellung vom Königreich, da Gott der König ist, 
der alles verwaltet, was er verwaltet. Aber ich möchte dieses Wort, dieses „Werk“, 
noch etwas genauer erläutern. „Gottes Werk voranbringen“ ist sehr vieldeutig. Was 
ist Gottes Werk? Nun, Gottes Werk ist seine Lenkung der Welt zum Zweck der 
Erlösung, die er für sie vorgesehen hat. Genau damit sollten sich Christen 
beschäftigen: mit der Förderung von Gottes Werk, nicht mit Spekulationen und dem 
Erfinden von netten Dingen und Geschichten, die sie von dieser Oikonomia, diesem 
Plan, dieser Struktur Gottes und seinen Absichten für die Welt und sein Volk 
ablenken. 
 
Beachten Sie nun den Befehl in Vers drei: „Gebiete bestimmten Leuten“ ist rot 
hervorgehoben. In Vers fünf wird dann das Ziel dieses Befehls erläutert: die 
Zusammenhaltung dieser Leute. Das Wort „Gebot“ ist zwar treffend, aber es ist 
dasselbe Wort, das die Herausgeber der NIV verwenden, wenn sie schreiben, dass 
Timotheus ihm befohlen hat, dass er ihm geboten hat. 
 
Hier beginnt also eine strenge, aber auch eine beziehungsstiftende Beziehung. Es ist 
ein herzlicher Anfang, aber gleichzeitig auch streng, weil Timotheus einer Aufgabe 
überstellt wird, der er sich nicht entziehen kann. Das Ziel dieser Aufgabe wandelt sich 
von streng zu herzlich. Es ist Liebe, und zwar Liebe aus reinem Herzen, weil das 
Evangelium unsere Herzen reinigt, und aus gutem Gewissen, weil das Evangelium 
wahr ist. Es ist ein aufrichtiger Glaube, ein Glaube, der nicht vorgetäuscht ist. Es ist 
unsere tiefste Überzeugung, dass Gottes Verheißungen in Jesus erfüllt wurden. Wir 
sind entschlossen, dies in unserem Leben umzusetzen. Das ist das Ziel des Gebots: 



10 

 

eine Beziehung zu Gott aus reinem Herzen und gutem Gewissen – aufrichtiger 
Glaube. 
 
Paulus' Begeisterung kommt in den folgenden Versen zum Ausdruck. Manche sind 
davon abgewichen und haben sich in belanglosem Gerede verloren. Wir sind zurück 
bei Mythen, Stammbäumen und Spekulationen. Allein schon seine Formulierung 
erfordert, dass wir entweder sagen: Es handelt sich um Gemeindemitglieder oder um 
Personen, die der Gemeinde so nahe stehen, dass sie Einfluss auf sie ausüben. Es 
sind keine Menschen in einem anderen Land, sondern Menschen, die Timotheus' 
Auftrag in Ephesus direkt beeinflussen. 
 
Deshalb ist es sehr wichtig, dass Timotheus der wird, der er sein muss, der er sein 
kann, um denen entgegenzutreten, die sich abwenden. Sie wenden sich vom 
Evangelium ab, sie wenden sich von Christus und Gott ab. 
 
Sie wollen Gesetzeslehrer sein. Auch wenn die Kommentatoren unterschiedlicher 
Meinung sind, halte ich es für sehr wahrscheinlich, dass es sich um Juden handelt, 
entweder Gläubige oder Scheingläubige. Sie wollen Gesetzeslehrer sein, wissen aber 
nicht, wovon sie reden oder was sie so selbstsicher behaupten. Mit anderen Worten: 
Sie haben keine Ahnung, was sie sagen. Darauf komme ich später zurück. „Wir 
wissen, dass das Gesetz gut ist, wenn man es richtig anwendet; wir wissen aber auch, 
dass das Gesetz nicht für die Gerechten gemacht ist.“ 
 
An dieser Stelle möchte ich kurz innehalten und betonen, dass der richtige Gebrauch 
des Gesetzes in erster Linie ein zivilrechtlicher ist. In vielen Ländern ist Mord 
beispielsweise ein Verbrechen, und die Bibel verbietet Mord. Die Bibel enthält viele 
wertvolle Lehren. Sie bilden die Grundlage des Zivilrechts und sind in 
Rechtssystemen weltweit verankert. Sie sind zum Teil wahr, weil sie in Gottes Wort 
stehen, aber es gibt noch einen zweiten, sehr wichtigen Anwendungsbereich des 
Gesetzes. 
 
Paulus sagt an anderer Stelle, das Gesetz sei unser Erzieher, der uns zu Christus führt 
. Das Gesetz überführt uns der Sünde. Es sagt, dass wir Gesetzesbrecher sind und der 
Lohn der Sünde der Tod ist. Deshalb brauchen wir Gottes Gnade, die uns in Christus 
Jesus, unserem Herrn, zuteilwird. 
 
Dann gibt es noch einen dritten Zweck des Gesetzes, über den im Christentum oft 
gestritten wird, insbesondere Luther, dem man häufig vorwirft, diesen dritten Zweck 
nicht anerkannt zu haben. Ich bejahe ihn jedoch. Dieser dritte Zweck dient Christen 
nicht dazu, durch das Befolgen des Gesetzes gerechtfertigt oder gerettet zu werden, 
sondern vielmehr dazu, ihnen Orientierung zu geben: „Wohl dem, der nicht wandelt 
im Rat der Gottlosen, nicht steht auf dem Weg der Sünder, nicht sitzt im Kreis der 
Spötter, sondern seine Freude hat am Gesetz, der Tora.“ Die Führung und 



11 

 

Unterweisung des Herrn: Jünger Christi können viel über die Gerechtigkeit und den 
Willen Gottes lernen, indem sie die Gebote Gottes studieren. Das ist der dritte 
Zweck. 
 
Das Gesetz ist also gut, wenn es richtig angewendet wird. Wir wissen, dass es nicht 
für die Gerechten geschaffen wurde, um sie zu rechtfertigen, sondern für 
Gesetzesbrecher und Rebellen, die Christus brauchen. Sie müssen von ihrer Sünde 
überführt werden. 
 
Wir brauchen auch Gesetze gegen einige dieser Dinge in unserem Zivilrecht. Gegen 
das Gottlose, Sündige und Unheilige. Religiös sind sie für diejenigen, die ihre Väter 
oder Mütter töten, für Mörder, für sexuell Unmoralische, für Homosexuelle, für 
Sklavenhändler sowie für Lügner und Meineidige. 
 
Paulus kannte das Alte Testament sehr gut. Er greift einfach einige der 
abscheulichsten Taten des Menschen gegen Gott auf. Gottes Gesetz folgt hier keiner 
strengen Struktur, obwohl manche meinen, er gehe die Zehn Gebote gedanklich 
durch und führe Beispiele sündhaften Verhaltens an, die mit den Zehn Geboten in 
Verbindung stehen. Wenn dem so ist, handelt es sich um eine lose Verknüpfung, und 
ich halte es nicht für besonders wichtig, dies genauer zu betrachten. 
 
Ich denke, was wir als erstes feststellen können, sind schwere Verstöße. Es handelt 
sich um Verbrechen gegen Gott und in vielen Fällen auch um Verbrechen gegen 
andere Menschen. 
 
Zweitens gibt es Dinge, derer wir uns alle direkt oder indirekt schuldig machen, aber 
im Evangelium werden uns diese vergeben. Uns wurde nicht vergeben, weil wir mit 
dem Morden aufgehört und nicht mehr gemordet haben und genug Gutes getan 
haben, um keine Mörder mehr zu sein. Wer ein Mörder ist, bleibt ein Mörder. Aber 
Christus starb für die Gottlosen, und so ist es egal, wie gottlos jemand gewesen sein 
mag, Christi Vergebung genügt, um ihm seine Sünden zu vergeben. 
 
Aber nicht, wenn sie nicht an Christus glauben, nicht, wenn sie nicht sagen: „Ich bin 
ein Sünder und brauche das Blut deiner Sühne, um mit Gott versöhnt zu werden.“ 
Wenn wir das nicht sagen, läuft es darauf hinaus zu sagen: „So wird man mit Gott 
versöhnt: Lebe so und befolge diese Regeln .“ Das ist ein unzulässiger Gebrauch des 
Gesetzes. Wenn wir sagen: „Um mit Gott versöhnt zu werden, befolge diese Regeln, 
so geht das“, sagt Paulus, widerspricht dies der gesunden Lehre, die dem Evangelium 
entspricht. 
 
Es geht um die Herrlichkeit des gesegneten Gottes, die er mir anvertraut hat. Es gibt 
also dieses herrliche Evangelium der Erlösung, unabhängig von den Werken des 
Gesetzes. Es gibt diese wunderbare Nachricht, dass wir nichts tun können, um unsere 



12 

 

Erlösung zu verdienen oder die Strafe für unsere Sünde aufzuheben. Wir können 
nichts tun. Es ist geschehen. Aber Gott kann die Strafe für unsere Sünde durch dieses 
herrliche Evangelium, das Paulus ihm anvertraut hat, wegnehmen. 
 
In diesen Versen haben wir uns zunächst das Beobachtbare angesehen: Es ist 
verlockend, aufzugeben, obwohl man es nicht sollte. Timotheus sollte nicht 
aufgeben, aber Paulus spürte offenbar, dass er ins Wanken geraten könnte. Er rät 
ihm, standhaft zu bleiben. 
 
Zweitens sehen wir, dass Timotheus' Auftrag durchweg positiv und erlösend war. 
Man könnte leicht betonen, dass er die Führung behalten müsse, und Timotheus 
würde dann zu einer Art Polizist oder jemandem, der innerlich wütend auf die Leute 
ist, werden. Er muss gehen und die Dinge in Ordnung bringen. Doch wenn man die 
Evangelien liest, wird man daran erinnert, wie gütig Jesus war. Wie er umherging, mit 
den Menschen in Kontakt trat und auch schwierige Begegnungen erlebte, verlor er 
seine Güte nicht. Er hatte ein gutes Ziel für die Menschen, und Timotheus hatte 
einen Auftrag, dessen Ziel die Liebe war. Diese Liebe sollte aus Timotheus' Herz, 
seinem Gewissen und seinem Glauben heraus gelebt werden, die ihm durch Gottes 
Gnade geschenkt worden waren. Das ist eine wahrhaft erlösende Botschaft. 
 
Drittens wenden sich Menschen leicht von Gottes Liebe im Evangelium ab, wie in den 
Versen sechs und sieben beschrieben. Paulus sagt, einige seien abgefallen. Sie wollen 
Lehrer werden, wissen aber nicht, wovon sie reden. Unsere Selbstgerechtigkeit 
verleitet uns dazu, andere in unsere Richtung zu beeinflussen, selbst wenn diese 
Richtung in die Irre führt. Manchmal fragen mich Studenten, warum Gelehrte, die ihr 
ganzes Leben einem griechischen Wörterbuch gewidmet haben, nicht an Jesus und 
seine Auferstehung glaubten. Warum widmen sie sich dem Bibelstudium, wenn sie 
nicht daran glauben? 
 
Ich kann diese Frage zwar nicht für andere beantworten, aber ich persönlich kann 
sagen, dass wir alle – selbst wenn ich meine eigenen Tendenzen betrachte – 
selbstgerecht sind und uns gerne über andere erheben. Wir wollen, dass andere das 
tun, was wir für richtig halten. Je mehr Training wir erhalten, desto mehr lernen wir, 
andere zu beeinflussen, damit sie uns Recht geben. Das impliziert natürlich, dass sie 
nicht wirklich Recht haben. Wir glauben also vielleicht, Dinge zu wissen, die wir in 
Wirklichkeit gar nicht wissen. Nur weil man etwas zu wissen glaubt, heißt das nicht, 
dass man es auch wirklich weiß. 
 
Es gibt da ein kurzes Gedicht von John Maysfield, an das ich mich erinnerte, als ich 
über die Pastoralbriefe nachdachte. Ich las es in einem Kommentar von Leon Morris 
und habe es nie vergessen . John Maysfield war im Großteil des 20. Jahrhunderts der 
offizielle Hofdichter Englands, und es ist ein sehr kurzes Gedicht. Es lautet 
folgendermaßen: 



13 

 

 
Der geschulte Verstand übertrifft die aufrichtige Seele 
Wie Jesus sagte, könnte der geschulte Verstand 
weiser als die Söhne des Lichts, 
Aber die Köpfe ausgebildeter Männer sind so zerstreut 
Sie lassen alle Arten von Dunkelheit herein. 
Was immer die Menschen auch finden, sie zweifeln daran. 
Sie lieben nicht das Licht, aber sie reden darüber. 
 
Man kann googeln, dass dieses Gedicht viel Weisheit und 
Interpretationsmöglichkeiten bietet. Es ist ein sehr vieldeutiges Gedicht, aber ich 
denke, die Kernaussage ist klar. Wir können geschult sein und dennoch andere in die 
Irre führen. Unsere Welt ist voll von hochqualifizierten Menschen, die andere in 
Bezug auf die Herrschaft Jesu Christi irreführen. Nicht etwa, weil sie nicht intelligent 
wären. Sie mögen in vielerlei Hinsicht moralisch integer sein, und vieles, was sie 
sagen, mag wahr sein, aber im Kern leugnen sie Gottes Wirken, Gottes Sohn und 
auch unsere Notwendigkeit eines Erlösers. 
 
In dieser Passage haben wir auch gelernt und wurden daran erinnert, dass Gottes 
alttestamentliches Sittengesetz Gültigkeit hat. In dem Vers heißt es: „Wir wissen, 
dass das Gesetz gut, schön und edel ist, solange es nicht missbraucht wird.“ Das 
Befolgen des Gesetzes allein führt nicht zur Erlösung. Es ist gut, Gottes Gebote zu 
befolgen, aber es wird nicht die Seele retten. Die Gesetzeslehrer scheinen das 
Befolgen des Gesetzes als ein Mittel der Gnade betrachtet zu haben. Paulus und 
Timotheus wissen jedoch, dass Christus allein das Mittel der rettenden Gnade Gottes 
ist. 
 
Wir wollen also sicherstellen, dass wir Gott nicht gehorchen, in der Annahme, dass 
uns das irgendwie rechtfertigt oder uns eine Macht über Gott verleiht, mit der wir 
ihn manipulieren könnten, nach dem Motto: Wenn wir X tun, dann wird er Y tun. Das 
ist keine Gnade, das ist Lohnarbeit, und so verhalten wir uns nicht zu Gott. 
 
Als Nächstes haben wir die Überschrift „Die Gnade des Herrn für Paulus“. „Ich danke 
Christus Jesus, unserem Herrn“, und die gelben Buchstaben erinnern uns an dieses 
Wirken Gottes, „der mir Kraft gegeben hat, sodass er mich für vertrauenswürdig hielt 
und mich in seinen Dienst berief.“ Das Wort für Dienst ist hier „Diakonie“, von dem 
sich auch „Diakon“ ableitet. Es wird oft mit „Dienst“ übersetzt, ist aber ein 
untergeordneter Dienst. Es ist die Art von Dienst, für die man lieber jemanden 
anderen einstellt. „Obwohl ich einst ein Lästerer war“ – damit ist einfach jemand 
gemeint, der gegen das Heilige spricht. „und ein Verfolger und ein Gewalttäter“ 
deutet an, dass er ein aufbrausendes Temperament hatte. „Mir wurde 
Barmherzigkeit erwiesen, weil ich in Unwissenheit und Unglauben handelte.“ 
 



14 

 

Erst am vergangenen Wochenende berichteten die Lokalnachrichten, dass in einer 
Kirche in Nigeria über 50 Nigerianer erschossen, verbrannt und in die Luft gesprengt 
wurden. In den letzten Wochen gab es weitere Fälle, in denen Menschen angezündet 
und getötet wurden. Wut und Zorn spielen bei solchen Szenen oft eine Rolle . Die 
Menschen sind wütend, randalieren und lassen sich aufhetzen. Dann erschießen 
oder verbrennen sie jemanden. Genau dieses Bild vermittelt Paulus. Er war ein 
gewalttätiger Mensch, ein Verfolger. Er wollte diese Gruppe ausrotten, und wenn die 
Menschen glaubten, dass Jesus der Messias war, sollten sie damit nicht ungeschoren 
davonkommen, wenn er es verhindern konnte. 
 
„Die Gnade unseres Herrn“ – und ich glaube, im Griechischen gibt es da eine 
Konjunktion. „Aber die Gnade unseres Herrn ist über mich reichlich ausgegossen 
worden, zusammen mit dem Glauben und der Liebe, die in Christus Jesus sind.“ Man 
muss also noch einmal auf das Ereignis auf dem Weg nach Damaskus zurückkommen 
und lesen, wie Paulus drei Tage lang blind war. Er wusste viel über Christus und die 
christliche Botschaft, weil er Menschen verfolgt hatte. Außerdem folgt Kapitel 9 auf 
Kapitel 8. In Apostelgeschichte 8 hörte er die Rede von Stephanus. Stephanus hielt in 
Apostelgeschichte Kapitel 7 eine sehr lange Rede. Als er geendet hatte, gerieten die 
Menschen in Wut und waren wütend. Sie sammelten Steine auf, weil man beim 
Steinesammeln nicht seine ganze Kleidung tragen konnte. Vielleicht war es ein kühler 
Tag, und vielleicht hatten sie zusätzliche Gewänder, die sie zu Füßen eines Mannes 
namens Saulus/Paulus abgelegt hatten. 
 
Er hatte es also gehört, oder zumindest mit eigenen Augen gesehen, wenn nicht von 
jemand anderem, dann von Stephanus. Er wusste also, was er tat, aber er sagt, er 
habe aus Unwissenheit und Unglauben gehandelt; ihm war noch nicht wirklich 
bewusst gewesen, wer Jesus war. Er war so vehement in seinem Widerstand, dass er 
verblendet war. Dann veränderte Gottes Gnade all das, und mit dieser Gnade kamen 
Glaube und Liebe, denn das ist es, was Christus Jesus in unser Leben bringt. Er bringt 
uns Glauben und Liebe. 
 
Nun, hier ist die erste Aussage, auf die Timothy wirklich zählen kann: „Christus Jesus 
kam in die Welt, um Sünder zu retten, und ich bin der schlimmste von allen.“ Ich bin 
der Erste, ich bin das Paradebeispiel für jemanden, von dem man annehmen würde, 
dass Gott ihm niemals vergeben könnte. Sicherlich wird man von Gott nicht vergeben 
bekommen, wenn man Christen tötet. Man wird von Gott bestraft werden. Aber er 
sagt, Christus Jesus, dieser verheißene Messias, sei aus einem sehr geringen Grund in 
die Welt gekommen: um einzelne Sünder zu retten, wie ich es war oder wie der 
Schächer am Kreuz, oder, falls du ein Christ bist, wie du es warst oder wie ich es war. 
 
Wir alle waren notorische Sünder, aber Paulus schreibt genau aus dem Grund, den 
ich bereits erwähnt habe: Gott freut sich, scheinbar aussichtslose Situationen zu 
verändern. Wie schon im Alten Testament wählte er Israel, weil es ein so 



15 

 

ungewöhnliches Volk war. Sie waren nicht zahlreich, nicht angesehen, nicht begabt, 
und niemand hätte sie als Werkzeuge für Gottes Erlösung der Welt auserwählt. Doch 
er gebrauchte sie, damit niemand sagen konnte oder sollte: „Hey, wir haben es 
geschafft!“ Man sagte zwar, das sei menschlicher Stolz, aber sie hatten keinen Grund 
dafür. Paulus hatte keinen Grund zu sagen: „Ich habe Gottes Gnade empfangen“, 
aber genau deshalb sagt er: „Mir wurde Barmherzigkeit erwiesen.“ So konnte 
Christus Jesus an mir, dem größten Sünder, seine unermessliche Geduld zeigen – als 
Beispiel für alle, die an ihn glauben und ewiges Leben empfangen würden. 
 
Dann folgt die erste von mehreren Lobpreisungen in den Pastoralbriefen: „Nun zum 
Ewigen König.“ Das Wort „König“ ist im Griechischen identisch mit dem griechischen 
Wort für „Christus“, den Gesalbten, Messias. Der Messias ist im Alten Testament ein 
König, ein Nachkomme Davids, der König. Hier besteht also eine Überschneidung 
zwischen dem messianischen Gedanken und dem griechischen Begriff „basileia“, der 
den König bezeichnet. Der Autor unterscheidet somit den Sohn vom Messias, dem 
Gesandten an den König. 
 
Dem ewigen, unsterblichen, unsichtbaren König, dem alleinigen Gott, sei Ehre und 
Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen. 
 
Beobachtungen zeigen, dass es Hoffnung für hoffnungslose Sünder gibt. Denken Sie 
daran, dass er sagte: „Christus Jesus ist unsere Hoffnung.“ Timotheus durchlebt 
schwierige Zeiten und braucht Hoffnung. Hoffnung beginnt im Herzen, in Ihrem 
Inneren. Wenn Ihre Hoffnung nur äußerlich ist, wird sie Sie nicht tragen, selbst wenn 
Ihre Hoffnung auf Christus ruht, der irgendwo da draußen ist. Sie müssen sie 
persönlich nehmen. Paulus macht es persönlich, und er möchte, dass Timotheus es 
auch tut. Timotheus, gib nicht auf, denn Gott vollbringt Großes in schwierigen 
Situationen. Sehen Sie, was er für mich getan hat. Er kann das auch für Sie tun.  
 
Zweitens : Dieses Loblied unterstreicht die Aussagekraft dieser Aussage für 
Timotheus' Situation. Gott liebt große Herausforderungen und er liebt es, sie zu 
überwinden. Paulus staunt über diesen Gott. Anders als den Gott, den er sich vor 
dem Damaskus-Erlebnis vorgestellt hatte, nehme ich an, dass es sich hier eher um 
den Gott des Gesetzes handelte, den Gott, der seine Gebote hält, den Gott, der 
diejenigen tötet, die gegen ihn sind, weil sie sein Gesetz nicht halten. Das war Paulus' 
Hoffnung gewesen. Wir werden dem Einhalt gebieten, indem wir Leute verhaften 
und steinigen. 
 
Er hat ein Loblied auf einen Gott, der auf vielfältige Weise wirkt. Der Gott der Bibel 
ist kein Gott, der die Gemeinde durch das Töten von Menschen vergrößern will. 
Daher sollte Timotheus hoffnungsvoll sein. 
 



16 

 

Nun wird Timotheus erneut angeleitet, und das dauert nur wenige Minuten. „Mein 
Sohn Timotheus, ich gebe dir diesen Auftrag.“ Beachte die Kontinuität des Auftrags in 
Vers 3 durch das gesamte erste Kapitel. Er gibt Timotheus diesen Auftrag, diese 
Anweisung, dieses Mandat. „Ich gebe dir diesen Auftrag gemäß den einst über dich 
ausgesprochenen Prophezeiungen.“ Damit wir uns „an sie erinnern, damit du den 
Kampf gut kämpfst.“ Kämpfe den guten Kampf. Er wird in Kapitel 6 erwähnen, dass 
der Dienst oft ein Kampf ist – nicht nur irgendein Kampf, sondern ein ständiger 
Kampf. Daran festzuhalten, ist ein weiterer Auftrag. 
 
„Bewahrt den Glauben und ein gutes Gewissen“ – ihr findet beides im Evangelium, 
haltet daran fest. „Manche haben es verworfen, und so habe ich im Glauben 
Schiffbruch erlitten.“ Sie haben sich vom Glauben abgewandt. 
 
Nun nennt er zwei von ihnen. „Unter ihnen sind Hymenäus und Alexander, die ich 
dem Satan übergeben habe, damit sie lernen, nicht zu lästern.“  
 
Nur ein paar Anmerkungen zum Abschluss von Kapitel 1. Erstens: Ein Gefühl der 
Berufung kann über Erfolg oder Misserfolg im Dienst entscheiden. Wenn er sagt: „Ich 
gebe dir diesen Auftrag gemäß den einst über dich ausgesprochenen 
Prophezeiungen“, und er Timotheus daran erinnert, wie er in diesen Dienst 
gekommen ist – Gott hat ihn dazu berufen –, dann ist das etwas unklar. Wir kennen 
keine genauen Details, aber man kann sich vorstellen, dass Timotheus Paulus’ 
Einladung und Gottes Einladung annimmt, ihn auf der zweiten Missionsreise in der 
Apostelgeschichte, Kapitel 16, im apostolischen Dienst zu begleiten. Das ist ein 
mögliches Szenario. 
 
Ein anderes Szenario betrifft Timotheus' Bekehrung, über die wir nichts Genaues 
wissen. Doch bei seiner Bekehrung bekannte er seinen Glauben an Christus und 
erzählte, dass die Leute gesagt hätten: „XY und Z gehören zu dir. Wir spüren, dass du 
schon als Junge dazu bestimmt warst, Großes im Reich Gottes zu vollbringen.“ Es gab 
Prophezeiungen über ihn, an die er sich erinnern konnte. 
 
Wenn Sie sich einen Vortrag wie diesen anhören, haben Sie wahrscheinlich bereits 
Erfahrungen gesammelt und Gott hat Sie vielleicht auf irgendeine Weise 
angesprochen. Sie spüren eine Berufung und den Auftrag, Fortschritte zu machen 
und Gottes Erwartungen zu erfüllen. Sie schätzen dieses Gefühl, und wenn Sie 
Glaubensgeschwister hatten, die es bestärkt haben, pflegen Sie deren 
Freundschaften, denn sie helfen Ihnen, sich daran zu erinnern und stabil zu bleiben, 
damit Sie nicht vergessen, was Gott Ihnen anvertraut und mit welchen Gaben er Sie 
beschenkt hat – eine große Chance, aber auch eine große Verantwortung. 
 
Zweitens, da der Dienst auf Widerstand stößt – und Jesus nennt sogar Namen –, 
kann er mühsam und kräftezehrend sein. Man sollte sich keine Illusionen darüber 



17 

 

machen, wie einfach es ist, andere Menschen zu Jüngern zu machen, egal ob man 
Pastor ist oder einfach nur diakonische Dienste leistet. Wie Jesus uns allen lehrte, 
birgt er Risiken und erfordert Opfer. Es ist nicht einmal leicht, Vorträgen zuzuhören 
und zu lernen, denn je mehr man lernt, desto mehr wird einem bewusst: Ich habe 
eine Aufgabe zu erfüllen. Warum quäle ich mich? Warum bleibe ich nicht einfach 
oberflächlich und übernehme nicht noch mehr Verantwortung? Doch etwas in uns 
will uns tiefer mit Gott verbinden und uns in seinem Dienst wirksamer machen. Das 
ist mühsam. Es zehrt an uns und ist kräftezehrend, aber Gott erneuert uns. 
 
Ich finde es einfach großartig, dass Paulus hier nicht nur freundlich, optimistisch und 
fröhlich dargestellt wird. Es gibt keine leeren Lobreden. Zwar findet sich in der 
Doxologie ein fundiertes Lob, aber es wird auch der Realismus hinsichtlich der Kosten 
dessen deutlich, was Bonhoeffer die Kosten der Nachfolge nannte. 
 
Drittens ist zu beachten, dass die Zahl der Konvertiten, die sich vom Glauben 
abwenden, steigt. Ich war zwölf Jahre lang in einem mehrheitlich muslimischen Land 
im Gemeindedienst tätig und habe dort zweimal jährlich Gottesdienste abgehalten. 
Im zwölften Jahr stellte sich einer meiner wichtigsten Mitarbeiter und Organisatoren 
als Sicherheitsagent heraus. Er verriet viele Leute, die daraufhin verhaftet wurden, 
und es kam zu Unruhen gegen die Kirchen in der gesamten Region. Über zehn Jahre 
lang hatten alle geglaubt, er sei ein Konvertit. Er gehörte zwar zum Mitarbeiterteam 
der Gemeinde, war aber von einer anderen Religion konvertiert. Er hatte den 
Glauben nie wirklich verinnerlicht, was die Moral untergrub. Wenn man so verraten 
wird, ist man zutiefst verletzt, und die Menschen können in Versuchung geraten, 
Gott oder das Evangelium infrage zu stellen. 
 
Timotheus wurde gewarnt, und Paulus ließ das nicht einfach so hinnehmen. Auch das 
ist etwas, was wir gern nicht gewusst hätten. Er sagt: „Ich habe diese Person/diese 
Leute dem Satan übergeben, damit sie lernen, nicht zu lästern.“ Ich denke, das 
bedeutet zumindest, dass er nicht mehr für sie betet. Wir wissen, dass Paulus für 
seine Anhänger gebetet hat. 
 
Er betete für die Gemeinden, und ich glaube, das war das Ende seiner Gebete für sie. 
Ich denke, dies markierte einen Wendepunkt in seinen Gebeten zu Gott. Gott, ich 
bitte dich, deinen Versucher, Satan, abzuwenden. Satan ist kein Rivale Gottes. Satan 
handelt nicht außerhalb von Gottes Herrschaft. Meistens, an den meisten Orten und 
auf die meisten Arten ist Satan von den meisten Menschen ferngehalten, doch selbst 
Christen können versucht werden. Wenn sie versucht werden, geschieht dies durch 
Satan, durch das Böse, nicht direkt durch Gott. Aber er hat einen Vermittler, und 
Versuchungen geschehen nicht ohne Gottes Aufsicht. 
 
Er sagt also, ich führe Hymenäus und Alexander dem prüfenden Wirken Gottes aus, 
damit sie lernen, den Mund zu halten. Wir wissen aus 1. Korinther 5, dass es dort 



18 

 

eine ähnliche Situation gibt, und Paulus sagt: „Ich habe dafür gebetet, dass dieser 
Mensch dem Satan übergeben werde zur Vernichtung seines Fleisches, damit sein 
Geist am Tag des Herrn gerettet werde.“ Es geht hier um Erlösung. Es geht nicht nur 
um Bestrafung; Gott hat Hoffnung für diese Männer. In der Zwischenzeit tun sie das 
Werk des Teufels, und Timotheus muss ihnen entgegentreten – um des Evangeliums 
willen, um seiner eigenen Seele willen und um der Gemeinde willen. 
 
Das war’s für Kapitel eins. Vielen Dank.  
 
Hier spricht Dr. Robert W. Yarbrough mit seiner Lehre zu den Pastoralbriefen, 
„Apostolische Unterweisung für Gemeindeleiter und ihre Mitarbeiter“. Zweite 
Sitzung: 1. Timotheus 1. 
 


