Dr. Robert Yarbrough, Pastoralbriefe, Sitzung 1,

Einflihrung
© 2024 Robert Yarbrough und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Robert W. Yarbrough mit seiner Lehre Uber die Pastoralbriefe,
Apostolische Unterweisung fiir pastorale Leiter und ihre Mitarbeiter. Sitzung 1,
Einfihrung.

Hallo, ich bin Robert Yarborough und unterrichte Neues Testament am Covenant
Theological Seminary in St. Louis, Missouri, Vereinigte Staaten von Amerika.

Ich unterrichte seit fast 40 Jahren und habe mich zudem intensiv in der Seelsorge
engagiert. Meine Lehrtatigkeit konzentrierte sich hauptsachlich auf die Vereinigten
Staaten, aber ich habe auch in Rumanien, Sudan, Stidsudan und Stidafrika
unterrichtet. Darliber hinaus habe ich Vortrage in Hongkong, Australien und Korea
gehalten.

Da wir heute, wenn wir in einem Land lehren, oft auch in anderen Landern prasent
sind und dank des Internets tGiberall miteinander verbunden sind, ist die Kirche
weltweit eins. Es ist daher wunderbar, hauptsachlich aus den Vereinigten Staaten mit
Ihnen zu kommunizieren, aber gleichzeitig zu wissen, dass die Kirche tberall auf der
Welt ist und das Wort Gottes gebraucht wird.

Wie Paulus in 2. Thessalonicher 3 schreibt, ist das Wort Gottes in Bewegung. Es wirkt,
und es ist wunderbar, es gemeinsam zu studieren. Wir werden gleich beten, aber ich
mochte kurz erlautern, welchen Teil der Bibel wir gerade betrachten.

In diesen Vorlesungen beschaftigen wir uns mit den Pastoralbriefen. Wir beginnen
mit dem ersten Timotheusbrief. Das ist die kanonische Reihenfolge.

Wir wissen nicht genau, ob der Titusbrief vor oder nach dem ersten Timotheusbrief
verfasst wurde, aber das ist letztendlich unerheblich. Fiir unsere Zwecke orientieren
wir uns an der kanonischen Reihenfolge. Ich habe diese Vorlesungsreihe , Die
Pastoralbriefe — Apostolische Unterweisung fiir Gemeindeleiter und ihre Mitarbeiter”
genannt.

(

Dies sind Briefe an zwei Manner, die in der frithen Kirche fihrende Positionen
innehatten; wir nennen sie Pastoren, obwohl sie auch Gemeindegriinder waren. Sie
waren Missionare und in manchen Traditionen Aufseher.

Im Englischen gibt es das Wort ,,Bischof”, das Manner bezeichnet, die die Arbeit
anderer Pastoren beaufsichtigen. Sie waren einfach Christen und Jinger. Somit
entsprachen sie im Grunde der Beschreibung fast jeder Art von Christ oder



christlicher Fihrungskraft. Wir nennen sie jedoch Pastoren, da der Titel dieser
Blicher oft ,Pastoralbriefe” lautet.

Und wir werden immer wieder sehen, dass die Tugenden, die von diesen Leitern
gefordert werden, die Dinge, zu deren Bestatigung sie angehalten werden, die Art
des Dienstes, zu dem sie berufen sind, nichts sind, was sie fliir normale Glaubige
fremd macht. Beispielsweise sind die Qualifikationen fir Pastoren in 1. Timotheus 3
und Titus 2 Eigenschaften, die fiir alle Glaubigen gelten sollten. Es ist also nicht so, als
waren diese Blicher esoterische Briefe, eine Art Sonderrat fiir nur einen Teil der
Kirche.

Es handelt sich hierbei um Ratschlage, die sowohl fiir Leiter als auch fir ihre
Gemeindemitglieder gelten. Deshalb nenne ich diese Vortrage ,Apostolische
Unterweisung fliir Gemeindeleiter und ihre Gemeindemitglieder”. Ich mochte
zunachst daran erinnern, dass wir beim Bibelstudium immer einen Teil der Bibel im
groReren Kontext betrachten.

Und ich habe im Laufe der Jahre festgestellt, dass es ein kleines Akronym gibt,
PMEEC, das ich hilfreich finde, um die Bibel zusammenzufassen. Ich habe dazu eine
Tabelle erstellt, und in dieser Tabelle werden wir sehen, dass die Bibel eine
bestimmte Substanz hat, und diese Substanz ist das Evangelium. Die Bibel spricht
viele Dinge an, und wir kdnnen viele Wahrheiten aus der Heiligen Schrift ableiten,
aber ich denke, der zentrale Fokus der Bibel ist die Erlosung.

Und es gibt ein Wort von Gott, das, was wir in der christlichen Tradition die gute
Nachricht nennen: Christus Jesus ist gestorben, auferstanden und aufgefahren und
tritt, wahrend ich hier spreche, zur Rechten Gottes ein. Er wird wiederkommen und
seine Herrschaft Gber die ganze Erde und den Himmel vollenden. Wenn wir die Bibel
betrachten, sehen wir, dass etwa 77 % aus dem Alten Testament bestehen. Dieses ist
an sich sehr wichtig und auch im Hinblick auf seine Bedeutung fir die Bibel
insgesamt, denn das Alte Testament bereitet das Evangelium vor. Daher kommt das
,P“im Akronym PMEEC.

Die vier Evangelien sind die Offenbarung der Guten Nachricht. Der verheilRene
Messias kam, lebte, lehrte, griindete eine Bewegung, starb fiir unsere Siinden, stand
von den Toten auf, fuhr zum Vater auf und offenbarte, begriindete und bestatigte
diese Gute Nachricht von Gottes Erlosung in einer Welt, die mit Adam und Eva in
Siinde gefallen war.

Dann kommt die Ausbreitung des Evangeliums. Das Evangelium fand seinen Weg.
Diese Bewegung fasste in der romischen Welt Ful}, und die Apostelgeschichte gibt
uns einen Einblick in diese Entwicklung tber einen Zeitraum von etwa 30 Jahren nach
Jesu Auferstehung. In Apostelgeschichte Kapitel 1 erscheint er seinen Jingern tber
einen Zeitraum von 40 Tagen. Etwa 30 Jahre spater, in Apostelgeschichte 28, sehen



wir Paulus in Rom in Ketten, wo er auf seinen Prozess wartet. Das war irgendwann in
den frihen 60er Jahren. In diesem Zeitraum von etwa 30 bis 32 Jahren breitete sich
die Kirche aus, und wir sehen, wie das Evangelium sich verbreitete und neue
Gemeinden gegrindet wurden.

Auch heute noch erleben wir diesen Prozess der Verbreitung des Wortes Gottes, der
Grindung von Gemeinden und des Strebens von Christen, Gott in ihrem Leben zu
verherrlichen und den Auftrag Jesu an die Gemeinde, Jliinger zu machen, zu erfillen.
Hatten wir nur die Evangelien in der Apostelgeschichte, stiinden wir vor der
schwierigen Frage: Was fangen wir mit dem an, was in der Apostelgeschichte
geschah, was sich in den Evangelien manifestierte und im Alten Testament
vorbereitet wurde?

Wie sieht das in der Praxis aus? Hier kommen die Briefe ins Spiel, die die Auslegung
des Evangeliums — oder, wie man manchmal sagt, die Explikation — darstellen. Wie
wird das Evangelium im Kontext der Apostelgeschichte an verschiedenen Orten
gelebt, sei es in Korinth, Ephesus oder in Gemeinden im heutigen Gebiet der Tilrkei?
Betrachtet man die Briefe als Ganzes, so zeigt sich, dass sie sich an Menschen aus
unterschiedlichsten geografischen Regionen und Kulturen richten. Die Briefe weisen
viele Besonderheiten auf, aber auch viele Gemeinsamkeiten und Konstanten.

Wir erhalten also eine Erklarung, wie das Evangelium gelebt wird, wie es sich im
Alltag darstellt, und insbesondere im Hinblick auf die Seelsorge, wie Pastoren auf
Chancen, Gefahren und Bedrohungen achten missen, wahrend sie das Erbe der
Apostelgeschichte, das die neutestamentlichen Briefe in ihrem jeweiligen Kontext
erlautern, umsetzen. Und die gute Nachricht obendrein: Das Gemeindeleben ist kein
endloser Trott.

Die Welt ist nicht nur ein fortwahrender Kreislauf aus Gliick und Leid, sondern
Christus wird wiederkommen, und die Offenbarung des Johannes spricht von Gottes
Sieg in der Welt durch Christus und durch das Reich Gottes, das Christus gegriindet
und gefdrdert hat, sowie durch die Kirche und durch die Heiligen, die Mitglieder der
Kirche sind.

Hier haben Sie also die gesamte Bibel, und 1. Timotheus, 2. Timotheus und Titus
gehoren zu den Briefen, die eine Auslegung oder ein Ausspruch aus den Spriichen
Salomos sind, Spriiche 30,5: ,Jedes Wort Gottes ist makellos. Er ist ein Schild fur alle,
die bei ihm Zuflucht suchen.”

In diesem Sinne wollen wir innehalten und beten. Himmlischer Vater, wir danken dir
flr Christus. Wir danken dir fir die gute Nachricht des Evangeliums in einer Welt, in
der es so viele schlechte Nachrichten gibt. Wir danken dir, dass dein Wort fehlerlos
und makellos ist. Durch dein Wort bist du ein Schild fir dein Volk, bei dem wir
Zuflucht suchen. Wir bitten dich, uns davor zu bewahren, die Zeit anderer mit diesen



Vortragen zu vergeuden, sondern uns zu helfen, die Zeit sinnvoll zu nutzen und dein
Wort wirksam werden zu lassen —im Dienst, im Leben aller, die diese Vortrage
horen. Wir bitten dich, uns zu helfen, das Gesagte zu verinnerlichen und es durch die
Kraft deines Heiligen Geistes in deiner Welt zu deiner Ehre zu leben. Wir beten im
Namen Jesu. Amen.

Betrachten wir also einige einleitende Punkte zu 1 Timotheus.

In unserer modernen Welt missen wir einiges tUber den Verfasser des 1. und 2.
Timotheusbriefes sowie des Titusbriefes sagen. In der Ubersicht auf dem Bildschirm
ist ersichtlich, dass es sich um Paulus handelt. In der heutigen Zeit gibt es viele
Einwande gegen die paulinische Autorschaft , und es wurden ganze Blicher daruiber
geschrieben.

Ich werde nicht viel Zeit darauf verwenden, aber ich muss Sie tGber den aktuellen
Stand der Dinge informieren, damit Sie nicht enttauscht sind, falls Sie diese
Vorlesungen horen und weiter tGber die Pastoralbriefe lesen und dabei auf die
Theorie stolRen, dass Paulus sie nicht verfasst hat, weil ich Sie darauf nicht
vorbereitet habe. Um 1805 herum stellte in Deutschland erstmals ein Kirchenflihrer
die Autorschaft der Pastoralbriefe durch Paulus ernsthaft in Frage. Und nur der
Vollstandigkeit halber: Sein Name war Friedrich Schleiermacher.

Ihm folgten viele andere deutsche Gelehrte, darunter F. C. Bauer und H. J.
Holtzmann. Mitte des 19. Jahrhunderts etablierte sich jedoch an einigen deutschen
Universitaten die Theorie, dass sich der Schreibstil der Pastoralbriefe von dem der
Ubrigen Paulusbriefe unterscheide und er sie daher nicht verfasst habe. Zudem
wurde angemerkt, dass der Ort, an dem diese Briefe geschrieben worden sein
konnten, aus der Apostelgeschichte nicht ersichtlich sei.

Es gibt keinen eindeutigen sozialen oder historischen Kontext oder Ort flr diese
Briefe. Daher hielten sie es flir berechtigt, an der Urheberschaft von Paulus zu
zweifeln. Und so fanden sie beim Lesen der Pastoralbriefe — um es mit dem alten
lateinischen Ausdruck zu sagen — Wege, sie zu spalten und zu beherrschen.

Teile und herrsche. Man kann bestimmte Aussagen oder Themen der Pastoralbriefe
herausgreifen und sagen: , Das passt nicht wirklich zu Romer oder Philipper.“ Indem
man die Pastoralbriefe von den anderen Briefen des Paulus isolierte, entstand der
Eindruck, dass einige Inhalte der Pastoralbriefe nicht mit dem lGbereinstimmten, was
Paulus in anderen Briefen gesagt hatte.

Jemand anderes muss diese Briefe also geschrieben haben. Das ist heute die
vorherrschende Theorie in der westlichen Wissenschaft. An westlichen Universitaten
und vielen westlichen theologischen Seminaren wird gelehrt, dass Paulus die
Pastoralbriefe nicht verfasst hat.



Wenn Sie eine gute Zusammenfassung der Entwicklung dieser Ideen und eine
fundierte Kritik daran wiinschen, empfehle ich Ihnen den Kommentar von Luke
Timothy Johnson in der Reihe ,,Anchor Bible Commentary“. In seiner etwa 100-
seitigen Einleitung, von der 10 bis 20 Seiten der Entstehung der These gewidmet
sind, Paulus habe den ersten und zweiten Timotheusbrief nicht verfasst, Gibt er eine
ausfihrliche und, wie ich finde, sehr gute Kritik.

Meine Kritik wird deutlich kirzer ausfallen. Fir die These, dass Paulus die Briefe
verfasst hat, spricht zunachst ein historisches Argument: die Briefe selbst. Das erste
Wort aller drei Pastoralbriefe lautet im Griechischen ,,Paulus”.

Man muss kein Griechisch konnen, um Paulos zu Ubersetzen; das bedeutet Paulus.
Und wenn wir historische Dokumente lesen, nehmen wir sie zunachst einmal fur
bare Miinze, es sei denn, es gibt liberzeugende Griinde fiir die Annahme, dass dieses
Dokument gefalscht ist. Ich glaube nicht, dass es einen solchen lGberzeugenden
Grund gibt, daher gehen wir zunachst davon aus, dass Paulus es verfasst hat, und das
spricht dafiir, dass er es geschrieben hat.

Sein Name steht darauf, besonders wenn man zum 2. Timotheusbrief kommt, gibt es
viele biographische und autobiographische Details, die wenig Sinn ergeben, wenn
Paulus ihn nicht geschrieben hat und wenn Timotheus nicht die Person ist, als die ihn
der 1. und 2. Timotheus darstellen.

Zweitens gibt es das Argument der Ecclesia, wobei Ecclesia hier mit der Kirche zu tun
hat. Es herrscht ein Konsens unter christlichen Autoren des spaten 1. Jahrhunderts,
in dem wir erste Anzeichen der Pastoralbriefe finden, die von Autoren wie Clemens,
Ignatius oder Polykarp zitiert werden.

Es herrscht Einigkeit darliber, dass Paulus diese Texte verfasst hat. In den ersten vier
oder funf Jahrhunderten der Kirche, mindestens bis zu Johannes Chrysostomus im 5.
Jahrhundert, handelte es sich um griechischsprachige Menschen, die sich nicht
fragten, wie diese Texte Paulus zugeschrieben werden konnten, da sie ja
offensichtlich nicht von ihm stammten. Sie hielten es nicht fiir ausgeschlossen, dass
Paulus sie geschrieben hatte. Tatsachlich stellten sie nie die Frage: Hat Paulus diese
Texte verfasst? Wenn nun tber 1800 Jahre hinweg Einigkeit in der Kirche lGber die
Autorschaft eines Buches herrscht und plétzlich die Theorie auftaucht, er kdnne sie
nicht geschrieben haben, dann brauchen wir meiner Meinung nach sehr stichhaltige
Argumente, um zu erklaren, warum dies allen bis zum Auftreten Friedrich
Schleiermachers entgangen ist.

Aus diesem Grund neige ich eher dazu, mich den ersten 1800 Jahren anzuschliel3en,
in denen diese Blicher gelesen und Paulus als ihre Autoren angesehen wurden, als
dem Konsens an der deutschen Universitat, der sich im Ubrigen als sehr negativ und



destruktiv flr das Weltchristentum erwiesen hat, da er einen skeptischen Zugang zur
Bibel bietet. Es handelt sich um eine skeptische Hermeneutik, die man historisch-
kritisch nennt.

Und obwohl unter historisch-kritischer Betrachtung viel Gutes und Wahres liber die
Bibel gesagt und viel Arbeit in die Bedeutung von Woértern und Blichern investiert
wurde, sieht man, dass die Kirche im Westen immer kleiner geworden ist. Je weniger
Menschen an die Wahrheit der Bibel glauben, desto mehr Pastoren reduzieren ihre
Mitgliederzahlen, denn wenn sie nicht wahr ist, warum sollten wir unser Leben ihr
widmen? Wenn Paulus dies nicht geschrieben hat, ist das nicht verdachtig? Ist es
nicht unehrlich? Und wie viel mehr in der Bibel sollten wir vielleicht als unwahr in
Betracht ziehen? Dies ist besonders wichtig in den groRBen Teilen der Welt, die vom
Islam beeinflusst sind, denn der Islam ist sich sicher, dass der Koran wahr ist, und
islamische Gelehrte argumentieren, oft unter Berufung auf Leute wie
Schleiermacher, Holtzmann oder Bauer, dass sie der Bibel gegeniiber skeptisch sind,
basierend auf dem, was ich liberale oder historisch-kritische westliche Wissenschaft
nennen wiirde.

Ich neige daher nicht dazu, mich in dieser Frage dem historisch-kritischen, dem
skeptischen Ansatz anzuschlielRen. Erstens, weil ich keine Grundlage dafiir sehe, und
zweitens, weil die Folgen fir die Kirche sehr negativ waren. Hinzu kommt nun auch
eine distere, doktrindre Auseinandersetzung.

Aus skeptischer Sicht sieht man Unterschiede zwischen den Pastoralbriefen und den
Ubrigen Paulusbriefen sowie zwischen den Pastoralbriefen und der
Apostelgeschichte. Ich denke jedoch, dass zwischen der Apostelgeschichte und den
Pastoralbriefen viel Ubereinstimmung besteht. Und ich denke, es gibt auch viel
Ubereinstimmung zwischen den Pastoralbriefen und den tbrigen Paulusbriefen.

Aufgrund ihrer Lehre kann ich mit Fug und Recht behaupten: Derselbe Autor, der den
Romerbrief, den Kolosserbrief und den Philemonbrief verfasst hat, schrieb auch den
ersten und zweiten Timotheusbrief sowie den Titusbrief. Hinzu kommt das
bibliologische Argument, also die Lehre von der Bibel bzw. der Heiligen Schrift. Und
ich bekraftige, dass die gesamte Heilige Schrift wahr ist.

Und wir kénnen auf Jesaja 55 zuriickkommen, wo es heiRt, dass Gottes Wort das
bewirkt, wozu er es aussendet. Und wir konnen 2. Timotheus 3,16 zitieren, wo es
heit, dass die ganze Schrift von Gott eingegeben ist. Sie ist von Gott gegeben.

Und Paulus sagt im Titusbrief: Gott lligt nicht. Auch der Hebraerbriefschreiber sagt,
Gott ligt nicht. Wir brauchen eigentlich keine explizite Aussage in der Bibel, denn
Gottes Wahrhaftigkeit ist in allem, was die Heilige Schrift bekraftigt, ganz klar
verankert.



Gott ist treu. Gott irrtumslos. Gott ist heilig.

Gott ist vollkommen. Gewiss ist alles, was er sagt, wahr. Doch es gibt auch Verse, die
die Beziehung zwischen einem wahren, heiligen, gerechten, vollkommenen und
wahrhaftigen Gott und den Worten, die er seinen Propheten, Aposteln und Jesus
gegeben hat, bekraftigen. Diese Worte sollen zur Errettung und zur Erleuchtung
derer aufgezeichnet werden, die durch Gottes Wort gerettet werden miissen.

Im Englischen gibt es das Wort ,Inerrancy”, und ich verwende gerne ,Inerrancy”.
Andere bevorzugen den Begriff ,Infallible”. Die beiden Worter sind fast synonym, je
nachdem, welches man bevorzugt.

Wir lernen in der Bibel und in der christlichen Tradition, die Bibel hoch zu achten.
Und auf der Grundlage dieser hohen Achtung vor der Bibel haben wir meiner
Meinung nach ein viertes Argument dafiir, dass Paulus die Pastoralbriefe verfasst
hat. Das ist alles, was ich dazu formell sagen mochte.

Ich werde das Thema im Laufe unserer Betrachtung der Pastoralbriefe vielleicht hier
und da noch einmal ansprechen. Wann wurden die Pastoralbriefe verfasst? Ich
denke, wir kdnnen nur mit Sicherheit sagen, dass sie irgendwann in Paulus’ spateren
Lebensjahren entstanden sind. Sie scheinen aus einer Zeit zu stammen, entweder aus
der Zeit der Apostelgeschichte, als Paulus in verschiedene Stadte reiste und sich
einige Jahre in Ephesus und ein oder zwei Jahre in Korinth aufhielt, oder als er nach
Mazedonien reiste und Titus und Timotheus irgendwo zuricklieR.

Manche argumentieren, dass sich die Pastoralbriefe, also 1. Timotheus und Titus, in
die Aktivitaten des Paulus in der Apostelgeschichte einordnen lassen. Und ich kann
das nicht widerlegen. Es lasst sich zwar nicht hundertprozentig beweisen, aber es ist
moglich, dass Paulus sie zwischen 55 und 60 n. Chr. verfasst hat, einem Zeitraum, der
noch von der Apostelgeschichte abgedeckt wird.

Andere vertreten die Ansicht, Paulus habe die Pastoralbriefe nach dem Ende der
Apostelgeschichte verfasst. Nach seiner Freilassung in Rom (Apg 28) reise er
demnach mehrere Jahre und schreibe in dieser Zeit an Timotheus und Titus. Dies ist
wohl die dlteste und verbreitetste Auffassung in der Kirche: Nach seiner Freilassung
in Apg 28 verfasste Paulus den ersten und zweiten Timotheusbrief. Anschliefend
werde er erneut verhaftet und ein zweites Mal in Rom inhaftiert, wo er den
Martyrertod erleide. Unmittelbar vor seinem Martyrium schreibe er den zweiten
Timotheusbrief.

Das sind also die ungefahren Daten, anhand derer wir 1. und 2. Timotheus sowie
Titus finden. Warum schreibt er 1. Timotheus? Diese Frage werde ich spater fir 2.
Timotheus und Titus stellen, wenn wir zu ihnen kommen. Nun, in 1. Timotheus 1,3
heit es: ,Wie ich dich schon bei meiner Reise nach Mazedonien gebeten habe, bleib



in Ephesus, damit du einigen Leuten gebietest, keine falschen Lehren mehr zu
verbreiten.”

Und er fahrt fort — und ich werde in diesen Vorlesungen die NIV verwenden —, dass er
Timotheus ermahnen will, seelsorgerische Schwierigkeiten zu tGberstehen. Es gab
aber nicht nur Schwierigkeiten, sondern auch Chancen.

Ich glaube aber, dass der erste Timotheusbrief die Belastungen hervorhebt, denen
Timotheus ausgesetzt war. Er mdchte, dass Timotheus die Gegenwart des
Evangeliums dort bewahrt und ausbreitet, denn das entspricht dem Wesen der
Herrschaft Christi. So wie die Stinde darauf abzielt, sich auszubreiten und zu
zerstoren, so zielt die Herrschaft Christi darauf ab, sich auszubreiten, zu erldsen, zu
vervollkommnen, zu verbessern und Gott zu verherrlichen.

Das ist also der Anlass. Es geht ganz klar darum, wie Timotheus die Schwierigkeiten
Ubersteht. Und da wohl jeder, der es mit dem Evangelium ernst genug meint, sich
einen Vortrag Uber den 1. Timotheusbrief anzusehen — wenn man es also wirklich
ernst meint —, wahrscheinlich selbst mit Schwierigkeiten zu kampfen hat.

Denn ein ernsthafter Christ zu sein, bringt immer Schwierigkeiten mit sich. Deshalb
wird uns dieses Buch besonders ansprechen, weil wir oft genau nachvollziehen
kénnen, wie Timotheus sich fiihlt und warum dieses Konzil so wichtig ist. Eine vierte
Uberlegung vorab: Ich zihle gern Woérter.

Wir verfligen nun Gber Software, mit der wir problemlos komplexe Suchvorgange
durchfliihren konnen. Daher habe ich eine Tabelle mit den wichtigsten Woértern
erstellt — nicht mit Artikeln wie ,, der” oder ,,ein“ und nicht mit Konjunktionen wie
Lund”, ,also” oder ,,aber”, sondern mit den wichtigsten Wortern, typischerweise
Substantiven oder Verben.

Und ich denke dabei, dass Haufigkeit auf einen Fokus hindeutet. Je haufiger ein Autor
ein Prinzip anspricht, desto wahrscheinlicher ist es, dass dies der Schwerpunkt des
Dokuments ist. Ich sage das, weil sich Autoren in der Literatur oft auf
Hintergrundinformationen konzentrieren.

Und woruber die Autoren am meisten sprechen, wird kaum thematisiert. In allen
neutestamentlichen Briefen, insbesondere aber bei Paulus, findet man, dass das,
worlber Paulus am meisten spricht — Entschuldigung, worliber er am meisten spricht
—, nicht das soziale Umfeld ist, nicht der Grund fiir sein Schreiben und auch nicht ein
Konflikt zwischen verschiedenen Parteien. Er spricht nicht tiber Soziologie, sondern
Uber Gott.

Wenn Sie sich die Tabelle ansehen — ich habe die Worter fiir ,,Gott” gelb markiert —,
sehen Sie, dass ,,Gott” 22 Mal vorkommt. ,Christus” und , Jesus” folgen an vierter



und finfter Stelle der Haufigkeitsskala und werden meist zusammen genannt. An 15.
Stelle wird ,Herr” sechsmal erwahnt.

Zahlt man das zusammen, kommt man auf fast 40 oder genau 40 Vorkommen des
Wortes ,Gott”. Und es ist nicht so, dass Timotheus etwas tUber Gott oder Jesus lernen
musste. Er braucht in diesen Dingen keine Belehrung.

Paulus mochte Timotheus in all seinen Schwierigkeiten helfen, und er wird sich
immer wieder an Gott oder Jesus Christus wenden. Denn er ist derjenige, auf den wir
blicken. Er ist derjenige, flir den Timotheus arbeitet.

Er ist es, der Giber Timothys Erfolg oder Misserfolg entscheidet. Und das wird durch
Glauben geschehen. Glaube ist es, was Timothy braucht.

Er muss Gott vertrauen. Und das ist das zweithaufigste Wort. Und dieser Glaube
auRert sich oft in Taten, die Gott vorschreibt, zu denen das Evangelium aufruft.

Und oft werden diese Werke genannt, und es sind gute Werke. Paulus spricht noch
von vielen anderen guten Dingen. Er verwendet das Wort ,gut”, ,schon” oder ,edel”
16 Mal in den Pastoralbriefen.

Und dann sieht man, dass Nummer sechs Treue bedeutet. Sieben und acht, Mann
oder Person und Frau oder Ehefrau. Und dann Nummer 17, flinfmal erwahnt er
Mann oder Ehemann.

Die Seelsorgerinnen und Seelsorger konzentrieren sich sowohl auf die Menschen als
auch auf Gott. Das spiegelt sich auch in ihrer Haufigkeitsliste wider. Und dann haben
wir Nummer neun, die Lehre, die Didascalia.

Wir werden immer wieder sehen, dass die Rolle des Pastors nicht allein, sondern im
Wesentlichen durch Lehre erfillt wird. Pastoren sind Lehrer. Denken Sie daran, dass
das Wort ,,Pastor” im Englischen und Lateinischen mit dem Wort ,,Schafer” verwandt
ist.

Ein Pastor ist ein Hirte. Ein Pastor ist kein Blirokrat. Ein Pastor ist kein Herrscher,
obwohl er Fihrungsaufgaben wahrnimmt.

Ein Pastor ist aber jemand, der eine Gemeinde hiitet. Und in unserer Tradition gibt es
jemanden, der der gute Hirte genannt wird. Sein Name ist Jesus.

Wenn man sich die Evangelien ansieht, bestand Jesu Haupttatigkeit im Lehren. Er
erlieR keine Gesetze. Er verhaftete keine Menschen.



10

Er hetzte nicht auf. Er unterwies die Menschen. Und man kann das Wort
,Unterweisung” verwenden, um den Hauptaspekt von Jesu Dienst an den Menschen
wahrend seines irdischen Wirkens zusammenzufassen.

Er wies sie an. Und im Englischen, das ist eher ein formeller Ausdruck, sprechen wir
oft von Unterhirten. Es gibt den Oberhirten, dann die Unterhirten und schlieBlich die
Pastoren.

Und Pastoren lehren. Deshalb spielt dieses Wort in den Pastoralschriften eine so

wichtige Rolle. Was lehren sie also, und welche Wirkung soll das haben? Und nun
kommen wir zu einem ganz besonderen Wort, Eusebia, das wir mit Gottesfurcht

Ubersetzen kénnen.

Und es kommt in den anderen Briefen des Paulus nicht vor. Niemand kann wirklich
erklaren, warum es in den anderen Briefen des Paulus nicht vorkommt, aber ich kann
sagen, dass man bei genauerer Betrachtung der Literatur feststellen wird, dass jeder
Paulusbrief Worter enthalt, die in keinem anderen Brief vorkommen. Und ich denke,
das deutet darauf hin, dass er ein intelligenter Mann mit einem groRen Wortschatz
war.

Und in manchen Briefen verwendete er bestimmte Worter. In anderen Briefen
verwendete er andere Worter. Es gibt viele Paulusbriefe, in denen das Wort Kreuz
nicht vorkommt, aber das bedeutet nicht, dass er nicht mehr an das Kreuz glaubte
oder dass jemand anderes diese Briefe geschrieben hat.

Es liegt einfach daran, dass verschiedene Briefe unterschiedliche Ausdriicke
erfordern. In den Hirtenbriefen ist er sehr darauf bedacht, dass die Menschen eine
gewisse Frommigkeit und Integritat ausstrahlen. Und wir kénnten sogar das Wort
Heiligkeit in Bezug auf ihr Verhalten verwenden.

also haufig im 1. Timotheusbrief vor, und wir werden es im Verlauf der Lektiire
immer wieder sehen. Dann folgt das Wort Logos, das sich oft auf die christliche
Botschaft bezieht. Nicht immer, aber oft.

Witwen spielen in Kapitel funf eine wichtige Rolle. Es ist ein groRartiges Kapitel.
Danach folgen Wahrheit, Arbeit und Liebe.

Das gehort zum christlichen Alltagswortschatz, zur alltaglichen Seelsorge und zum
alltaglichen Gemeindeleben. Man wiinscht sich, dass die Dinge wahr sind. Man
mochte nicht, dass Unwahrheiten und Liigen liberall kursieren.

Du willst, dass es Arbeit flir den Herrn gibt. Das heiRRt ergon, Arbeit. Und dass sie alles
durchdringt.



11

Und Paulus sagt, er wird es im ersten Kapitel sagen, dass das ganze Ziel seiner
Botschaft an Timotheus die Agape ist. Es geht um Liebe. Wie Johannes sagt: Gott ist
Liebe.

Und alles, was das Evangelium in den Menschen bewirkt und was die Gnade Gottes
durch das Evangelium in die Menschen hineinbringt, lasst sich letztlich unter dem
Begriff der Liebe zusammenfassen. Und weil dies so selbstverstandlich ist, und weil
es sich hier nicht um einen formalen neuen christlichen Lehrplan handelt, spricht er
nicht oft Gber Liebe. Doch die Stellen, die er anspricht, erinnern uns daran, wie
grundlegend sie fiir die Wirkung ist, die die Verinnerlichung des Evangeliums auf
jemanden wie Paulus oder Timotheus hat.

Warum gaben sie ihr Leben im Dienst von Menschen, die nicht einmal ihrer eigenen
Ethnie angehorten? Paulus und Timotheus waren beide Juden und wirkten in einem
nichtjidischen Umfeld. Warum taten sie das? Vor allem, weil die rcmische Welt zu
etwa 90 % nichtjlidisch und nur zu etwa 8 bis 10 % jldisch war und Juden im
Romischen Reich verachtet wurden. Und sie waren in einem nichtjidischen Umfeld
unterwegs, kimmerten sich um andere, verkiindeten das Evangelium und gerieten
dabei oft in Gefahr, insbesondere durch die Mehrheitsbevilkerung, aber auch durch
die Minderheit, weil ihre jidischen Glaubensgenossen ihre Lehre Uber Jesus oft nicht
akzeptierten.

Warum haben sie das alles ertragen? Und eine der Antworten ist: Liebe. Aus
demselben Grund, aus dem Gott eine Welt ertragt, die sich grofStenteils gegen ihn
auflehnt. Denn so sehr hat Gott die Welt geliebt.

Timotheus spiegelt also jene grundlegende Eigenschaft Gottes wider, die das
Evangelium Paulus bei seiner Bekehrung eingepflanzt hat, die Paulus durch seinen
Dienst offenbarte und die er auch weiterhin offenbart, wahrend er diesen Brief
schreibt. Wir miissen ein paar Worte Uber die Stadt Ephesus verlieren. Wir wissen
nicht genau, wann Timotheus diesen Brief in Ephesus empfing, aber wir kdnnen in
der Apostelgeschichte nachlesen, dass es dort eine jidische Synagoge gab, und
wahrscheinlich gab es sogar mehrere.

Ephesus war eine sehr grofSe Stadt. Dort befand sich auch der Tempel der Artemis
(auch Diana genannt), eines der sieben Weltwunder der Antike. Ich nenne Ephesus
das Disneyland des ROmischen Reiches.

Die Menschen reisten dorthin, weil es der Sitz dieses prachtigen Tempels war, aber
auch ein Zentrum fir Magie und okkulte Praktiken — darauf komme ich spater zurtick.
Apollos lehrt am Ende von Apostelgeschichte 18, Kapitel 18, iber Christus, den
Messias, durch Johannes den Taufer, und ich muss diese Verse lesen.
Apostelgeschichte 18, Verse 24 bis 26.



12

Es ist heute sehr schwiil hier, deshalb kleben die Seiten zusammen. Dies ist
Apostelgeschichte 18,24. Ein Jude namens Apollos, der aus Alexandria in Agypten
stammte, kam nach Ephesus.

Er war ein gelehrter Mann mit profunden Schriftkenntnissen. Er war im Glauben
unterwiesen worden und sprach mit grofSem Eifer und lehrte prazise lGber Jesus,
obwohl er nur die Taufe des Johannes kannte. Er begann, in der Synagoge mutig zu
predigen.

Als Priscilla und Aquila ihn horten, luden sie ihn zu sich ein und erklarten ihm den
Weg Gottes genauer. Danach reiste er weiter, entweder nach Achaia oder nach
Korinth, bevor Paulus schlieBlich nach Ephesus kam. Mehr dazu kannst du in der
Apostelgeschichte, Kapitel 19, nachlesen.

Tatsachlich findet sich der beste Kommentar zu Ephesus in Kapitel 19 der
Apostelgeschichte. Wenn Sie den Epheserbrief oder den 1. Timotheusbrief lesen,
sollten Sie sich besonders mit Apostelgeschichte, Kapitel 19, auseinandersetzen. Dort
erfahren wir, wie der Heilige Geist kam und wie die kleine Hausgruppe, die Apollos
durch seine Lehre gegriindet hatte, neues Leben erfuhr. Als Paulus kam —und ich
mochte hier nur ein paar Verse aus Apostelgeschichte, Kapitel 19, ab Vers 2, vorlesen
—, fragte er sie: ,Habt ihr den Heiligen Geist empfangen, als ihr glaubig wurdet?“ Sie
antworteten: ,,Nein, wir haben noch nie davon gehort, dass es einen Heiligen Geist
gibt.”

»Also fragte Paulus: ,Welche Taufe habt ihr denn empfangen?,Die Taufe des
Johannes’, antworteten sie. Paulus erklarte, dass die Taufe des Johannes eine Taufe
der Bulie gewesen sei. Er habe den Menschen gesagt, sie sollten an den glauben, der
nach ihm kommen wirde, also an Jesus.”

Als sie das horten, lieRen sie sich im Namen des Herrn Jesus taufen. Paulus legte
ihnen die Hande auf, und der Heilige Geist kam auf sie, und sie redeten in Zungen
und weissagten. Es waren insgesamt etwa zwolf Manner.

Und diese Zahl 12 ist vermutlich kein Zufall, sondern steht wohl in Verbindung mit
den zwolf Aposteln. Was hier in Ephesus geschah, bestatigt, was Paulus und Gott in
Jerusalem in der Apostelgeschichte 2 beschrieben haben: Er sandte seinen Heiligen
Geist. Und viele der jadischen Glaubigen dachten wohl: ,Das ist Jerusalem, das ist
der Ort, wo Gottes Heiliger Geist wirkt.”

Und es ware verlockend gewesen zu glauben, dass dies der einzige Ort sei, an dem
die Kirche wirklich Kirche sein kdnne. Doch in der Apostelgeschichte, Kapitel 8, wird
durch Philippus dieselbe Manifestation des Heiligen Geistes unter den Glaubigen an
Jesus in Samaria beschrieben. Samaria war wohl kein Ort, den viele Juden oder friihe



13

judische Glaubige fir ein Zentrum der Gegenwart des Heiligen Geistes gehalten
hatten.

Sie hatten den Heiligen Geist mit der heiligen Stadt in Verbindung gebracht. Doch in
der Apostelgeschichte 8 sehen wir, wie Gott die Gegenwart seines Heiligen Geistes
durch das Evangelium in Samaria offenbart. Und in den Kapiteln 10 und 11 sehen wir,
wie er die Gegenwart des Heiligen Geistes durch Kornelius in Joppe, einem Gebiet,
das ausschlieBlich von Heiden bewohnt war, offenbart.

Und so sehen wir zum vierten Mal in der Apostelgeschichte diese Manifestationen
des Heiligen Geistes. Das bestatigt zwei Dinge. Erstens den Dienst des Paulus, der
bereits seit Jahrzehnten andauerte.

Soweit wir wissen, ist dies das erste Mal, dass sich der Heilige Geist durch Paulus
manifestiert hat. Und ich halte es fir bedeutsam, dass dies in Ephesus geschah, da
Ephesus als Hochburg des Damonenreichs gilt. Ich denke, es war sehr passend, dass
es dort zu dieser erneuten Manifestation des Heiligen Geistes kam.

Etwa 25 Jahre nach Pfingsten gab es eine neue Manifestation des Heiligen Geistes,
die sowohl den Heiden als auch den Juden in Ephesus die Gewissheit gab, dass
derselbe Gott, dieselben Wirkungen und dasselbe Evangelium, die diese Bewegung in
Jerusalem zu Pfingsten ausgeldst hatten, auch in Ephesus wirkten. Ich habe bereits
mehrmals das Damonische und Okkulte erwahnt. Okkultismus bedeutet schlichtweg
die verborgenen Kiinste, die schwarze Magie.

Ephesus war das Zentrum dieser Glaubensvorstellungen und Praktiken. In der
Apostelgeschichte 19, ab Vers 13, wird uns in Erinnerung gerufen, dass zur Zeit von
Paulus’ Wirken Juden umherzogen und bdse Geister austrieben. Jidische Exorzisten
versuchten, den Namen des Herrn Jesus Uber die Besessenen anzurufen.

Und sie sagten: ,Im Namen Jesu, den Paulus predigt, befehle ich euch,
herauszukommen!“ Es handelte sich um sieben Sohne des Skevas, eines jldischen
Hohepriesters. In den Versen 15 und 16 kann man lesen, wie Satan es offensichtlich
satt hatte, sich von diesen Scharlatanen herumschubsen zu lassen.

Und so erflillte er diesen einen Mann mit einem bosen Geist, der die sieben Briider
Uberwaltigte und sie so schwer verpriigelte, dass sie nackt und blutend aus dem Haus
flohen. Hier wirkte also gewaltige Magie. Und diese Geschichte verbreitete sich, und
es heildt, als die Juden und Griechen in Ephesus davon erfuhren, seien sie alle von
Furcht ergriffen worden.

Und der Name des Herrn Jesus wurde hoch geehrt. Man missbraucht diesen Namen
nicht. Sonst kdnnte einem etwas Schlimmes zustoRen.



14

Und dann heil3t es weiter, dass viele derer, die daran glaubten, nun kamen und offen
gestanden, was sie getan hatten, denn viele Menschen waren in diese magischen
Kinste verwickelt. Es war Teil der Kultur. Genau wie dort, wo ich gerade lebe, in den
Vereinigten Staaten, sind immer mehr Menschen am Gliicksspiel beteiligt.

Glicksspiel ist kein verantwortungsvoller Umgang mit dem Geld, das Gott seinem
Volk zur Unterstlitzung und seines Werkes in der Welt anvertraut. Doch es ist eine
Sucht, und viele verheimlichen sie. Oder sie nehmen Drogen und wissen, dass sie es
eigentlich nicht tun sollten, also verheimlichen sie es.

Aber es ist Teil der Kultur. Und diese Kultur findet sich oft auch in der Kirche wieder,
wo sie nichts zu suchen hat. Genau das war in Ephesus der Fall.

Manche Menschen waren in ddmonische und okkulte Praktiken verwickelt. In der
Apostelgeschichte 19,19 heildt es, dass einige Zauberer ihre Schriftrollen
zusammenbrachten und 6ffentlich verbrannten. Der Wert der Schriftrollen belief sich
auf insgesamt 50.000 Drachmen.

Das ist ein Vermogen. So verbreitete sich das Wort des Herrn weit und gewann an
Kraft. Ich erinnere mich an Paulus' Worte an die Epheser: ,,Denn unser Kampf richtet
sich nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die Machte und Gewalten, gegen
die Herrscher dieser finsteren Welt, gegen die bésen Geister in der Himmelswelt.”

Er schrieb dies an die Epheser, weil er in Ephesus gelebt und diese Dinge selbst
beobachtet hatte. Er wusste, dass die Epheser die Waffenriistung Gottes anlegen
mussten, da es in der Welt viele dunkle und machtige Krafte gab, die gegen Gottes
Werk und gegen Gottes Volk kampften. Ich werde hier nicht weiter auf den Rest von
Apostelgeschichte 19 eingehen, aber ein groller Teil davon ist dem gewidmet, was
die NIV in ihrer Uberschrift als Aufruhr bezeichnet, also dem Aufruhr in Ephesus. Als
das Evangelium in der Bevolkerung Anklang fand, horten die Menschen, die die
Gotter durch den Kauf silberner Gotzenbilder verehrt hatten, damit auf, diese Gotzen
zu kaufen, weil sie Christen geworden waren und wussten, dass Gotzendienst eine
Sunde ist.

,,Du sollst keine anderen Gotter neben mir haben” stand in der frithen christlichen
Bibel. Es ist das erste Gebot. Die Silberschmiede, die die G6tzenbilder herstellten,
waren deshalb sehr aufgebracht, weil sie Verluste erlitten. Daraufhin entfachten sie
einen Aufruhr und einen Aufstand, bei dem einige Christen geschlagen wurden und
SO weiter.

Die wichtigste Erkenntnis ist jedoch, dass es in der Gemeinde von Ephesus nicht nur
judischen Widerstand gegen Christus und das Evangelium gab, sondern auch
heidnischen, politischen und wirtschaftlichen. Die Gesellschaft war generell sehr



15

beunruhigt Gber diese gegenkulturellen Menschen. Und Gott freut sich, gerade in
schwierigen Bereichen Grol3es zu bewirken.

Tertullians berlihmter Ausspruch lautet: ,,Das Blut der Martyrer ist der Same der
Kirche.” Und Gott sei Dank flihrt Widerstand gegen das Evangelium nicht immer zum
Martyrium, doch in der Geschichte der Kirche war dies oft der Fall. Noch nie in der
Geschichte der Kirche starben taglich so viele Menschen fiir ihr christliches
Bekenntnis.

Das Zentrum fiir das Studium des globalen Christentums am Gordon-Conwell-
Seminar schatzt, dass in den ersten Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts und
hochgerechnet auf die Mitte des 20. Jahrhunderts jahrlich etwa 90.000 Christen
aufgrund von Verfolgung starben. Das entspricht 247 pro Tag. An manchen Tagen
sind es weniger, an manchen mehr, aber es vergeht wohl kein Tag, an dem in Nigeria,
China, Agypten oder anderswo nicht Christen aufgrund ihres christlichen Glaubens
getotet werden.

Die jingere Geschichte zeigt, dass Gott, je haufiger dies geschieht — so tragisch es
auch ist und so sehr wir es beklagen und so sehr sich wohl heute niemand freiwillig
fur ein christliches Bekenntnis hinrichten lassen wiirde —, seinem Volk dennoch
zahlenmaRBiges und tiefgreifendes Wachstum schenkt, wenn Satan so Gibermachtig
wird, dass er beginnt, Gottes Volk zu vernichten. Gott wehrt sich, und Gott wehrte
sich bereits in Ephesus. Ich glaube, diese Spannung ist der Grund, warum Timotheus
so viele Schwierigkeiten durchstehen muss, denn es ist ein wiederkehrendes
Phanomen in der Kirchengeschichte, dass die Machte der Finsternis versuchen, die
Oberhand zu gewinnen, und Gott die Armel hochkrempelt und sagt: ,,Das wird hier
nicht geschehen.”

Doch dann ruft er seine Diener auf, sich zu Wort zu melden und sich seinem
Widerstand anzuschlieRen, was eine groRRe Herausforderung sein kann. Nur noch ein
paar einleitende Bemerkungen. Uber Timotheus gébe es viel zu sagen.

Sein Name wird viermal in den Pastoralbriefen erwahnt, und in der
Apostelgeschichte wird uns in Erinnerung gerufen, dass er ein Jinger war, dessen
Mutter Jidin, dessen Vater aber Heide, ein Grieche, war. Nach rabbinischer
Auffassung ist man so, wie die Mutter ist. Demnach ware ich, obwohl ich in den
Vereinigten Staaten lebe, Kanadier, weil meine Mutter in Kanada geboren wurde.

Und der jidische Rabbiner sagte: ,Wenn du von einer jidischen Mutter geboren bist,
bist du Jude.” Timotheus war von einer jidischen Mutter geboren. Im zweiten Brief
an Timotheus betont Paulus aullerdem seine Erziehung durch seine Mutter und
GroBmutter und deutet an, dass sie jlidisch waren und ihn von Kindheit an treu im
Glauben an die Schriften, also die Schriften des Alten Testaments, erzogen haben.



16

Wir schliefen daraus, dass Lystra, seine Heimatstadt, eine der Stadte war, die Paulus
auf seiner ersten Missionsreise in der Apostelgeschichte 13 und 14 evangelisierte.

Obwohl Timotheus dort nicht erwdahnt wird, muss es die Zeit gewesen sein, als er,
seine Mutter und seine GroBmutter das Evangelium horten. In der Apostelgeschichte
16 bittet Paulus ihn, ihn und Silas auf der zweiten Missionsreise zu begleiten. Zur
Erinnerung: Die Apostelgeschichte 13 und 14 beschreibt die erste Missionsreise.

Die zweite Missionsreise beginnt in Apostelgeschichte 15,36 (nach dem Apostelkonzil
in Jerusalem) und dauert bis Kapitel 18, Vers 22. Die dritte Missionsreise erstreckt
sich von Apostelgeschichte 18,23 bis zu Paulus' Riickkehr nach Jerusalem in
Apostelgeschichte 21,17. Timotheus tritt wahrend dieser zweiten Missionsreise in
Erscheinung und begleitet Paulus im Laufe seines Lebens immer wieder.

Wenn er nicht physisch bei Paulus ist, ist er ihm ideologisch oder missionarisch
verbunden, da Paulus ihn mit verschiedenen Aufgaben betraut. Oder, wie im Fall von
1. Timotheus, lasst Paulus ihn zurick und geht selbst seinen Weg. Man kdnnte also
sagen, dass Timotheus in weiten Teilen von Paulus' Dienst dessen rechte Hand ist.

Ich werde Ihnen diese Tabelle jetzt nicht vorlesen, aber ich habe eine, die auch in
diesem Kommentar vorkommt. Ich habe einen Kommentar zu den Briefen an
Timotheus und Titus verfasst. Dieser umfasst, glaube ich, etwa eine Viertelmillion
Worter.

Ich spreche schatzungsweise 125 Worter pro Minute. Ich kdnnte Ihnen diesen
Kommentar also vorlesen, dann waren wir ein oder zwei Wochen damit beschaftigt,
oder ich kénnte ihn in diesen Vorlesungen zusammenfassen, so wie ich es vorhabe.
In dem Kommentar ist eine Tabelle enthalten, in der alle Erwdahnungen des
Timotheusbriefes chronologisch aufgelistet sind.

Sie beginnen in den frithen 50er Jahren n. Chr., als Paulus an die Thessalonicher
schreibt. Zu Beginn seines Briefes schreibt er: ,,Paulus, Titus und Timotheus an die
Gemeinde der Thessalonicher.” Und in 1. Thessalonicher 3 heiRRt es: ,Wir haben
Timotheus gesandt.”

Weitere Hinweise auf Timotheus finden sich im 2. Thessalonicherbrief, im 1.
Korintherbrief, im 2. Korintherbrief und im Romerbrief, insbesondere am Ende von
Romer 16,21: ,Mein Mitarbeiter Timotheus lasst euch griiRen.” Dies diirfte etwa im
Jahr 57 n. Chr. geschehen sein, als Paulus seine dritte Missionsreise beendete. Im
Philipperbrief wird Timotheus im ersten Vers erwahnt: ,Paulus und Timotheus an die
Philipper.”

Er wird in Philipper 2 gelobt. Er wird in Kolosser 1 und Philemon 1 erwahnt. Somit
erscheint Timotheus' Name in acht Paulusbriefen. Und er wird natirlich in zwei



17

Pastoralbriefen direkt angesprochen. Das bedeutet, dass nur drei Paulusbriefe
Timotheus nicht namentlich erwahnen.

Der Galaterbrief, der Epheserbrief und der Titusbrief nennen uns nicht Timotheus'
Namen. Doch aus den uns vorliegenden Quellen lasst sich schliefSen, dass nur
wenige, wenn Uberhaupt jemand, so eng mit Paulus' Wirken und Lehren im Laufe der
Jahre verbunden war wie Timotheus. Wenn es einen zweiten Kandidaten gabe, der
hier genannt werden kénnte, dann ware es Lukas.

Lukas war ebenfalls ein Reisegefdahrte und Vertrauter von Paulus, aber er war kein
Gemeindeleiter wie Timotheus. Kaum jemand war so eng in Paulus' Evangelisierung
und die Entwicklung der Gemeinden eingebunden wie er. Timotheus und Paulus
teilten die Berufung zum Dienst am Evangelium.

Sie teilten die dramatischen Erlebnisse des harten Kampfes im Alltag. Und
wahrscheinlich leben einige von lhnen, die diese Vortrage sehen werden, an Orten,
wo man als Christ verhaftet werden kann. Sie kennen das Adrenalin, die Angst, die
Notwendigkeit, Dinge zu verbergen, und die Angst, entdeckt zu werden.

Und du gibst es zwar nicht gern zu, aber du bist neuen Gemeindemitgliedern oder
Besuchern gegenliber immer misstrauisch, weil sie ja Sicherheitsleute sein konnten.
Und die kdnnten dir spater viel Arger bereiten. Timotheus kannte sich damit bestens
aus, denn er hatte jahrelang mit Paulus an sehr schwierigen Orten gedient und viel
Verantwortung getragen.

Wenn wir also zum zweiten Timotheusbrief kommen, werden wir dort Folgendes
finden: Paulus schreibt in 2 Timotheus 1,8: ,,Schame dich nicht des Zeugnisses fiir
unseren Herrn und auch nicht meiner, seines Gefangenen. Leide mit mir fiir das
Evangelium in der Kraft Gottes.”

In 2 Timotheus 1,12 schreibt er: ,Deshalb leide ich so, wie ich leide; aber es ist keine
Schande, denn ich weil3, an wen ich glaube, und ich bin Gberzeugt, dass er den, den
ich ihm anvertraut habe, bis zu jenem Tag bewahren kann.” Und in 2 Timotheus 3,12
heillt es weiter: ,Jeder, der in Christus Jesus ein frommes Leben fihren will, wird
verfolgt werden.” Das sind also Dinge, die Paulus auch mit neuen Glaubigen teilte.

Wenn du den ersten und zweiten Brief an die Thessalonicher liest, wirst du sehen,
dass er sagt: , lhr wusstet, dass diese Verfolgung, die ihr erleidet, kommen wiirde,
denn ich habe euch von Anfang an gesagt, dass es Widerstand gegen das Evangelium
geben wird, wenn wir Christus dienen.” Timotheus hatte dies jedoch selbst erlebt. Er
wusste Bescheid.

Er war ein erfahrener Veteran. Und so besteht zwischen diesen Mannern eine tiefe
Verbundenheit, wie wir in 1. und 2. Timotheus und auch in Titus 2 lesen. Es ist eine



18

Verbundenheit, die das Evangelium zwischen Menschen schmiedet, vor allem durch
die Gemeinschaft in Christus. Aber auch, wie in einer Ehe, entsteht dadurch groRe
Freude.

Doch auch in der Ehe vertieft sich die Bindung im Laufe der Jahre, weil man
gemeinsam leidet. Und besonders wenn man Christ ist, findet man in Christus die
Gnade, einander und Christus im Alltag, im Dienst und in den von Gott anvertrauten
Aufgaben treu zu bleiben. So entsteht ein unzerbrechliches Band, in dem man dem
Partner bis in den Tod treu ist.

Wie viel mehr waren Timotheus und Paulus Gott bis in den Tod treu und einander als
Mitarbeiter Gottes in Ephesus und anderswo treu? AbschlieBend mochte ich auf ein
besonderes Merkmal der Pastoralbriefe hinweisen. Kritiker werden einwenden, dass
dieses Merkmal in anderen Paulusbriefen nicht zu finden sei, also missten diese
Briefe nicht von Paulus stammen. Doch aus irgendeinem Grund verwendet Paulus in
den Pastoralbriefen die Redewendung ,logos pistos”.

Logos bedeutet Wort, und pistos bedeutet treu. Im Griechischen braucht man also
nicht immer Verben. Man kann auch einfach zwei Substantive verwenden und erhalt
so einen Satz, oder in diesem Fall ein Substantiv und ein Adjektiv.

Also, ,logos pistos” bedeutet ,treu ist das Wort“. Und es wurden Blicher darliber
geschrieben, was das genau bedeutet. Und niemand hat bisher alle davon liberzeugt,
was es genau bedeutet.

Ich sehe es eher als eine Art Redewendung, die damals fir Paul und vielleicht auch
fir seine direkten Kollegen gangig war — darauf konnen Sie sich verlassen. An dem,
was ich jetzt sage, besteht kein Zweifel. Er unterstreicht damit lediglich, dass diese
Redewendung unsere Unterstitzung verdient.

Und es steht in 1 Timotheus 1,15, worauf wir noch eingehen werden. Es steht auch in
1 Timotheus 3,1: ,Das ist gewisslich wahr: Wer nach einem Amt als Aufseher strebt,
begehrt eine edle Aufgabe.” Es steht auch in 1 Timotheus 4,8. Und dann begegnen
wir ihm wieder in 2 Timotheus 2,11: ,,Wenn wir mit ihm gestorben sind, werden wir
auch mit ihm leben.”

Wir finden diese Stelle auch in Titus 3,7-8, wo Paulus sagt: ,Da wir nun durch seine
Gnade gerechtfertigt sind, sind wir Erben des ewigen Lebens. Das ist ein zuverlassiges
Wort.” Und er hat zuvor schon einiges tber das Erscheinen Christi und die
Rechtfertigung gesagt.

Und er sagt, ich mochte, dass ihr Dinge tut. Deshalb schlielRe ich diese Vorlesung mit
diesem Gedanken ab: Die Pastoralbriefe werden immer wieder mit dem Satz , Treue



19

ist das Wort“ bedacht. Und ich bin sicher, dass sich dieses Wort auch fiir uns als treu
erweisen wird, wenn wir unsere Untersuchung fortsetzen.

Und wahrend wir beide weiterhin daran arbeiten, dieses groRartige Wort in unserem
Leben und unserem Dienst in die Praxis umzusetzen.

Dies ist Dr. Robert W. Yarbrough mit seiner Lehre iber die Pastoralbriefe,
Apostolische Unterweisung fiir pastorale Leiter und ihre Mitarbeiter. Sitzung 1,
Einfihrung.



