
1 

 

Dr. Robert Yarbrough, Pastoralbriefe, Sitzung 1, 
Einführung 

© 2024 Robert Yarbrough und Ted Hildebrandt 
 

Dies ist Dr. Robert W. Yarbrough mit seiner Lehre über die Pastoralbriefe, 
Apostolische Unterweisung für pastorale Leiter und ihre Mitarbeiter. Sitzung 1, 
Einführung. 
 
Hallo, ich bin Robert Yarborough und unterrichte Neues Testament am Covenant 
Theological Seminary in St. Louis, Missouri, Vereinigte Staaten von Amerika. 
 

Ich unterrichte seit fast 40 Jahren und habe mich zudem intensiv in der Seelsorge 
engagiert. Meine Lehrtätigkeit konzentrierte sich hauptsächlich auf die Vereinigten 
Staaten, aber ich habe auch in Rumänien, Sudan, Südsudan und Südafrika 
unterrichtet. Darüber hinaus habe ich Vorträge in Hongkong, Australien und Korea 
gehalten. 
 

Da wir heute, wenn wir in einem Land lehren, oft auch in anderen Ländern präsent 
sind und dank des Internets überall miteinander verbunden sind, ist die Kirche 
weltweit eins. Es ist daher wunderbar, hauptsächlich aus den Vereinigten Staaten mit 
Ihnen zu kommunizieren, aber gleichzeitig zu wissen, dass die Kirche überall auf der 
Welt ist und das Wort Gottes gebraucht wird. 
 

Wie Paulus in 2. Thessalonicher 3 schreibt, ist das Wort Gottes in Bewegung. Es wirkt, 
und es ist wunderbar, es gemeinsam zu studieren. Wir werden gleich beten, aber ich 
möchte kurz erläutern, welchen Teil der Bibel wir gerade betrachten. 
 

In diesen Vorlesungen beschäftigen wir uns mit den Pastoralbriefen. Wir beginnen 
mit dem ersten Timotheusbrief. Das ist die kanonische Reihenfolge. 
 

Wir wissen nicht genau, ob der Titusbrief vor oder nach dem ersten Timotheusbrief 
verfasst wurde, aber das ist letztendlich unerheblich. Für unsere Zwecke orientieren 
wir uns an der kanonischen Reihenfolge. Ich habe diese Vorlesungsreihe „Die 
Pastoralbriefe – Apostolische Unterweisung für Gemeindeleiter und ihre Mitarbeiter“ 
genannt. 
 

Dies sind Briefe an zwei Männer, die in der frühen Kirche führende Positionen 
innehatten; wir nennen sie Pastoren, obwohl sie auch Gemeindegründer waren. Sie 
waren Missionare und in manchen Traditionen Aufseher. 
 

Im Englischen gibt es das Wort „Bischof“, das Männer bezeichnet, die die Arbeit 
anderer Pastoren beaufsichtigen. Sie waren einfach Christen und Jünger. Somit 
entsprachen sie im Grunde der Beschreibung fast jeder Art von Christ oder 



2 

 

christlicher Führungskraft. Wir nennen sie jedoch Pastoren, da der Titel dieser 
Bücher oft „Pastoralbriefe“ lautet. 
 

Und wir werden immer wieder sehen, dass die Tugenden, die von diesen Leitern 
gefordert werden, die Dinge, zu deren Bestätigung sie angehalten werden, die Art 
des Dienstes, zu dem sie berufen sind, nichts sind, was sie für normale Gläubige 
fremd macht. Beispielsweise sind die Qualifikationen für Pastoren in 1. Timotheus 3 
und Titus 2 Eigenschaften, die für alle Gläubigen gelten sollten. Es ist also nicht so, als 
wären diese Bücher esoterische Briefe, eine Art Sonderrat für nur einen Teil der 
Kirche. 
 

Es handelt sich hierbei um Ratschläge, die sowohl für Leiter als auch für ihre 
Gemeindemitglieder gelten. Deshalb nenne ich diese Vorträge „Apostolische 
Unterweisung für Gemeindeleiter und ihre Gemeindemitglieder“. Ich möchte 
zunächst daran erinnern, dass wir beim Bibelstudium immer einen Teil der Bibel im 
größeren Kontext betrachten. 
 

Und ich habe im Laufe der Jahre festgestellt, dass es ein kleines Akronym gibt, 
PMEEC, das ich hilfreich finde, um die Bibel zusammenzufassen. Ich habe dazu eine 
Tabelle erstellt, und in dieser Tabelle werden wir sehen, dass die Bibel eine 
bestimmte Substanz hat, und diese Substanz ist das Evangelium. Die Bibel spricht 
viele Dinge an, und wir können viele Wahrheiten aus der Heiligen Schrift ableiten, 
aber ich denke, der zentrale Fokus der Bibel ist die Erlösung. 
 

Und es gibt ein Wort von Gott, das, was wir in der christlichen Tradition die gute 
Nachricht nennen: Christus Jesus ist gestorben, auferstanden und aufgefahren und 
tritt, während ich hier spreche, zur Rechten Gottes ein. Er wird wiederkommen und 
seine Herrschaft über die ganze Erde und den Himmel vollenden. Wenn wir die Bibel 
betrachten, sehen wir, dass etwa 77 % aus dem Alten Testament bestehen. Dieses ist 
an sich sehr wichtig und auch im Hinblick auf seine Bedeutung für die Bibel 
insgesamt, denn das Alte Testament bereitet das Evangelium vor. Daher kommt das 
„P“ im Akronym PMEEC. 
 

Die vier Evangelien sind die Offenbarung der Guten Nachricht. Der verheißene 
Messias kam, lebte, lehrte, gründete eine Bewegung, starb für unsere Sünden, stand 
von den Toten auf, fuhr zum Vater auf und offenbarte, begründete und bestätigte 
diese Gute Nachricht von Gottes Erlösung in einer Welt, die mit Adam und Eva in 
Sünde gefallen war. 
 
Dann kommt die Ausbreitung des Evangeliums. Das Evangelium fand seinen Weg. 
Diese Bewegung fasste in der römischen Welt Fuß, und die Apostelgeschichte gibt 
uns einen Einblick in diese Entwicklung über einen Zeitraum von etwa 30 Jahren nach 
Jesu Auferstehung. In Apostelgeschichte Kapitel 1 erscheint er seinen Jüngern über 
einen Zeitraum von 40 Tagen. Etwa 30 Jahre später, in Apostelgeschichte 28, sehen 



3 

 

wir Paulus in Rom in Ketten, wo er auf seinen Prozess wartet. Das war irgendwann in 
den frühen 60er Jahren. In diesem Zeitraum von etwa 30 bis 32 Jahren breitete sich 
die Kirche aus, und wir sehen, wie das Evangelium sich verbreitete und neue 
Gemeinden gegründet wurden. 
 

Auch heute noch erleben wir diesen Prozess der Verbreitung des Wortes Gottes, der 
Gründung von Gemeinden und des Strebens von Christen, Gott in ihrem Leben zu 
verherrlichen und den Auftrag Jesu an die Gemeinde, Jünger zu machen, zu erfüllen. 
Hätten wir nur die Evangelien in der Apostelgeschichte, stünden wir vor der 
schwierigen Frage: Was fangen wir mit dem an, was in der Apostelgeschichte 
geschah, was sich in den Evangelien manifestierte und im Alten Testament 
vorbereitet wurde? 
 
Wie sieht das in der Praxis aus? Hier kommen die Briefe ins Spiel, die die Auslegung 
des Evangeliums – oder, wie man manchmal sagt, die Explikation – darstellen. Wie 
wird das Evangelium im Kontext der Apostelgeschichte an verschiedenen Orten 
gelebt, sei es in Korinth, Ephesus oder in Gemeinden im heutigen Gebiet der Türkei? 
Betrachtet man die Briefe als Ganzes, so zeigt sich, dass sie sich an Menschen aus 
unterschiedlichsten geografischen Regionen und Kulturen richten. Die Briefe weisen 
viele Besonderheiten auf, aber auch viele Gemeinsamkeiten und Konstanten. 
 

Wir erhalten also eine Erklärung, wie das Evangelium gelebt wird, wie es sich im 
Alltag darstellt, und insbesondere im Hinblick auf die Seelsorge, wie Pastoren auf 
Chancen, Gefahren und Bedrohungen achten müssen, während sie das Erbe der 
Apostelgeschichte, das die neutestamentlichen Briefe in ihrem jeweiligen Kontext 
erläutern, umsetzen. Und die gute Nachricht obendrein: Das Gemeindeleben ist kein 
endloser Trott. 
 
Die Welt ist nicht nur ein fortwährender Kreislauf aus Glück und Leid, sondern 
Christus wird wiederkommen, und die Offenbarung des Johannes spricht von Gottes 
Sieg in der Welt durch Christus und durch das Reich Gottes, das Christus gegründet 
und gefördert hat, sowie durch die Kirche und durch die Heiligen, die Mitglieder der 
Kirche sind. 
 

Hier haben Sie also die gesamte Bibel, und 1. Timotheus, 2. Timotheus und Titus 
gehören zu den Briefen, die eine Auslegung oder ein Ausspruch aus den Sprüchen 
Salomos sind, Sprüche 30,5: „Jedes Wort Gottes ist makellos. Er ist ein Schild für alle, 
die bei ihm Zuflucht suchen.“ 
 
In diesem Sinne wollen wir innehalten und beten. Himmlischer Vater, wir danken dir 
für Christus. Wir danken dir für die gute Nachricht des Evangeliums in einer Welt, in 
der es so viele schlechte Nachrichten gibt. Wir danken dir, dass dein Wort fehlerlos 
und makellos ist. Durch dein Wort bist du ein Schild für dein Volk, bei dem wir 
Zuflucht suchen. Wir bitten dich, uns davor zu bewahren, die Zeit anderer mit diesen 



4 

 

Vorträgen zu vergeuden, sondern uns zu helfen, die Zeit sinnvoll zu nutzen und dein 
Wort wirksam werden zu lassen – im Dienst, im Leben aller, die diese Vorträge 
hören. Wir bitten dich, uns zu helfen, das Gesagte zu verinnerlichen und es durch die 
Kraft deines Heiligen Geistes in deiner Welt zu deiner Ehre zu leben. Wir beten im 
Namen Jesu. Amen. 
 
Betrachten wir also einige einleitende Punkte zu 1 Timotheus. 
 

In unserer modernen Welt müssen wir einiges über den Verfasser des 1. und 2. 
Timotheusbriefes sowie des Titusbriefes sagen. In der Übersicht auf dem Bildschirm 
ist ersichtlich, dass es sich um Paulus handelt. In der heutigen Zeit gibt es viele 
Einwände gegen die paulinische Autorschaft , und es wurden ganze Bücher darüber 
geschrieben. 
 

Ich werde nicht viel Zeit darauf verwenden, aber ich muss Sie über den aktuellen 
Stand der Dinge informieren, damit Sie nicht enttäuscht sind, falls Sie diese 
Vorlesungen hören und weiter über die Pastoralbriefe lesen und dabei auf die 
Theorie stoßen, dass Paulus sie nicht verfasst hat, weil ich Sie darauf nicht 
vorbereitet habe. Um 1805 herum stellte in Deutschland erstmals ein Kirchenführer 
die Autorschaft der Pastoralbriefe durch Paulus ernsthaft in Frage. Und nur der 
Vollständigkeit halber: Sein Name war Friedrich Schleiermacher. 
 

Ihm folgten viele andere deutsche Gelehrte, darunter F. C. Bauer und H. J. 
Holtzmann. Mitte des 19. Jahrhunderts etablierte sich jedoch an einigen deutschen 
Universitäten die Theorie, dass sich der Schreibstil der Pastoralbriefe von dem der 
übrigen Paulusbriefe unterscheide und er sie daher nicht verfasst habe. Zudem 
wurde angemerkt, dass der Ort, an dem diese Briefe geschrieben worden sein 
könnten, aus der Apostelgeschichte nicht ersichtlich sei. 
 

Es gibt keinen eindeutigen sozialen oder historischen Kontext oder Ort für diese 
Briefe. Daher hielten sie es für berechtigt, an der Urheberschaft von Paulus zu 
zweifeln. Und so fanden sie beim Lesen der Pastoralbriefe – um es mit dem alten 
lateinischen Ausdruck zu sagen – Wege, sie zu spalten und zu beherrschen. 
 

Teile und herrsche. Man kann bestimmte Aussagen oder Themen der Pastoralbriefe 
herausgreifen und sagen: „Das passt nicht wirklich zu Römer oder Philipper.“ Indem 
man die Pastoralbriefe von den anderen Briefen des Paulus isolierte, entstand der 
Eindruck, dass einige Inhalte der Pastoralbriefe nicht mit dem übereinstimmten, was 
Paulus in anderen Briefen gesagt hatte. 
 

Jemand anderes muss diese Briefe also geschrieben haben. Das ist heute die 
vorherrschende Theorie in der westlichen Wissenschaft. An westlichen Universitäten 
und vielen westlichen theologischen Seminaren wird gelehrt, dass Paulus die 
Pastoralbriefe nicht verfasst hat. 



5 

 

 

Wenn Sie eine gute Zusammenfassung der Entwicklung dieser Ideen und eine 
fundierte Kritik daran wünschen, empfehle ich Ihnen den Kommentar von Luke 
Timothy Johnson in der Reihe „Anchor Bible Commentary“. In seiner etwa 100-
seitigen Einleitung, von der 10 bis 20 Seiten der Entstehung der These gewidmet 
sind, Paulus habe den ersten und zweiten Timotheusbrief nicht verfasst, übt er eine 
ausführliche und, wie ich finde, sehr gute Kritik. 
 

Meine Kritik wird deutlich kürzer ausfallen. Für die These, dass Paulus die Briefe 
verfasst hat, spricht zunächst ein historisches Argument: die Briefe selbst. Das erste 
Wort aller drei Pastoralbriefe lautet im Griechischen „Paulus“. 
 

Man muss kein Griechisch können, um Paulos zu übersetzen; das bedeutet Paulus. 
Und wenn wir historische Dokumente lesen, nehmen wir sie zunächst einmal für 
bare Münze, es sei denn, es gibt überzeugende Gründe für die Annahme, dass dieses 
Dokument gefälscht ist. Ich glaube nicht, dass es einen solchen überzeugenden 
Grund gibt, daher gehen wir zunächst davon aus, dass Paulus es verfasst hat, und das 
spricht dafür, dass er es geschrieben hat. 
 

Sein Name steht darauf, besonders wenn man zum 2. Timotheusbrief kommt, gibt es 
viele biographische und autobiographische Details, die wenig Sinn ergeben, wenn 
Paulus ihn nicht geschrieben hat und wenn Timotheus nicht die Person ist, als die ihn 
der 1. und 2. Timotheus darstellen. 
 
Zweitens gibt es das Argument der Ecclesia, wobei Ecclesia hier mit der Kirche zu tun 
hat. Es herrscht ein Konsens unter christlichen Autoren des späten 1. Jahrhunderts, 
in dem wir erste Anzeichen der Pastoralbriefe finden, die von Autoren wie Clemens, 
Ignatius oder Polykarp zitiert werden. 
 

Es herrscht Einigkeit darüber, dass Paulus diese Texte verfasst hat. In den ersten vier 
oder fünf Jahrhunderten der Kirche, mindestens bis zu Johannes Chrysostomus im 5. 
Jahrhundert, handelte es sich um griechischsprachige Menschen, die sich nicht 
fragten, wie diese Texte Paulus zugeschrieben werden konnten, da sie ja 
offensichtlich nicht von ihm stammten. Sie hielten es nicht für ausgeschlossen, dass 
Paulus sie geschrieben hatte. Tatsächlich stellten sie nie die Frage: Hat Paulus diese 
Texte verfasst? Wenn nun über 1800 Jahre hinweg Einigkeit in der Kirche über die 
Autorschaft eines Buches herrscht und plötzlich die Theorie auftaucht, er könne sie 
nicht geschrieben haben, dann brauchen wir meiner Meinung nach sehr stichhaltige 
Argumente, um zu erklären, warum dies allen bis zum Auftreten Friedrich 
Schleiermachers entgangen ist. 
 

Aus diesem Grund neige ich eher dazu, mich den ersten 1800 Jahren anzuschließen, 
in denen diese Bücher gelesen und Paulus als ihre Autoren angesehen wurden, als 
dem Konsens an der deutschen Universität, der sich im Übrigen als sehr negativ und 



6 

 

destruktiv für das Weltchristentum erwiesen hat, da er einen skeptischen Zugang zur 
Bibel bietet. Es handelt sich um eine skeptische Hermeneutik, die man historisch-
kritisch nennt. 
 

Und obwohl unter historisch-kritischer Betrachtung viel Gutes und Wahres über die 
Bibel gesagt und viel Arbeit in die Bedeutung von Wörtern und Büchern investiert 
wurde, sieht man, dass die Kirche im Westen immer kleiner geworden ist. Je weniger 
Menschen an die Wahrheit der Bibel glauben, desto mehr Pastoren reduzieren ihre 
Mitgliederzahlen, denn wenn sie nicht wahr ist, warum sollten wir unser Leben ihr 
widmen? Wenn Paulus dies nicht geschrieben hat, ist das nicht verdächtig? Ist es 
nicht unehrlich? Und wie viel mehr in der Bibel sollten wir vielleicht als unwahr in 
Betracht ziehen? Dies ist besonders wichtig in den großen Teilen der Welt, die vom 
Islam beeinflusst sind, denn der Islam ist sich sicher, dass der Koran wahr ist, und 
islamische Gelehrte argumentieren, oft unter Berufung auf Leute wie 
Schleiermacher, Holtzmann oder Bauer, dass sie der Bibel gegenüber skeptisch sind, 
basierend auf dem, was ich liberale oder historisch-kritische westliche Wissenschaft 
nennen würde. 
 

Ich neige daher nicht dazu, mich in dieser Frage dem historisch-kritischen, dem 
skeptischen Ansatz anzuschließen. Erstens, weil ich keine Grundlage dafür sehe, und 
zweitens, weil die Folgen für die Kirche sehr negativ waren. Hinzu kommt nun auch 
eine düstere, doktrinäre Auseinandersetzung. 
 

Aus skeptischer Sicht sieht man Unterschiede zwischen den Pastoralbriefen und den 
übrigen Paulusbriefen sowie zwischen den Pastoralbriefen und der 
Apostelgeschichte. Ich denke jedoch, dass zwischen der Apostelgeschichte und den 
Pastoralbriefen viel Übereinstimmung besteht. Und ich denke, es gibt auch viel 
Übereinstimmung zwischen den Pastoralbriefen und den übrigen Paulusbriefen. 
 

Aufgrund ihrer Lehre kann ich mit Fug und Recht behaupten: Derselbe Autor, der den 
Römerbrief, den Kolosserbrief und den Philemonbrief verfasst hat, schrieb auch den 
ersten und zweiten Timotheusbrief sowie den Titusbrief. Hinzu kommt das 
bibliologische Argument, also die Lehre von der Bibel bzw. der Heiligen Schrift. Und 
ich bekräftige, dass die gesamte Heilige Schrift wahr ist. 
 

Und wir können auf Jesaja 55 zurückkommen, wo es heißt, dass Gottes Wort das 
bewirkt, wozu er es aussendet. Und wir können 2. Timotheus 3,16 zitieren, wo es 
heißt, dass die ganze Schrift von Gott eingegeben ist. Sie ist von Gott gegeben. 
 

Und Paulus sagt im Titusbrief: Gott lügt nicht. Auch der Hebräerbriefschreiber sagt, 
Gott lügt nicht. Wir brauchen eigentlich keine explizite Aussage in der Bibel, denn 
Gottes Wahrhaftigkeit ist in allem, was die Heilige Schrift bekräftigt, ganz klar 
verankert. 
 



7 

 

Gott ist treu. Gott irrtumslos. Gott ist heilig. 
 

Gott ist vollkommen. Gewiss ist alles, was er sagt, wahr. Doch es gibt auch Verse, die 
die Beziehung zwischen einem wahren, heiligen, gerechten, vollkommenen und 
wahrhaftigen Gott und den Worten, die er seinen Propheten, Aposteln und Jesus 
gegeben hat, bekräftigen. Diese Worte sollen zur Errettung und zur Erleuchtung 
derer aufgezeichnet werden, die durch Gottes Wort gerettet werden müssen. 
 

Im Englischen gibt es das Wort „Inerrancy“, und ich verwende gerne „Inerrancy“. 
Andere bevorzugen den Begriff „Infallible“. Die beiden Wörter sind fast synonym, je 
nachdem, welches man bevorzugt. 
 

Wir lernen in der Bibel und in der christlichen Tradition, die Bibel hoch zu achten. 
Und auf der Grundlage dieser hohen Achtung vor der Bibel haben wir meiner 
Meinung nach ein viertes Argument dafür, dass Paulus die Pastoralbriefe verfasst 
hat. Das ist alles, was ich dazu formell sagen möchte. 
 

Ich werde das Thema im Laufe unserer Betrachtung der Pastoralbriefe vielleicht hier 
und da noch einmal ansprechen. Wann wurden die Pastoralbriefe verfasst? Ich 
denke, wir können nur mit Sicherheit sagen, dass sie irgendwann in Paulus’ späteren 
Lebensjahren entstanden sind. Sie scheinen aus einer Zeit zu stammen, entweder aus 
der Zeit der Apostelgeschichte, als Paulus in verschiedene Städte reiste und sich 
einige Jahre in Ephesus und ein oder zwei Jahre in Korinth aufhielt, oder als er nach 
Mazedonien reiste und Titus und Timotheus irgendwo zurückließ. 
 

Manche argumentieren, dass sich die Pastoralbriefe, also 1. Timotheus und Titus, in 
die Aktivitäten des Paulus in der Apostelgeschichte einordnen lassen. Und ich kann 
das nicht widerlegen. Es lässt sich zwar nicht hundertprozentig beweisen, aber es ist 
möglich, dass Paulus sie zwischen 55 und 60 n. Chr. verfasst hat, einem Zeitraum, der 
noch von der Apostelgeschichte abgedeckt wird. 
 

Andere vertreten die Ansicht, Paulus habe die Pastoralbriefe nach dem Ende der 
Apostelgeschichte verfasst. Nach seiner Freilassung in Rom (Apg 28) reise er 
demnach mehrere Jahre und schreibe in dieser Zeit an Timotheus und Titus. Dies ist 
wohl die älteste und verbreitetste Auffassung in der Kirche: Nach seiner Freilassung 
in Apg 28 verfasste Paulus den ersten und zweiten Timotheusbrief. Anschließend 
werde er erneut verhaftet und ein zweites Mal in Rom inhaftiert, wo er den 
Märtyrertod erleide. Unmittelbar vor seinem Martyrium schreibe er den zweiten 
Timotheusbrief. 
 

Das sind also die ungefähren Daten, anhand derer wir 1. und 2. Timotheus sowie 
Titus finden. Warum schreibt er 1. Timotheus? Diese Frage werde ich später für 2. 
Timotheus und Titus stellen, wenn wir zu ihnen kommen. Nun, in 1. Timotheus 1,3 
heißt es: „Wie ich dich schon bei meiner Reise nach Mazedonien gebeten habe, bleib 



8 

 

in Ephesus, damit du einigen Leuten gebietest, keine falschen Lehren mehr zu 
verbreiten.“ 

 

Und er fährt fort – und ich werde in diesen Vorlesungen die NIV verwenden –, dass er 
Timotheus ermahnen will, seelsorgerische Schwierigkeiten zu überstehen. Es gab 
aber nicht nur Schwierigkeiten, sondern auch Chancen. 
 

Ich glaube aber, dass der erste Timotheusbrief die Belastungen hervorhebt, denen 
Timotheus ausgesetzt war. Er möchte, dass Timotheus die Gegenwart des 
Evangeliums dort bewahrt und ausbreitet, denn das entspricht dem Wesen der 
Herrschaft Christi. So wie die Sünde darauf abzielt, sich auszubreiten und zu 
zerstören, so zielt die Herrschaft Christi darauf ab, sich auszubreiten, zu erlösen, zu 
vervollkommnen, zu verbessern und Gott zu verherrlichen. 
 

Das ist also der Anlass. Es geht ganz klar darum, wie Timotheus die Schwierigkeiten 
übersteht. Und da wohl jeder, der es mit dem Evangelium ernst genug meint, sich 
einen Vortrag über den 1. Timotheusbrief anzusehen – wenn man es also wirklich 
ernst meint –, wahrscheinlich selbst mit Schwierigkeiten zu kämpfen hat. 
 

Denn ein ernsthafter Christ zu sein, bringt immer Schwierigkeiten mit sich. Deshalb 
wird uns dieses Buch besonders ansprechen, weil wir oft genau nachvollziehen 
können, wie Timotheus sich fühlt und warum dieses Konzil so wichtig ist. Eine vierte 
Überlegung vorab: Ich zähle gern Wörter. 
 

Wir verfügen nun über Software, mit der wir problemlos komplexe Suchvorgänge 
durchführen können. Daher habe ich eine Tabelle mit den wichtigsten Wörtern 
erstellt – nicht mit Artikeln wie „der“ oder „ein“ und nicht mit Konjunktionen wie 
„und“, „also“ oder „aber“, sondern mit den wichtigsten Wörtern, typischerweise 
Substantiven oder Verben. 
 

Und ich denke dabei, dass Häufigkeit auf einen Fokus hindeutet. Je häufiger ein Autor 
ein Prinzip anspricht, desto wahrscheinlicher ist es, dass dies der Schwerpunkt des 
Dokuments ist. Ich sage das, weil sich Autoren in der Literatur oft auf 
Hintergrundinformationen konzentrieren. 
 

Und worüber die Autoren am meisten sprechen, wird kaum thematisiert. In allen 
neutestamentlichen Briefen, insbesondere aber bei Paulus, findet man, dass das, 
worüber Paulus am meisten spricht – Entschuldigung, worüber er am meisten spricht 
–, nicht das soziale Umfeld ist, nicht der Grund für sein Schreiben und auch nicht ein 
Konflikt zwischen verschiedenen Parteien. Er spricht nicht über Soziologie, sondern 
über Gott. 
 

Wenn Sie sich die Tabelle ansehen – ich habe die Wörter für „Gott“ gelb markiert –, 
sehen Sie, dass „Gott“ 22 Mal vorkommt. „Christus“ und „Jesus“ folgen an vierter 



9 

 

und fünfter Stelle der Häufigkeitsskala und werden meist zusammen genannt. An 15. 
Stelle wird „Herr“ sechsmal erwähnt. 
 

Zählt man das zusammen, kommt man auf fast 40 oder genau 40 Vorkommen des 
Wortes „Gott“. Und es ist nicht so, dass Timotheus etwas über Gott oder Jesus lernen 
müsste. Er braucht in diesen Dingen keine Belehrung. 
 

Paulus möchte Timotheus in all seinen Schwierigkeiten helfen, und er wird sich 
immer wieder an Gott oder Jesus Christus wenden. Denn er ist derjenige, auf den wir 
blicken. Er ist derjenige, für den Timotheus arbeitet. 
 

Er ist es, der über Timothys Erfolg oder Misserfolg entscheidet. Und das wird durch 
Glauben geschehen. Glaube ist es, was Timothy braucht. 
 

Er muss Gott vertrauen. Und das ist das zweithäufigste Wort. Und dieser Glaube 
äußert sich oft in Taten, die Gott vorschreibt, zu denen das Evangelium aufruft. 
 

Und oft werden diese Werke genannt, und es sind gute Werke. Paulus spricht noch 
von vielen anderen guten Dingen. Er verwendet das Wort „gut“, „schön“ oder „edel“ 
16 Mal in den Pastoralbriefen. 
 

Und dann sieht man, dass Nummer sechs Treue bedeutet. Sieben und acht, Mann 
oder Person und Frau oder Ehefrau. Und dann Nummer 17, fünfmal erwähnt er 
Mann oder Ehemann. 
 

Die Seelsorgerinnen und Seelsorger konzentrieren sich sowohl auf die Menschen als 
auch auf Gott. Das spiegelt sich auch in ihrer Häufigkeitsliste wider. Und dann haben 
wir Nummer neun, die Lehre, die Didascalia. 
 

Wir werden immer wieder sehen, dass die Rolle des Pastors nicht allein, sondern im 
Wesentlichen durch Lehre erfüllt wird. Pastoren sind Lehrer. Denken Sie daran, dass 
das Wort „Pastor“ im Englischen und Lateinischen mit dem Wort „Schäfer“ verwandt 
ist. 
 

Ein Pastor ist ein Hirte. Ein Pastor ist kein Bürokrat. Ein Pastor ist kein Herrscher, 
obwohl er Führungsaufgaben wahrnimmt. 
 

Ein Pastor ist aber jemand, der eine Gemeinde hütet. Und in unserer Tradition gibt es 
jemanden, der der gute Hirte genannt wird. Sein Name ist Jesus. 
 

Wenn man sich die Evangelien ansieht, bestand Jesu Haupttätigkeit im Lehren. Er 
erließ keine Gesetze. Er verhaftete keine Menschen. 
 



10 

 

Er hetzte nicht auf. Er unterwies die Menschen. Und man kann das Wort 
„Unterweisung“ verwenden, um den Hauptaspekt von Jesu Dienst an den Menschen 
während seines irdischen Wirkens zusammenzufassen. 
 

Er wies sie an. Und im Englischen, das ist eher ein formeller Ausdruck, sprechen wir 
oft von Unterhirten. Es gibt den Oberhirten, dann die Unterhirten und schließlich die 
Pastoren. 
 

Und Pastoren lehren. Deshalb spielt dieses Wort in den Pastoralschriften eine so 
wichtige Rolle. Was lehren sie also, und welche Wirkung soll das haben? Und nun 
kommen wir zu einem ganz besonderen Wort, Eusebia, das wir mit Gottesfurcht 
übersetzen können. 
 

Und es kommt in den anderen Briefen des Paulus nicht vor. Niemand kann wirklich 
erklären, warum es in den anderen Briefen des Paulus nicht vorkommt, aber ich kann 
sagen, dass man bei genauerer Betrachtung der Literatur feststellen wird, dass jeder 
Paulusbrief Wörter enthält, die in keinem anderen Brief vorkommen. Und ich denke, 
das deutet darauf hin, dass er ein intelligenter Mann mit einem großen Wortschatz 
war. 
 

Und in manchen Briefen verwendete er bestimmte Wörter. In anderen Briefen 
verwendete er andere Wörter. Es gibt viele Paulusbriefe, in denen das Wort Kreuz 
nicht vorkommt, aber das bedeutet nicht, dass er nicht mehr an das Kreuz glaubte 
oder dass jemand anderes diese Briefe geschrieben hat. 
 

Es liegt einfach daran, dass verschiedene Briefe unterschiedliche Ausdrücke 
erfordern. In den Hirtenbriefen ist er sehr darauf bedacht, dass die Menschen eine 
gewisse Frömmigkeit und Integrität ausstrahlen. Und wir könnten sogar das Wort 
Heiligkeit in Bezug auf ihr Verhalten verwenden. 
 

also häufig im 1. Timotheusbrief vor, und wir werden es im Verlauf der Lektüre 
immer wieder sehen. Dann folgt das Wort Logos, das sich oft auf die christliche 
Botschaft bezieht. Nicht immer, aber oft. 
 

Witwen spielen in Kapitel fünf eine wichtige Rolle. Es ist ein großartiges Kapitel. 
Danach folgen Wahrheit, Arbeit und Liebe. 
 

Das gehört zum christlichen Alltagswortschatz, zur alltäglichen Seelsorge und zum 
alltäglichen Gemeindeleben. Man wünscht sich, dass die Dinge wahr sind. Man 
möchte nicht, dass Unwahrheiten und Lügen überall kursieren. 
 

Du willst, dass es Arbeit für den Herrn gibt. Das heißt ergon, Arbeit. Und dass sie alles 
durchdringt. 
 



11 

 

Und Paulus sagt, er wird es im ersten Kapitel sagen, dass das ganze Ziel seiner 
Botschaft an Timotheus die Agape ist. Es geht um Liebe. Wie Johannes sagt: Gott ist 
Liebe. 
 

Und alles, was das Evangelium in den Menschen bewirkt und was die Gnade Gottes 
durch das Evangelium in die Menschen hineinbringt, lässt sich letztlich unter dem 
Begriff der Liebe zusammenfassen. Und weil dies so selbstverständlich ist, und weil 
es sich hier nicht um einen formalen neuen christlichen Lehrplan handelt, spricht er 
nicht oft über Liebe. Doch die Stellen, die er anspricht, erinnern uns daran, wie 
grundlegend sie für die Wirkung ist, die die Verinnerlichung des Evangeliums auf 
jemanden wie Paulus oder Timotheus hat. 
 

Warum gaben sie ihr Leben im Dienst von Menschen, die nicht einmal ihrer eigenen 
Ethnie angehörten? Paulus und Timotheus waren beide Juden und wirkten in einem 
nichtjüdischen Umfeld. Warum taten sie das? Vor allem, weil die römische Welt zu 
etwa 90 % nichtjüdisch und nur zu etwa 8 bis 10 % jüdisch war und Juden im 
Römischen Reich verachtet wurden. Und sie waren in einem nichtjüdischen Umfeld 
unterwegs, kümmerten sich um andere, verkündeten das Evangelium und gerieten 
dabei oft in Gefahr, insbesondere durch die Mehrheitsbevölkerung, aber auch durch 
die Minderheit, weil ihre jüdischen Glaubensgenossen ihre Lehre über Jesus oft nicht 
akzeptierten. 
 

Warum haben sie das alles ertragen? Und eine der Antworten ist: Liebe. Aus 
demselben Grund, aus dem Gott eine Welt erträgt, die sich größtenteils gegen ihn 
auflehnt. Denn so sehr hat Gott die Welt geliebt. 
 

Timotheus spiegelt also jene grundlegende Eigenschaft Gottes wider, die das 
Evangelium Paulus bei seiner Bekehrung eingepflanzt hat, die Paulus durch seinen 
Dienst offenbarte und die er auch weiterhin offenbart, während er diesen Brief 
schreibt. Wir müssen ein paar Worte über die Stadt Ephesus verlieren. Wir wissen 
nicht genau, wann Timotheus diesen Brief in Ephesus empfing, aber wir können in 
der Apostelgeschichte nachlesen, dass es dort eine jüdische Synagoge gab, und 
wahrscheinlich gab es sogar mehrere. 
 

Ephesus war eine sehr große Stadt. Dort befand sich auch der Tempel der Artemis 
(auch Diana genannt), eines der sieben Weltwunder der Antike. Ich nenne Ephesus 
das Disneyland des Römischen Reiches. 
 

Die Menschen reisten dorthin, weil es der Sitz dieses prächtigen Tempels war, aber 
auch ein Zentrum für Magie und okkulte Praktiken – darauf komme ich später zurück. 
Apollos lehrt am Ende von Apostelgeschichte 18, Kapitel 18, über Christus, den 
Messias, durch Johannes den Täufer, und ich muss diese Verse lesen. 
Apostelgeschichte 18, Verse 24 bis 26. 
 



12 

 

Es ist heute sehr schwül hier, deshalb kleben die Seiten zusammen. Dies ist 
Apostelgeschichte 18,24. Ein Jude namens Apollos, der aus Alexandria in Ägypten 
stammte, kam nach Ephesus. 
 

Er war ein gelehrter Mann mit profunden Schriftkenntnissen. Er war im Glauben 
unterwiesen worden und sprach mit großem Eifer und lehrte präzise über Jesus, 
obwohl er nur die Taufe des Johannes kannte. Er begann, in der Synagoge mutig zu 
predigen. 
 

Als Priscilla und Aquila ihn hörten, luden sie ihn zu sich ein und erklärten ihm den 
Weg Gottes genauer. Danach reiste er weiter, entweder nach Achaia oder nach 
Korinth, bevor Paulus schließlich nach Ephesus kam. Mehr dazu kannst du in der 
Apostelgeschichte, Kapitel 19, nachlesen. 
 

Tatsächlich findet sich der beste Kommentar zu Ephesus in Kapitel 19 der 
Apostelgeschichte. Wenn Sie den Epheserbrief oder den 1. Timotheusbrief lesen, 
sollten Sie sich besonders mit Apostelgeschichte, Kapitel 19, auseinandersetzen. Dort 
erfahren wir, wie der Heilige Geist kam und wie die kleine Hausgruppe, die Apollos 
durch seine Lehre gegründet hatte, neues Leben erfuhr. Als Paulus kam – und ich 
möchte hier nur ein paar Verse aus Apostelgeschichte, Kapitel 19, ab Vers 2, vorlesen 
–, fragte er sie: „Habt ihr den Heiligen Geist empfangen, als ihr gläubig wurdet?“ Sie 
antworteten: „Nein, wir haben noch nie davon gehört, dass es einen Heiligen Geist 
gibt.“ 

 

„Also fragte Paulus: ‚Welche Taufe habt ihr denn empfangen?‘ ‚Die Taufe des 
Johannes‘, antworteten sie. Paulus erklärte, dass die Taufe des Johannes eine Taufe 
der Buße gewesen sei. Er habe den Menschen gesagt, sie sollten an den glauben, der 
nach ihm kommen würde, also an Jesus.“ 

 

Als sie das hörten, ließen sie sich im Namen des Herrn Jesus taufen. Paulus legte 
ihnen die Hände auf, und der Heilige Geist kam auf sie, und sie redeten in Zungen 
und weissagten. Es waren insgesamt etwa zwölf Männer. 
 

Und diese Zahl 12 ist vermutlich kein Zufall, sondern steht wohl in Verbindung mit 
den zwölf Aposteln. Was hier in Ephesus geschah, bestätigt, was Paulus und Gott in 
Jerusalem in der Apostelgeschichte 2 beschrieben haben: Er sandte seinen Heiligen 
Geist. Und viele der jüdischen Gläubigen dachten wohl: „Das ist Jerusalem, das ist 
der Ort, wo Gottes Heiliger Geist wirkt.“ 

 

Und es wäre verlockend gewesen zu glauben, dass dies der einzige Ort sei, an dem 
die Kirche wirklich Kirche sein könne. Doch in der Apostelgeschichte, Kapitel 8, wird 
durch Philippus dieselbe Manifestation des Heiligen Geistes unter den Gläubigen an 
Jesus in Samaria beschrieben. Samaria war wohl kein Ort, den viele Juden oder frühe 



13 

 

jüdische Gläubige für ein Zentrum der Gegenwart des Heiligen Geistes gehalten 
hätten. 
 

Sie hätten den Heiligen Geist mit der heiligen Stadt in Verbindung gebracht. Doch in 
der Apostelgeschichte 8 sehen wir, wie Gott die Gegenwart seines Heiligen Geistes 
durch das Evangelium in Samaria offenbart. Und in den Kapiteln 10 und 11 sehen wir, 
wie er die Gegenwart des Heiligen Geistes durch Kornelius in Joppe, einem Gebiet, 
das ausschließlich von Heiden bewohnt war, offenbart. 
 

Und so sehen wir zum vierten Mal in der Apostelgeschichte diese Manifestationen 
des Heiligen Geistes. Das bestätigt zwei Dinge. Erstens den Dienst des Paulus, der 
bereits seit Jahrzehnten andauerte. 
 

Soweit wir wissen, ist dies das erste Mal, dass sich der Heilige Geist durch Paulus 
manifestiert hat. Und ich halte es für bedeutsam, dass dies in Ephesus geschah, da 
Ephesus als Hochburg des Dämonenreichs gilt. Ich denke, es war sehr passend, dass 
es dort zu dieser erneuten Manifestation des Heiligen Geistes kam. 
 

Etwa 25 Jahre nach Pfingsten gab es eine neue Manifestation des Heiligen Geistes, 
die sowohl den Heiden als auch den Juden in Ephesus die Gewissheit gab, dass 
derselbe Gott, dieselben Wirkungen und dasselbe Evangelium, die diese Bewegung in 
Jerusalem zu Pfingsten ausgelöst hatten, auch in Ephesus wirkten. Ich habe bereits 
mehrmals das Dämonische und Okkulte erwähnt. Okkultismus bedeutet schlichtweg 
die verborgenen Künste, die schwarze Magie. 
 

Ephesus war das Zentrum dieser Glaubensvorstellungen und Praktiken. In der 
Apostelgeschichte 19, ab Vers 13, wird uns in Erinnerung gerufen, dass zur Zeit von 
Paulus’ Wirken Juden umherzogen und böse Geister austrieben. Jüdische Exorzisten 
versuchten, den Namen des Herrn Jesus über die Besessenen anzurufen. 
 

Und sie sagten: „Im Namen Jesu, den Paulus predigt, befehle ich euch, 
herauszukommen!“ Es handelte sich um sieben Söhne des Skevas, eines jüdischen 
Hohepriesters. In den Versen 15 und 16 kann man lesen, wie Satan es offensichtlich 
satt hatte, sich von diesen Scharlatanen herumschubsen zu lassen. 
 

Und so erfüllte er diesen einen Mann mit einem bösen Geist, der die sieben Brüder 
überwältigte und sie so schwer verprügelte, dass sie nackt und blutend aus dem Haus 
flohen. Hier wirkte also gewaltige Magie. Und diese Geschichte verbreitete sich, und 
es heißt, als die Juden und Griechen in Ephesus davon erfuhren, seien sie alle von 
Furcht ergriffen worden. 
 

Und der Name des Herrn Jesus wurde hoch geehrt. Man missbraucht diesen Namen 
nicht. Sonst könnte einem etwas Schlimmes zustoßen. 
 



14 

 

Und dann heißt es weiter, dass viele derer, die daran glaubten, nun kamen und offen 
gestanden, was sie getan hatten, denn viele Menschen waren in diese magischen 
Künste verwickelt. Es war Teil der Kultur. Genau wie dort, wo ich gerade lebe, in den 
Vereinigten Staaten, sind immer mehr Menschen am Glücksspiel beteiligt. 
 

Glücksspiel ist kein verantwortungsvoller Umgang mit dem Geld, das Gott seinem 
Volk zur Unterstützung und seines Werkes in der Welt anvertraut. Doch es ist eine 
Sucht, und viele verheimlichen sie. Oder sie nehmen Drogen und wissen, dass sie es 
eigentlich nicht tun sollten, also verheimlichen sie es. 
 

Aber es ist Teil der Kultur. Und diese Kultur findet sich oft auch in der Kirche wieder, 
wo sie nichts zu suchen hat. Genau das war in Ephesus der Fall. 
 

Manche Menschen waren in dämonische und okkulte Praktiken verwickelt. In der 
Apostelgeschichte 19,19 heißt es, dass einige Zauberer ihre Schriftrollen 
zusammenbrachten und öffentlich verbrannten. Der Wert der Schriftrollen belief sich 
auf insgesamt 50.000 Drachmen. 
 

Das ist ein Vermögen. So verbreitete sich das Wort des Herrn weit und gewann an 
Kraft. Ich erinnere mich an Paulus' Worte an die Epheser: „Denn unser Kampf richtet 
sich nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die Mächte und Gewalten, gegen 
die Herrscher dieser finsteren Welt, gegen die bösen Geister in der Himmelswelt.“ 

 

Er schrieb dies an die Epheser, weil er in Ephesus gelebt und diese Dinge selbst 
beobachtet hatte. Er wusste, dass die Epheser die Waffenrüstung Gottes anlegen 
mussten, da es in der Welt viele dunkle und mächtige Kräfte gab, die gegen Gottes 
Werk und gegen Gottes Volk kämpften. Ich werde hier nicht weiter auf den Rest von 
Apostelgeschichte 19 eingehen, aber ein großer Teil davon ist dem gewidmet, was 
die NIV in ihrer Überschrift als Aufruhr bezeichnet, also dem Aufruhr in Ephesus. Als 
das Evangelium in der Bevölkerung Anklang fand, hörten die Menschen, die die 
Götter durch den Kauf silberner Götzenbilder verehrt hatten, damit auf, diese Götzen 
zu kaufen, weil sie Christen geworden waren und wussten, dass Götzendienst eine 
Sünde ist. 
 

„Du sollst keine anderen Götter neben mir haben“ stand in der frühen christlichen 
Bibel. Es ist das erste Gebot. Die Silberschmiede, die die Götzenbilder herstellten, 
waren deshalb sehr aufgebracht, weil sie Verluste erlitten. Daraufhin entfachten sie 
einen Aufruhr und einen Aufstand, bei dem einige Christen geschlagen wurden und 
so weiter. 
 

Die wichtigste Erkenntnis ist jedoch, dass es in der Gemeinde von Ephesus nicht nur 
jüdischen Widerstand gegen Christus und das Evangelium gab, sondern auch 
heidnischen, politischen und wirtschaftlichen. Die Gesellschaft war generell sehr 



15 

 

beunruhigt über diese gegenkulturellen Menschen. Und Gott freut sich, gerade in 
schwierigen Bereichen Großes zu bewirken. 
 

Tertullians berühmter Ausspruch lautet: „Das Blut der Märtyrer ist der Same der 
Kirche.“ Und Gott sei Dank führt Widerstand gegen das Evangelium nicht immer zum 
Martyrium, doch in der Geschichte der Kirche war dies oft der Fall. Noch nie in der 
Geschichte der Kirche starben täglich so viele Menschen für ihr christliches 
Bekenntnis. 
 

Das Zentrum für das Studium des globalen Christentums am Gordon-Conwell-
Seminar schätzt, dass in den ersten Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts und 
hochgerechnet auf die Mitte des 20. Jahrhunderts jährlich etwa 90.000 Christen 
aufgrund von Verfolgung starben. Das entspricht 247 pro Tag. An manchen Tagen 
sind es weniger, an manchen mehr, aber es vergeht wohl kein Tag, an dem in Nigeria, 
China, Ägypten oder anderswo nicht Christen aufgrund ihres christlichen Glaubens 
getötet werden. 
 

Die jüngere Geschichte zeigt, dass Gott, je häufiger dies geschieht – so tragisch es 
auch ist und so sehr wir es beklagen und so sehr sich wohl heute niemand freiwillig 
für ein christliches Bekenntnis hinrichten lassen würde –, seinem Volk dennoch 
zahlenmäßiges und tiefgreifendes Wachstum schenkt, wenn Satan so übermächtig 
wird, dass er beginnt, Gottes Volk zu vernichten. Gott wehrt sich, und Gott wehrte 
sich bereits in Ephesus. Ich glaube, diese Spannung ist der Grund, warum Timotheus 
so viele Schwierigkeiten durchstehen muss, denn es ist ein wiederkehrendes 
Phänomen in der Kirchengeschichte, dass die Mächte der Finsternis versuchen, die 
Oberhand zu gewinnen, und Gott die Ärmel hochkrempelt und sagt: „Das wird hier 
nicht geschehen.“ 

 

Doch dann ruft er seine Diener auf, sich zu Wort zu melden und sich seinem 
Widerstand anzuschließen, was eine große Herausforderung sein kann. Nur noch ein 
paar einleitende Bemerkungen. Über Timotheus gäbe es viel zu sagen. 
 

Sein Name wird viermal in den Pastoralbriefen erwähnt, und in der 
Apostelgeschichte wird uns in Erinnerung gerufen, dass er ein Jünger war, dessen 
Mutter Jüdin, dessen Vater aber Heide, ein Grieche, war. Nach rabbinischer 
Auffassung ist man so, wie die Mutter ist. Demnach wäre ich, obwohl ich in den 
Vereinigten Staaten lebe, Kanadier, weil meine Mutter in Kanada geboren wurde. 
 

Und der jüdische Rabbiner sagte: „Wenn du von einer jüdischen Mutter geboren bist, 
bist du Jude.“ Timotheus war von einer jüdischen Mutter geboren. Im zweiten Brief 
an Timotheus betont Paulus außerdem seine Erziehung durch seine Mutter und 
Großmutter und deutet an, dass sie jüdisch waren und ihn von Kindheit an treu im 
Glauben an die Schriften, also die Schriften des Alten Testaments, erzogen haben. 



16 

 

Wir schließen daraus, dass Lystra, seine Heimatstadt, eine der Städte war, die Paulus 
auf seiner ersten Missionsreise in der Apostelgeschichte 13 und 14 evangelisierte. 
 

Obwohl Timotheus dort nicht erwähnt wird, muss es die Zeit gewesen sein, als er , 
seine Mutter und seine Großmutter das Evangelium hörten. In der Apostelgeschichte 
16 bittet Paulus ihn, ihn und Silas auf der zweiten Missionsreise zu begleiten. Zur 
Erinnerung: Die Apostelgeschichte 13 und 14 beschreibt die erste Missionsreise. 
 

Die zweite Missionsreise beginnt in Apostelgeschichte 15,36 (nach dem Apostelkonzil 
in Jerusalem) und dauert bis Kapitel 18, Vers 22. Die dritte Missionsreise erstreckt 
sich von Apostelgeschichte 18,23 bis zu Paulus' Rückkehr nach Jerusalem in 
Apostelgeschichte 21,17. Timotheus tritt während dieser zweiten Missionsreise in 
Erscheinung und begleitet Paulus im Laufe seines Lebens immer wieder. 
 

Wenn er nicht physisch bei Paulus ist, ist er ihm ideologisch oder missionarisch 
verbunden, da Paulus ihn mit verschiedenen Aufgaben betraut. Oder, wie im Fall von 
1. Timotheus, lässt Paulus ihn zurück und geht selbst seinen Weg. Man könnte also 
sagen, dass Timotheus in weiten Teilen von Paulus' Dienst dessen rechte Hand ist. 
 

Ich werde Ihnen diese Tabelle jetzt nicht vorlesen, aber ich habe eine, die auch in 
diesem Kommentar vorkommt. Ich habe einen Kommentar zu den Briefen an 
Timotheus und Titus verfasst. Dieser umfasst, glaube ich, etwa eine Viertelmillion 
Wörter. 
 

Ich spreche schätzungsweise 125 Wörter pro Minute. Ich könnte Ihnen diesen 
Kommentar also vorlesen, dann wären wir ein oder zwei Wochen damit beschäftigt, 
oder ich könnte ihn in diesen Vorlesungen zusammenfassen, so wie ich es vorhabe. 
In dem Kommentar ist eine Tabelle enthalten, in der alle Erwähnungen des 
Timotheusbriefes chronologisch aufgelistet sind. 
 

Sie beginnen in den frühen 50er Jahren n. Chr., als Paulus an die Thessalonicher 
schreibt. Zu Beginn seines Briefes schreibt er: „Paulus, Titus und Timotheus an die 
Gemeinde der Thessalonicher.“ Und in 1. Thessalonicher 3 heißt es: „Wir haben 
Timotheus gesandt.“ 

 

Weitere Hinweise auf Timotheus finden sich im 2. Thessalonicherbrief, im 1. 
Korintherbrief, im 2. Korintherbrief und im Römerbrief, insbesondere am Ende von 
Römer 16,21: „Mein Mitarbeiter Timotheus lässt euch grüßen.“ Dies dürfte etwa im 
Jahr 57 n. Chr. geschehen sein, als Paulus seine dritte Missionsreise beendete. Im 
Philipperbrief wird Timotheus im ersten Vers erwähnt: „Paulus und Timotheus an die 
Philipper.“ 

 

Er wird in Philipper 2 gelobt. Er wird in Kolosser 1 und Philemon 1 erwähnt. Somit 
erscheint Timotheus' Name in acht Paulusbriefen. Und er wird natürlich in zwei 



17 

 

Pastoralbriefen direkt angesprochen. Das bedeutet, dass nur drei Paulusbriefe 
Timotheus nicht namentlich erwähnen. 
 

Der Galaterbrief, der Epheserbrief und der Titusbrief nennen uns nicht Timotheus' 
Namen. Doch aus den uns vorliegenden Quellen lässt sich schließen, dass nur 
wenige, wenn überhaupt jemand, so eng mit Paulus' Wirken und Lehren im Laufe der 
Jahre verbunden war wie Timotheus. Wenn es einen zweiten Kandidaten gäbe, der 
hier genannt werden könnte, dann wäre es Lukas. 
 

Lukas war ebenfalls ein Reisegefährte und Vertrauter von Paulus, aber er war kein 
Gemeindeleiter wie Timotheus. Kaum jemand war so eng in Paulus' Evangelisierung 
und die Entwicklung der Gemeinden eingebunden wie er. Timotheus und Paulus 
teilten die Berufung zum Dienst am Evangelium. 
 

Sie teilten die dramatischen Erlebnisse des harten Kampfes im Alltag. Und 
wahrscheinlich leben einige von Ihnen, die diese Vorträge sehen werden, an Orten, 
wo man als Christ verhaftet werden kann. Sie kennen das Adrenalin, die Angst, die 
Notwendigkeit, Dinge zu verbergen, und die Angst, entdeckt zu werden. 
 

Und du gibst es zwar nicht gern zu, aber du bist neuen Gemeindemitgliedern oder 
Besuchern gegenüber immer misstrauisch, weil sie ja Sicherheitsleute sein könnten. 
Und die könnten dir später viel Ärger bereiten. Timotheus kannte sich damit bestens 
aus, denn er hatte jahrelang mit Paulus an sehr schwierigen Orten gedient und viel 
Verantwortung getragen. 
 

Wenn wir also zum zweiten Timotheusbrief kommen, werden wir dort Folgendes 
finden: Paulus schreibt in 2 Timotheus 1,8: „Schäme dich nicht des Zeugnisses für 
unseren Herrn und auch nicht meiner, seines Gefangenen. Leide mit mir für das 
Evangelium in der Kraft Gottes.“ 

 

In 2 Timotheus 1,12 schreibt er: „Deshalb leide ich so, wie ich leide; aber es ist keine 
Schande, denn ich weiß, an wen ich glaube, und ich bin überzeugt, dass er den, den 
ich ihm anvertraut habe, bis zu jenem Tag bewahren kann.“ Und in 2 Timotheus 3,12 
heißt es weiter: „Jeder, der in Christus Jesus ein frommes Leben führen will, wird 
verfolgt werden.“ Das sind also Dinge, die Paulus auch mit neuen Gläubigen teilte. 
 

Wenn du den ersten und zweiten Brief an die Thessalonicher liest, wirst du sehen, 
dass er sagt: „Ihr wusstet, dass diese Verfolgung, die ihr erleidet, kommen würde, 
denn ich habe euch von Anfang an gesagt, dass es Widerstand gegen das Evangelium 
geben wird, wenn wir Christus dienen.“ Timotheus hatte dies jedoch selbst erlebt. Er 
wusste Bescheid. 
 

Er war ein erfahrener Veteran. Und so besteht zwischen diesen Männern eine tiefe 
Verbundenheit, wie wir in 1. und 2. Timotheus und auch in Titus 2 lesen. Es ist eine 



18 

 

Verbundenheit, die das Evangelium zwischen Menschen schmiedet, vor allem durch 
die Gemeinschaft in Christus. Aber auch, wie in einer Ehe, entsteht dadurch große 
Freude. 
 

Doch auch in der Ehe vertieft sich die Bindung im Laufe der Jahre, weil man 
gemeinsam leidet. Und besonders wenn man Christ ist, findet man in Christus die 
Gnade, einander und Christus im Alltag, im Dienst und in den von Gott anvertrauten 
Aufgaben treu zu bleiben. So entsteht ein unzerbrechliches Band, in dem man dem 
Partner bis in den Tod treu ist. 
 

Wie viel mehr waren Timotheus und Paulus Gott bis in den Tod treu und einander als 
Mitarbeiter Gottes in Ephesus und anderswo treu? Abschließend möchte ich auf ein 
besonderes Merkmal der Pastoralbriefe hinweisen. Kritiker werden einwenden, dass 
dieses Merkmal in anderen Paulusbriefen nicht zu finden sei, also müssten diese 
Briefe nicht von Paulus stammen. Doch aus irgendeinem Grund verwendet Paulus in 
den Pastoralbriefen die Redewendung „logos pistos“. 
 

Logos bedeutet Wort, und pistos bedeutet treu. Im Griechischen braucht man also 
nicht immer Verben. Man kann auch einfach zwei Substantive verwenden und erhält 
so einen Satz, oder in diesem Fall ein Substantiv und ein Adjektiv. 
 

Also, „logos pistos“ bedeutet „treu ist das Wort“. Und es wurden Bücher darüber 
geschrieben, was das genau bedeutet. Und niemand hat bisher alle davon überzeugt, 
was es genau bedeutet. 
 

Ich sehe es eher als eine Art Redewendung, die damals für Paul und vielleicht auch 
für seine direkten Kollegen gängig war – darauf können Sie sich verlassen. An dem, 
was ich jetzt sage, besteht kein Zweifel. Er unterstreicht damit lediglich, dass diese 
Redewendung unsere Unterstützung verdient. 
 

Und es steht in 1 Timotheus 1,15, worauf wir noch eingehen werden. Es steht auch in 
1 Timotheus 3,1: „Das ist gewisslich wahr: Wer nach einem Amt als Aufseher strebt, 
begehrt eine edle Aufgabe.“ Es steht auch in 1 Timotheus 4,8. Und dann begegnen 
wir ihm wieder in 2 Timotheus 2,11: „Wenn wir mit ihm gestorben sind, werden wir 
auch mit ihm leben.“ 

 

Wir finden diese Stelle auch in Titus 3,7-8, wo Paulus sagt: „Da wir nun durch seine 
Gnade gerechtfertigt sind, sind wir Erben des ewigen Lebens. Das ist ein zuverlässiges 
Wort.“ Und er hat zuvor schon einiges über das Erscheinen Christi und die 
Rechtfertigung gesagt. 
 

Und er sagt, ich möchte, dass ihr Dinge tut. Deshalb schließe ich diese Vorlesung mit 
diesem Gedanken ab: Die Pastoralbriefe werden immer wieder mit dem Satz „Treue 



19 

 

ist das Wort“ bedacht. Und ich bin sicher, dass sich dieses Wort auch für uns als treu 
erweisen wird, wenn wir unsere Untersuchung fortsetzen. 
 

Und während wir beide weiterhin daran arbeiten, dieses großartige Wort in unserem 
Leben und unserem Dienst in die Praxis umzusetzen. 
 
Dies ist Dr. Robert W. Yarbrough mit seiner Lehre über die Pastoralbriefe, 
Apostolische Unterweisung für pastorale Leiter und ihre Mitarbeiter. Sitzung 1, 
Einführung. 
 


