Dr. Robert Yarbrough, Die johanneischen Briefe,
Sitzung 5, Abschnitt 1: 1 Johannes - Glaube in
vollem Umfang, zentrale Last [1 Johannes 1,1-2,6]

Hier spricht Dr. Robert Yarbrough mit seiner Lehre iber die Johannesbriefe: ,Das
Leben in Christus im Gleichgewicht”. Dies ist die flinfte Sitzung zu 1. Johannes,
,Glaube in seiner ganzen Fille”, Abschnitt 1,1,1-2,6: ,,Die zentrale Last”.

Heute beginnen wir unsere Betrachtung des ersten Johannesbriefes. In den
vorherigen Vorlesungen haben wir uns mit einleitenden Fragen zu 1., 2. und 3.
Johannesbrief befasst. Aullerdem habe ich zwei Vorlesungen zu theologischen
Themenin 1., 2. und 3. Johannesbrief gehalten und anschlieRend eine Vorlesung zu
3. Johannesbrief gehalten.

Ich nannte es ,Brief an einen vertrauten Freund®, dieser Freund war Gaius, und
anschlieRend eine Vorlesung Gber den zweiten Johannesbrief. Ich nannte es ,,Brief an
eine vertraute Gemeinde”. Dies war Johannes’ Brief an eine Gemeinde, zu der Gaius
vermutlich gehorte und die moglicherweise nicht nur den Brief an die Gemeinde, den
zweiten Johannesbrief, sondern auch einen weiteren Brief, den ersten Johannesbrief,
erhalten hatte, den Johannes zur Verbreitung eines Aufrufs in dieser Gemeinde und
vielleicht auch in Gemeinden in ganz Kleinasien verfasst hatte.

Wir kommen nun zur nachsten Lektion, in der wir uns mit dem ersten Johannesbrief
beschaftigen werden. Diese Reihe nenne ich ,Das Leben in Christus im
Gleichgewicht”. Die drei Briefe zusammen setzen ein Leben in Christus voraus und
bekraftigen es, indem sie verschiedene Faktoren in Einklang bringen. Darauf gehe ich
gleich noch genauer ein. Der erste Johannesbrief hingegen, den ich ,,Glaube in seiner
ganzen Fille” nenne, handelt vom uneingeschrankten Glauben an Christus, an Gott,
den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist. Vater, Sohn und Heiliger Geist werden
alle im ersten Johannesbrief erwahnt. Ich werde gleich beten, mochte aber zunachst
auf etwas sehr Auffalliges im ersten Johannesbrief hinweisen, das auch ein Merkmal
des Johannesevangeliums ist.

Wenn man die Haufigkeit des Wortes, des Substantivs und des Verbs fiir Liebe —
Substantiv ,,agape”, Verb ,, agapao” — grafisch darstellt , erhdlt man ein Diagramm wie
dieses. Auf der linken Seite sieht man Matthaus, dann Markus, Lukas und Johannes.
Uber Johannes steigt die Saule steil an und bleibt dann relativ niedrig. Bei Epheser
steigt sie etwas an, aber bei 1. Johannes schnellt sie wieder stark nach oben. Die
hohen Saulen reprasentieren die Spalten fir Johannes und 1. Johannes und zeigen
die Haufigkeit des Gebrauchs des Wortes , Liebe” im Zusammenhang mit dem Bezug
auf die Liebe an. Vielleicht haben Sie schon einmal gehort, dass Johannes der Apostel
der Liebe genannt wird, und das liegt nicht nur daran, dass er im



Johannesevangelium der geliebte Apostel genannt wird, sondern daran, dass, wenn
man seine Schriften mit anderen Schriften im gesamten Neuen Testament vergleicht
—und ich bin mir sicher, auch im Alten Testament —, man nicht vergleichen kann, wie
oft Johannes dieses Wort verwendet und auf die Idee der Gottesliebe oder das
Substantiv Liebe in Verbindung mit Gott zuriickkommt.

Lasst uns innehalten und beten und Gott fiir seine Liebe danken. Himmlischer Vater,
wir danken dir flr die Liebe, die du uns durch die Sendung deines Sohnes, des Herrn
Jesus Christus, erwiesen hast, und wir danken dir fiir diesen Brief, der so eindringlich,
umfassend und ausfiihrlich von ihm zeugt. Wir beten, dass wir durch deine
Gegenwart der Botschaft, die fiir alle Leser und Horer dieses Briefes bestimmt ist,
gerecht werden kénnen. Wir beten im Namen Christi. Amen.

Wie also gliedern wir den ersten Johannesbrief? Wie unterteilen wir ihn? In der
englischen Tradition gibt es nattrlich Kapitel und Verse, und das ist eine Mdglichkeit.
Wenn man den ersten Johannesbrief eingehend studiert und dabei besonders auf
den griechischen Text achtet, erkennt man Hinweise darauf, wie die Ostkirche, die
griechische Kirche — oft auch byzantinische Kirche genannt — Gber viele Jahrhunderte
hinweg, als die lateinische Kirche den griechischen Text noch nicht kannte,
durchgehend Griechisch verwendete. Sie war die griechischsprachige Kirche.

Bevor wir in unserer englischen Sprachtradition oder auch in der lateinischen
Tradition der Vulgata Kapitelunterteilungen einflihrten, gab es bereits
Unterteilungen, und so wurde der erste Johannesbrief in sieben Abschnitte
unterteilt. Der erste Abschnitt begann naturlich in Kapitel 1, Vers 1, der zweite in
Kapitel 2, der dritte ebenfalls in Kapitel 2 und so weiter. Es gibt also sieben
Abschnitte.

Und sie benennen nicht, was in den Abschnitten steht. Einer der Griinde fir diese
Unterteilung war , dass man darauf verweisen konnte, zum Beispiel auf Abschnitt 3,
4, 7 oder so, aber auch, um die Lesungen zu kennzeichnen, die in der Kirche
verwendet wurden. Die byzantinische Kirche liest viele Schriftstellen im Gottesdienst,
daher werden diese als Lektionarlesungen oder Lektionarmarkierungen bezeichnet.
Und der erste Abschnitt, den ich die zentrale Botschaft nenne, lautet: Gott ist Licht.

Der zentrale Inhalt des Briefes ist die Beschreibung des Wesens Gottes. Ich denke,
Johannes tut dies, weil er in der rémischen Welt schreibt, wo jeder an Gott und
Gotter glaubt.

war von viel Dunkelheit gepragt . Die griechisch-romische Religion, die Religion des
Romischen Reiches, kannte keine heiligen Schriften und befasste sich nicht mit Moral
oder Ethik. Sie sprach von religiosen Erfahrungen und davon, ob man in
gesundheitlichen, spirituellen oder Beziehungsfragen Hilfe von einem Gott oder einer
Gottin erhalten kénne.



Aber du hattest keine personliche Beziehung zu einem Gott oder einer Géttin. Diese
Gotter und Gottinnen traten nicht persénlich mit dir in Kontakt. Sie waren gewiss
keine Erlosergotter im Sinne des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs und des Gottes
des Herrn Jesus Christus, der Verheillungen gibt, die Erde erschaffen hat, in eine
personliche Glaubensbeziehung tritt, ein Volk rettet und die Welt erlost.

Im griechisch-rémischen Raum gab es nichts Vergleichbares . Als Johannes also
seinen ersten Johannesbrief verfasste, kam er nach seiner Einleitung schlieflich zu
dem Punkt, an dem er sagte: , Dies ist die Botschaft, die wir empfangen haben und
die wir euch verkiinden: Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis.”

Das bezeichne ich als die zentrale Botschaft des ersten Johannesbriefes, und darauf
kommen wir gleich zurick. Zwei weitere Punkte mochte ich jedoch ansprechen. Zum
einen Johannes’ Auffassung von dem, was ich die Identitat des Evangeliums nennen
werde.

Er schreibt an Menschen, die wir Christen nennen wirden. Er nennt sie nie Christen.
Er nennt sie kleine Kinder oder Kinder, aber ich denke, es ist gut, sich daran zu
erinnern, wie Johannes christliche Identitat und christliche Erfahrung versteht, denn
das ist in seinem Evangelium in Kapitel 1 zusammengefasst, und wir werden dies im
ersten Johannesbrief immer wieder sehen.

Er spricht davon, von Gott geboren zu sein, und er spricht tGber Dinge wie Glauben
und die Liebe Gottes. Es ist wichtig zu verstehen, wie er sich das vorstellt. Und es
geschieht, wie wir sagen kénnen, in erster Linie durch den Glauben an den Namen
Christi. Im ersten Johannesevangelium, Kapitel 1, Vers 12, hei3t es: ,Allen, die ihn
aufnahmen und an seinen Namen glaubten — und das ist die wahre Identitat Jesu,
des Sohnes Gottes, der fiir die Stinde starb und auferstand —, allen, die ihn
aufnahmen und an seinen Namen glaubten, gab er das Recht, Kinder Gottes zu
werden.” So wird Gott ihr Vater, sie werden seine Kinder, sie werden Brider und
Schwestern, sie werden durch den Glauben an Christus zu einer Familie.

Doch dann prazisiert es die Vorstellung, glaubige Kinder Gottes zu sein, denn es klingt
so, als ob wir uns freiwillig engagieren und glauben wiirden und es damit quasi
geschafft hatten. Wir hatten uns durch unser Handeln zu Gottes Kindern gemacht.
Aber im nachsten Vers heillt es dann: , Diese Kinder wurden nicht aus Blut, nicht aus
Abstammung, nicht aus dem Willen des Fleisches geboren — jemand hatte
beschlossen, ein Kind zu bekommen —, nicht aus dem Willen des Mannes, sondern
aus Gott, geboren von Gott.”

Und hier haben wir das, was manche Kompatibilismus nennen. Die Idee dahinter ist:
Wir haben Entscheidungsfreiheit und glauben an Christus, und so werden wir zu



Kindern Gottes. Andererseits hat Gott noch mehr Entscheidungsfreiheit, und wir
werden nicht aus eigenem Willen geboren.

Hinter dem Glauben an Gott wirkt etwas Fundamentales und Geheimnisvolles, durch
das wir die Botschaft des Evangeliums horen, sie verinnerlichen und annehmen,
selbst wenn andere um uns herum nicht daran glauben. Oft gibt es in Familien einen
Bruder oder eine Schwester, die glaubt, der andere aber nicht. Oder in einer Ehe
besuchen beide Partner vielleicht dieselbe Kirche, und einer von ihnen hort das
Evangelium und wird Christ, der andere aber nicht und glaubt nicht.

also sagen: ,Sie haben nicht geglaubt, weil sie sich dagegen entschieden haben.” Das
ist ihre Entscheidung, und das stimmt. Aber es stimmt auch, dass Gott im
Verborgenen wirkt, und gerade diejenigen, die glauben, kdnnen sich das nicht selbst
zuschreiben und sagen: ,Ich habe mich selbst gerettet, weil ich das getan habe, was
mich dazu berechtigt.”

Sie verdient Gottes Vergebung. Johannes versteht die Identitat als Anhanger des
Evangeliums also als ein Geschenk Gottes, als sein Werk. Es ist Gottes Wille, der sich
auf irgendeine Weise durch die Botschaft des Evangeliums manifestiert und den
Glaubigen einen Status verleiht, den sie nicht verdienen.

Wir verdienen Gottes Vergebung nicht, doch er bietet sie uns an und tut alles
Notwendige, damit sie uns annimmt, uns verwandelt und uns in seine Familie
aufnimmt, in der wir zu seiner Ehre leben sollen. Daraus ergeben sich weitere
Schlussfolgerungen, die ich hier auf meinem kleinen Handzettel stichpunktartig
festhalte: Christus anzunehmen, entspringt einer Gberwaltigenden gottlichen Liebe,
wie wir gerade in der Grafik gesehen haben. Wir kennen Gott erst wirklich, wenn wir
durch die Botschaft des Evangeliums eine Beziehung zu ihm aufbauen. Doch wenn
wir Gott begegnen, dringt plotzlich eine uns zuvor fremde Liebe in unser Leben ein
und verandert es — ein lebenslanger Prozess.

Und wenn wir Christus annehmen, erhalten wir nicht nur neue Quellen der Liebe,
sondern treten in ein Bild ein, das wir mit einem ziemlich komplexen Diagramm
darstellen konnen. Ich muss jetzt zu meinem friiheren Diagramm zurlickkehren, in
dem auf einer Seite die Liebe und auf einer anderen Seite ein Bild dargestellt ist. Ich
muss diese Datei kurz schlieBen, da sie manchmal einfriert — und gerade ist sie
eingefroren —und ich werde sie neu starten. Einen Moment bitte, dann kann ich das
Bild so groR wie moglich darstellen. Das ist groBer, und groBer geht es ungefahr.

Dies ist also ein Bild eines ausgeglichenen christlichen Lebens. Ich erkldre es lhnen: Es
gibt eine horizontale Linie, die die Linie des Glaubens, der Lehre oder dessen darstellt
—die Linie dessen, was die Botschaft des Evangeliums beinhaltet. Wir erinnern uns
vielleicht an Worte aus der Bibel wie: ,,Glaube an den Herrn Jesus Christus, und du
wirst gerettet werden.” Links von dieser Linie befindet sich der Unglaube. Man ist



kein Christ, hat keinen Glauben, hort aber die Botschaft des Evangeliums. Stellen Sie
sich diesen Vektor als Pfeil vor.

Man gelangt vom Unglauben zum Glauben, und das macht einen Christen aus. Man
wird durch den Glauben gerettet. Man hort, was Christus getan hat, nimmt es an,
vertraut sich ihm an und ist gerettet.

Wir missen im Leben nicht weit suchen, wir miissen nicht weit in der Bibel lesen, um
zu erkennen, dass es manchmal ein Problem gibt: Menschen behaupten, glaubig zu
sein, aber ihr Leben steht im Widerspruch zu dem, was sie vorgeben zu glauben.
Stellen wir uns also eine Linie vor, die wir ,,Werke“ nennen. Diese Linie steht fir
Gehorsam und Ethik. Wenn man also X und Y nimmt, erhalt man vier Quadranten.
Der Quadrant, in dem man sich befinden mochte, ist der rechte Quadrant des
Glaubens und der obere Quadrant der Werke.

Der obere rechte Quadrant ware also derjenige, in dem Sie sich befinden mdochten.
Sie mdchten sich nicht in diesem Quadranten befinden, denn dort hatten Sie zwar
Arbeit, aber keinen Glauben. Sie mochten sich auch nicht in diesem Quadranten
befinden, denn dort hatten Sie zwar Glauben, aber keine Taten .

Du warst nicht hier, weil du keinen Glauben und keine guten Taten hattest . Vielleicht
hast du dariber selbst schon nachgedacht, denn im Jakobusbrief spricht er Gber das
Wesen des Glaubens und wie Glaube und gute Taten zusammenwirken miissen —
und das stimmt absolut. Aber vor vielen Jahren, besonders in der Arbeit mit
Studenten, habe ich oft erlebt, dass Studenten lGiber Glaubensgewissheit sprechen
wollten . Sie waren im Grunde gute junge Leute und fihrten ein gutes Leben, aber
ihnen fehlte die Gewissheit.

Ich las gerade in der Bergpredigt, und da gibt es eine Stelle, wo Jesus sagt —ich
glaube, es ist Matthaus 7 —, dass viele an jenem Tag zu ihm sagen werden: ,Herr,
Herr!“ Nun, da ist diese klare Linie. ,Herr, Herr“, das ist Glaube.

Haben wir nicht GroRartiges vollbracht? Nun, das passt. Das sind also X und Y. Und
sie zahlen einige der Wunder auf, die sie vollbracht haben, und die groBen Dinge, die
sie in seinem Namen getan haben. Glaube und Werke also .

Doch dann sagt Jesus: ,,Ich habe euch nie gekannt.” Das hat mich sofort zum
Nachdenken gebracht, nicht nur im Hinblick auf meine Arbeit mit Studenten, sondern
auch auf meine Seelsorge. Dort begegne ich Menschen, die moralisch integer sind, in
die Kirche gehen, christliche Uberzeugungen haben und — nun ja — keine Banken
ausrauben oder jemanden umbringen. Aber es fehlt ihnen die tiefe Leidenschaft fur
Gott.



Es geht nicht unbedingt um Liebe zu anderen Menschen. Und dann habe ich eine
weitere Linie in dieses Bild eingeflihrt. Und diese Linie ist die Linie der Beziehung,
einer personlichen Beziehung.

Nennen wir es Liebe. Und dieses Bild soll nicht sagen: Das sind nicht die drei Dinge,
die man tun muss, um Christ zu sein: glauben , arbeiten und lieben . Ich betrachte es
vielmehr aus der Perspektive des Wirkens Gottes, wenn Gott uns durch sein Wort
und die Botschaft Christi rettet.

Die Bibel lehrt, dass Gott unsere Herzen verandert. Und durch dieses Wirken Gottes,
an das wir glauben, beginnt sich unser Verhalten zu wandeln, denn nun setzt Gott
alles daran, uns nahe zu sein. Er wiinscht sich eine Beziehung zu uns.

Und wir beginnen, seine Gebote zu lernen, vielleicht auf eine Weise, wie wir sie zuvor
noch nicht kennengelernt haben. Wir verspliren den Drang, das zu tun, von dem wir
wissen, dass es Gott gefallt. Und pl6tzlich entsteht auch eine innere Beziehung zu
Gott.

Wir haben vielleicht schon vorher an Gott geglaubt, aber jetzt ist er so prasent in
unseren Gedanken und Herzen. Wir verspliren den Wunsch, unsere personliche
Beziehung zu Gott zu vertiefen. Und das ist das christliche Leben.

Das ist das Werk der Botschaft des Evangeliums, durch die der Glaube auf eine Weise
in unser Leben tritt, wie es zuvor nicht moglich war. Ein Glaube, der die Gegenwart
des lebendigen Gottes erfahrbar macht. Und der lebendige Gott schenkt uns durch
seine Gebote und seine Gegenwart bei uns den inneren Wunsch, das zu tun, was wir
lernen, um ihm zu gefallen und ihm Freude zu bereiten.

Und das dient ihm und anderen Menschen. All dies geschieht im Kontext einer
Beziehung. Wir haben also eine Verbindung zu Gott, der in Jesus auf diese Erde
gekommen ist.

Und das Grol3artige daran ist: Wenn Jesus sagt, werden viele an jenem Tag zu mir
sagen: ,Herr, Herr, haben wir das nicht getan?“ Und ich werde antworten: ,Ich habe
euch nie gekannt. Wir kennen ihn.” Ich nenne dies die X-Koordinate: Lehre, Y : Werke
und Z-Koordinate.

Die Z-Koordinate steht fir Liebe. Die Z-Koordinate ist die Koordinate
zwischenmenschlicher Beziehungen. Wenn wir vor Christus stehen, wird er nicht
sagen: ,Ich habe euch nie gekannt”, denn wir kennen ihn schon lange.

Wir haben eine Beziehung zu ihm durch den Glauben, die zu Verhaltensanderungen
flhrt. Und sie flihrt auch zu Liebesbekundungen. Diese drei Dinge sind eng
miteinander verwoben und tUberschneiden sich.



Wenn wir uns den ersten Johannesbrief immer und immer wieder ansehen, werden
wir feststellen, dass er liber Liebe, Gebote und Glauben spricht. Isoliert man einzelne
Verse, kdnnte man meinen, es ginge nur um Liebe. Liebe sei das Einzige, was zahlt.

Doch dann heift es in einem anderen Vers, dass nur die Werke zdahlen . Man muss
seinen Bruder nur lieben, ihm helfen und ihm geben . Und wieder andere Verse
sagen, dass es der Glaube ist.

Und das ist ein echtes Problem im ersten Johannesbrief, denn es klingt, als wiirde er
sich selbst widersprechen. Man muss aber bedenken, dass er immer, wenn er von
einem dieser drei Aspekte spricht, die anderen beiden voraussetzt. Er geht davon
aus, dass Gott so wirkt, dass wir durch Glauben, verandertes Verhalten und die
Beziehung zu Gott ein erfillteres Leben fihren.

Wir leben das Leben eines Menschen, der von Gott geboren ist. Und wir sagen
immer GEBOREN. Und das ist richtig, denn es hat damit zu tun, dass er unser
gottlicher Vater wird.

Man kdnnte aber auch sagen: GEBOREN, getragen von, angetrieben von, gepragt
von, erflllt von. Und Gott wirkt sein Heil in unserem Leben, wahrend wir selbst an
unserem Heil arbeiten. Wir haben Entscheidungsfreiheit , wir tragen Verantwortung.

Es handelt sich also nicht um eine passive, sondern um eine aktive Beziehung. Sie
funktioniert dank Gottes Wesen, seiner Macht und seines allmachtigen Willens. Er
halt uns liebevoll und sanft bei und sorgt dafiir, dass wir den Weg gehen, den wir uns
vorgenommen haben, als wir sagten: ,,Ich habe mich entschieden, Jesus
nachzufolgen.” Ich werde mich daher nicht weiter mit diesem Schema befassen, aber
wenn Sie es nachvollziehen, sehen Sie vier Facher oberhalb und vier unterhalb der
theoretischen horizontalen Ebene.

Es gibt also acht Bereiche, in denen man sich befinden kann. In einem dieser
Bereiche findet man echten Glauben, angemessenen Gehorsam und eine Beziehung,
Liebe. Das ist der Platz des wahren Glaubigen.

Doch wenn du den ersten Johannesbrief studierst, wirst du sehen, dass er manchmal
andeutet, dass die Leute keinen wahren Glauben haben. Sie leugnen ja, dass Jesus im
Fleische gekommen ist. Das ist ein Glaubensproblem.

Sie mogen moralische Menschen sein, Gebote befolgen und Liebe zeigen, aber sie
verleugnen Jesus. Das ist ein Problem. Oder sie mogen einen plausibel klingenden
Glauben haben und recht gehorsam sein, aber sie lieben ihren Bruder nicht.



Manche Verse sprechen davon, dass jeder, der irdische Giter besitzt und sich nicht
um seinen Bruder kimmert, ein Ligner ist. Das ist keine christliche Eigenschaft. Es
gibt noch ein anderes Feld, Oktant 4 auf der Karte, wo man eine plausibel klingende
Uberzeugung hat und vielleicht ein liebevoller Mensch ist, aber Gott ungehorsam ist.

Du verstoRt gegen Gottes Gebote. Das ist ein Problem. Es gibt einen flinften Bereich,
in dem die Liebe zwar echt erscheint, aber kein christlicher Glaube und kein
wirklicher Gehorsam vorhanden ist.

Und wissen Sie, manchmal begegnen wir Menschen, die religios und sehr liebevoll
sind . Sie sind sehr warmherzig. Und das kénnen Hunde sein, es kdnnen Menschen
sein, es kdnnen Arme sein, oder, wissen Sie, es gibt alle moglichen Arten von
Menschen. Sie lieben einfach alles, aber sie interessieren sich nicht fir das
Christentum, zumindest nicht ernsthaft, im Sinne der Lehre.

Ihr moralisches Leben mag aus christlicher Sicht ein Trimmerhaufen sein, aber sie
haben Liebe. Und dann befinden sie sich vielleicht in derselben Lage wie du, wo
Gehorsam vorhanden ist, aber kein Glaube und mangelnde Liebe. Mir gefallt der
Autoaufkleber, den ich vor einigen Jahren gesehen habe.

Es hieR: ,, Taten vor Glaubensbekenntnis”, was bedeutet, dass es mir wirklich egal ist,
was jemand glaubt. Mir ist nur wichtig, wie du lebst. Und genau dann begegnet man
Menschen.

Darauf kommt es an. Darauf kommt es einzig und allein an. Fiir John sind diese drei
Dinge jedoch eng miteinander verknipft.

Wenn das Evangelium das Herz und den Willen eines Menschen erreicht, wirkt Gott
so, dass unser Vertrauen in Christus und sein Wirken wachst. Er vertieft unsere
Beziehung zu ihm, denn er ist ein lebendiges Wesen, transzendent und unendlich,
aber gleichzeitig personlich und tiefgriindig fir jeden, der ihn durch den Glauben an
Christus kennt. Und das verandert auch unser Verhalten.

Behalten Sie diese drei Punkte also im Hinterkopf, wenn wir uns mit dem ersten
Johannesbrief beschaftigen, denn sie alle gehdren zu dem, was Gott durch die
Botschaft des Evangeliums bewirkt. Im ersten Johannesbrief sehen wir zunachst, wie
er seine Autoritat und seinen Plan verkiindet — das, was von Anfang an war, was wir
gehort, mit unseren Augen gesehen, angeschaut und mit unseren Handen betastet
haben: das Wort des Lebens. Und wir werden erkennen, dass dieses Wort des Lebens
Jesus Christus ist.

Das Leben wurde sichtbar. Es wurde enthllt.



Und wir haben es gesehen und bezeugt. Das sagen Johannes und die anderen Jinger,
die Jesus gesehen haben. Und wir verkiinden euch das ewige Leben , das beim Vater
war, das ist der Sohn Gottes vor der Menschwerdung, und das uns offenbart wurde.

Er nahm durch die Jungfrau Maria Fleisch an, kam und lebte. Was wir gesehen und
gehort haben, verkiinden wir auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt.
Und unsere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus.

Und wir schreiben dies, damit unsere Freude vollkommen sei. Wenn ich nun diese
Bibelverse gelb markiere, werdet ihr bemerken, dass ich die Worter fir Vater, Sohn,
Gott, Jesus, Christus oder den Heiligen Geist — und ich glaube, das habe ich im ganzen
Buch getan — rot schreibe, um uns an die Haufigkeit der Bezugnahmen auf Gott im
ersten Johannesbrief zu erinnern. Denn, wie ich bereits in einer friiheren Vorlesung
sagte, lassen sich die Menschen vom sozialen Umfeld und den
zwischenmenschlichen Beziehungen mitreiRen und vergessen dabei, dass Johannes
am haufigsten Uber Gott spricht.

Es handelt sich also um ein theozentrisches und christozentrisches Buch, nicht um
ein anthropozentrisches, das sich hauptsachlich mit Menschen und ihren Problemen
befasst. Doch in den eben gelesenen Versen sehen wir erstens, dass die Inkarnation
wahr und real ist. Der Sohn existierte im und mit dem Vater .

Sie sind vereint. Sie sind eins. Es gibt nicht zwei Gotter oder drei Gotter, es gibt nur
einen Gott.

Doch jener Gott, der jenseits von Raum, Zeit und Materie existiert und transzendent
ist, ist ein Gott mit einer inneren Beziehung. Und in seiner Fille und seinem
Reichtum nahm der Sohn Gottes — wir nennen ihn die zweite Person der
Dreifaltigkeit — Fleisch an und wurde geboren. Johannes bezeugt, was sie gesehen,
berlihrt, angefasst und gehort haben.

Zweitens ist Johannes der Ansicht, dass Augenzeugenberichte als Beweis ausreichen.
Mose lehrte, und Gott lehrte Mose, dass Tatsachen durch die Aussage von zwei oder
drei Zeugen bestatigt werden sollten. Ein einzelner Zeuge kann nichts bestatigen,
mehrere Zeugen hingegen schon.

Es gab also mehrere Zeugen, sowohl Jinger als auch Gott selbst, der sich bezeugte,
wie Jesus im Johannesevangelium, Kapitel 5, lehrt. Er spricht von all den Zeugen
seiner ldentitat: dem Zeugnis der Heiligen Schrift, dem Zeugnis Johannes des Taufers,
dem Zeugnis des Vaters, dem Zeugnis seiner machtigen Taten. Diese und weitere
Offenbarungen sind Beweis genug.



10

Die Menschen moégen leugnen, was sie sehen. Doch es ist ein ausreichender Beweis
fir Jesu wahre Identitdt . Und dann gibt es da noch ein Ziel, das Johannes zum
Ausdruck bringt: die freudige Gemeinschaft.

Wir schreiben dies, damit unsere Freude vollkommen sei. Viele Menschen stehen der
Religion skeptisch gegenliber und wollen sich nicht mit dem Christentum
auseinandersetzen, weil sie es flr einen Stimmungskiller halten. Doch die tiefste
Erflllung, die wir als Menschen erfahren kdnnen, ist der Frieden mit Gott in dieser
Welt und die Vorfreude auf das Jenseits.

Und dies ist die vollkommene Freude, die Jesus verheifen hat und die Johannes seit
Jahrzehnten beim Schreiben dieses Briefes selbst erfahren durfte, und die er den
Lesern ans Herz legt. Dann folgt der Hauptteil des Briefes: das Wesen Gottes. Dies ist
die Botschaft, die wir von ihm gehort haben und euch verkiinden.

Zusammenfassend ldsst sich also sagen: Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis.
Das bedeutet schlicht und einfach, dass Gott eine Eigenschaft besitzt, dass er wirkt.
Diese Eigenschaft ist Heiligkeit.

In seiner transzendenten Herrlichkeit ist er kein Mensch. Gott ist einzigartig. Es gibt
nichts Vergleichbares zu Gott.

Er nahm in Christus menschliche Gestalt an, doch Gott selbst ist kein groRer Mann
irgendwo im All. Gott ist ein geheimnisvolles, transzendentes, glorreiches Wesen,
und Licht ist ein Wort, das in der Heiligen Schrift oft mit Gott in Verbindung gebracht
wird, denn es strahlt eine blendende Strahlkraft aus. Wenn auch nur ein Hauch von
Gottes Gegenwart in der Schépfung erahnt wird, wenden die Menschen ihre Blicke
ab.

Manchmal fallen sie zu Boden, und das Licht symbolisiert seine Reinheit, seine
Vortrefflichkeit, seine Vollkommenheit, seine Transzendenz von dem, was wir sind.
Wir sind Geschopfe. Er ist kein Geschopf.

Er ist ein ewiges Wesen und zugleich ein handelnder Gott. Er wirkt, und diese Taten
haben Auswirkungen auf die Gemeinde, an die sich Johannes wendet. Wenn Gott
Licht ist — und das ist er —, dann geschehen Dinge in der Gemeinde, an die Johannes
schreibt, in den Kirchen, an die er sich wendet.

Es gibt Dinge, die nicht mit Gottes Wesen als Licht tGibereinstimmen. Wenn du
behauptest, Gott zu folgen, aber dies tust oder lehrst, dann stimmt etwas nicht.
Deshalb mochte ich, so Johannes, zunachst klarstellen: Das ist Gott.



11

Mit ihm haben wir es zu tun. Das ist die Botschaft, und alles Weitere ergibt sich
daraus — sozusagen das theologische Fundament fur das Wesen und Wirken Gottes.
Gottes Charakter hat Auswirkungen auf das christliche Leben.

Wenn wir behaupten, Gemeinschaft mit ihm zu haben, wahrend wir in der Finsternis
wandeln, stindigen wir, ligen und leben nicht nach der Wahrheit. Doch wenn wir im
Licht wandeln, wie er im Licht ist, haben wir Gemeinschaft miteinander, und das Blut
Jesu, seines Sohnes, reinigt uns von aller Stinde. Wenn wir sagen, wir hatten keine
Sinde, betriigen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns.

Wenn wir unsere Siinden bekennen, ist er treu und gerecht und vergibt uns unsere
Stiinden und reinigt uns von aller Ungerechtigkeit. Vers 10: Wenn wir sagen, wir
hatten nicht gestindigt, machen wir ihn zum Liigner, und sein Wort ist nicht in uns.
Zwei Beobachtungen zu diesen Versen, 6, 8 und 10, scheinen auf ein vorgetduschtes
Bekenntnis zu Gott hinzudeuten.

Gott ist Licht. Doch es gibt Menschen, die offenbar in der Finsternis wandeln und
dann leugnen, dass es ein Problem gibt. Sie leugnen ihre Slinde.

Ein Grol3teil des ersten Johannesbriefes befasst sich mit den Symptomen dieser
Diskrepanz zwischen dem Wesen Gottes und dem Verhalten von Menschen — sei es
in den Gemeinden selbst, nach dem Verlassen dieser Gemeinden oder durch ihren
Einfluss auf diese Gemeinden. Sie lehren und handeln auf eine Weise, die nicht mit
dem Wesen Gottes Ubereinstimmt. Eine weitere positive Beobachtung aus diesen
Versen ist, dass die Verse 7 und 9 den Weg zu wahrer Gemeinschaft mit Gott weisen.
Vers 7 spricht davon, im Licht zu wandeln.

Das hielde, Gott zu gehorchen. Das hielSe, auf eine Beziehung zu Gott einzugehen. Es
hieRe, die Wahrheit tiber Gott zu glauben.

Wenn wir im Licht wandeln, wie er im Licht ist, haben wir Gemeinschaft miteinander.
Und die Stinden, die vielleicht Teil unseres Lebens sind, werden durch das Blut Jesu
getilgt. Er reinigt uns.

Und das setzt voraus, dass wir uns unserer Stiinde bewusst sind und sie, sobald wir
uns ihrer bewusst werden, bekennen. Vers 9 besagt: Wenn wir unsere Siinden
bekennen, ist er treu und gerecht, dass er uns die Stinden vergibt und uns von aller
Ungerechtigkeit reinigt. Der letzte Abschnitt dieses Teils des ersten Johannesbriefes,
dessen zentrales Anliegen das Wesen und Wirken Gottes ist und wie sich dies in der
Gemeinde, an die sich Johannes wendet, widerspiegeln soll, ist ein Appell an die
Leser im Lichte von Gottes Wesen.

Meine lieben Kinder, dies ist eine seelsorgerische Betrachtung. Er liebt diese
Menschen. Sein Herz ist bei ihnen.



12

Er ist ihnen verpflichtet. Er kimmert sich um sie. Deshalb, meine kleinen Kinder,
schreibe ich euch dies, damit ihr nicht stindigt.

Er mochte nicht, dass seine Leser sich der Dunkelheit schuldig machen, deren
Existenz er soeben bei manchen Menschen innerhalb und auRerhalb dieser
Gemeinde angedeutet hat. Ich schreibe, damit ihr nicht siindigt . Und falls doch
jemand slindigt, haben wir einen Fursprecher beim Vater: Jesus Christus, den
Gerechten, den einzigen Gerechten, den einzigen Menschen, der je auf dieser Erde
gelebt hat und nicht gegen Gott gesiindigt, sein Gesetz nicht gebrochen und seine
Beziehung zu Gott nicht verletzt hat.

Dieser Fursprecher sitzt zur Rechten des Vaters, weil er starb und Siinde und Tod
besiegte. Er fuhr zur Rechten des Vaters auf und tritt von dort fir Gottes Volk ein. Er
ist die Stihne fir unsere Stinden. Das bedeutet, sein Tod hat Gottes Gericht oder
seinen Zorn besanftigt.

Die Bibel sagt, der Lohn der Siinde ist der Tod. Die Seele, die slindigt, wird sterben.
Aufgrund unserer Siindhaftigkeit wird es also ein Gericht geben, es sei denn, wir
finden jemanden, der dieses Gericht fiir uns auf sich nimmt — und genau das hat
Jesus getan.

Und der Fachbegriff dafiir ist Siihne. Sihne fir unsere Siinden, nicht nur fiir unsere,
sondern flr die Siinden der ganzen Welt. Und daran erkennen wir, dass wir ihn
erkannt haben, wenn wir seine Gebote halten und nicht in der Finsternis, sondern im
Licht wandeln.

Vers 4: Wer sagt, er kenne ihn, und halt seine Gebote nicht, der ist ein Liigner, und
die Wahrheit ist nicht in ihm. Denken Sie an das Diagramm mit den Linien X, Y und Z
zurlick: X steht fiir den Glauben. Ich glaube an Christus oder ich glaube an Gott.

Z steht fir die Linie der Liebe. Ich glaube an Christus und liebe Christus, aber ich halte
seine Gebote nicht. Johannes sagt, wenn das auf dich zutrifft, bist du ein Ligner, und
die Wahrheit ist nicht in dir.

Wer sagt, er kenne ihn, und halt seine Gebote nicht, der lliigt. Wer aber sein Wort
halt, in dem ist die Liebe Gottes wahrhaftig vollkommen. Glaube , Liebe und
Gehorsam gehdren zusammen.

Daran erkennen wir, dass wir in ihm sind. Wer sagt, er bleibe in ihm, soll auch so
leben, wie er gelebt hat. Gemeint ist hier natlirlich das Leben in Christus, das
siindenlose Leben, das Leben im Dienst, das Leben der Liebe, das Leben der
Anbetung, das Leben in Integritat Jesu.



13

Zum Abschluss unserer kurzen Betrachtung des ersten Abschnitts des 1.
Johannesbriefes kdnnen wir aus diesen letzten Versen Folgendes ableiten: Erstens ist
das vernuinftige Ziel fur Glaubige, nicht zu slindigen . Er schreibt, damit wir nicht
sundigen.

Siinde und Tod haben keine Macht lGiber den Christen, der in Gemeinschaft mit dem
Herrn lebt. Wenn wir stindigen, gibt es einen Weg der Gnade. Wir kdnnen unsere
Sinden bekennen und Vergebung erlangen.

Er sagt, Christus sei nicht nur fiir unsere Siinden, sondern fiir die Slinden der ganzen
Welt gestorben. Die Bedeutung dessen wird kontrovers diskutiert, und ich méchte
nur sagen: Wenn von seinem Tod fiir unsere Stinden die Rede ist, ist damit gemeint,
dass er fir die Menschen gestorben ist, die an Christus glauben und gerettet sind.
Niemand ist gerettet, solange seine Sliinden nicht vergeben sind, und Christus hat fir
die Stinden aller Glaubigen zu allen Zeiten bezahlt, die durch den Glauben eine
Beziehung zu Gott eingehen.

also eine besondere Gnade, die besondere Gnade der Erlésung durch den Tod

Christi. Johannes sagt aber, dass dies auch die Stinden der ganzen Welt sind, und
manche haben gesagt, das bedeute, dass es sich um alle Glaubigen weltweit handle.
Das heildt aber nicht, dass er fiir die ganze Welt gestorben ist, und da mogen sie recht
haben.

Ich habe mir jedoch gedacht, dass Christi Tod einen allgemeinen Gnadengewinn mit
sich bringt. Da Christus im Alten Testament fiir die Stinden sterben sollte und seit
dem Neuen Testament fiir die Slinden gestorben ist, und weil Gott aufgrund seiner
Mission und weil er den Weg zur Erlésung fiir alle Menschen offen halt, trifft sein
Gericht nicht jeden. Gott halt sein Gericht zurlick, bis die Zeit erfillt ist und Christus
wiederkommt.

Wenn er also von den Siinden der ganzen Welt spricht, meint er damit, dass die
ganze Welt davon profitiert, ob sie an Jesus glaubt oder nicht. Es ist gut fiir uns alle,
dass er kam und fir die Sinden starb, und dass diese Welt dank seines Wirkens
weiterhin besteht und es immer noch einen Tag der Gnade fiir jeden gibt, der die
Botschaft hort und sie glauben will. Drittens: Gemeinschaft mit Gott oder
Gemeinschaft mit Christus bedeutet, Gottes Willen, wie er in den Geboten zum
Ausdruck kommt, zu befolgen .

Und ich flige hier das Wort ,sein“ hinzu , im Sinne von ,,seinem Willen”. Ich denke, es
ist ganz klar: Wenn wir behaupten, Gemeinschaft mit Gott zu haben, dieser Gott uns
aber bestimmte Gebote gegeben hat und wir diese nicht befolgen, dann stimmt
etwas mit dieser Beziehung nicht. Und schlielRlich werden Gottes Liebe und die
christliche Gewissheit dadurch bestatigt, dass wir so leben, wie Jesus es getan hat.



14

Natirlich gibt es da eine Analogie. Niemand von uns kann so leben wie Jesus, in dem
Sinne, dass wir nie siindigen, von einer Jungfrau geboren sind , vom Himmel kommen
oder unsere Stiinden durch unseren Tod am Kreuz stihnen. Es gibt viele Dinge, die
einzigartig flr Jesus sind und die wir nicht nachahmen kénnen und auch nicht
versuchen sollten.

Wir sind nicht der Messias . Er war der Messias. Aber in vielerlei Hinsicht kdnnen wir
versuchen, so zu leben wie Christus: im Dienst an anderen, in der Ehrfurcht vor Gott,
in der Suche nach Gott, im Gebetsleben, in der Sorge um Kinder — ,, Lasst die kleinen
Kinder zu mir kommen.“

Es gibt viele Wege, wie wir die Gite und Freundlichkeit Gottes, die in Christus war, in
unserem weitaus unvollkommeneren Leben widerspiegeln kdnnen . Und genau
darum geht es im ersten Johannesbrief, um seine zentrale Botschaft: Gott ist Licht,
und das bedeutet fiir sein Volk.

Hier spricht Dr. Robert Yarborough tiber die Johannesbriefe: ,Das Leben in Christus
im Gleichgewicht halten”. Dies ist Lektion 5, 1. Johannes, Glaube in seiner ganzen
Fille, Abschnitt 1, 1,1-2,6: Die zentrale Last.



