
1 

 

Dr. Robert Yarbrough, Die johanneischen Briefe,  
Sitzung 5, Abschnitt 1: 1 Johannes - Glaube in 

vollem Umfang, zentrale Last [1 Johannes 1,1-2,6] 
 

Hier spricht Dr. Robert Yarbrough mit seiner Lehre über die Johannesbriefe: „Das 
Leben in Christus im Gleichgewicht“. Dies ist die fünfte Sitzung zu 1. Johannes, 
„Glaube in seiner ganzen Fülle“, Abschnitt 1,1,1–2,6: „Die zentrale Last“.  
 
Heute beginnen wir unsere Betrachtung des ersten Johannesbriefes. In den 
vorherigen Vorlesungen haben wir uns mit einleitenden Fragen zu 1., 2. und 3. 
Johannesbrief befasst. Außerdem habe ich zwei Vorlesungen zu theologischen 
Themen in 1., 2. und 3. Johannesbrief gehalten und anschließend eine Vorlesung zu 
3. Johannesbrief gehalten. 
 

Ich nannte es „Brief an einen vertrauten Freund“, dieser Freund war Gaius, und 
anschließend eine Vorlesung über den zweiten Johannesbrief. Ich nannte es „Brief an 
eine vertraute Gemeinde“. Dies war Johannes’ Brief an eine Gemeinde, zu der Gaius 
vermutlich gehörte und die möglicherweise nicht nur den Brief an die Gemeinde, den 
zweiten Johannesbrief, sondern auch einen weiteren Brief, den ersten Johannesbrief, 
erhalten hatte, den Johannes zur Verbreitung eines Aufrufs in dieser Gemeinde und 
vielleicht auch in Gemeinden in ganz Kleinasien verfasst hatte. 
 

Wir kommen nun zur nächsten Lektion, in der wir uns mit dem ersten Johannesbrief 
beschäftigen werden. Diese Reihe nenne ich „Das Leben in Christus im 
Gleichgewicht“. Die drei Briefe zusammen setzen ein Leben in Christus voraus und 
bekräftigen es, indem sie verschiedene Faktoren in Einklang bringen. Darauf gehe ich 
gleich noch genauer ein. Der erste Johannesbrief hingegen, den ich „Glaube in seiner 
ganzen Fülle“ nenne, handelt vom uneingeschränkten Glauben an Christus, an Gott, 
den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist. Vater, Sohn und Heiliger Geist werden 
alle im ersten Johannesbrief erwähnt. Ich werde gleich beten, möchte aber zunächst 
auf etwas sehr Auffälliges im ersten Johannesbrief hinweisen, das auch ein Merkmal 
des Johannesevangeliums ist. 
 

Wenn man die Häufigkeit des Wortes, des Substantivs und des Verbs für Liebe – 
Substantiv „agape“, Verb „agapao“ – grafisch darstellt , erhält man ein Diagramm wie 
dieses. Auf der linken Seite sieht man Matthäus, dann Markus, Lukas und Johannes. 
Über Johannes steigt die Säule steil an und bleibt dann relativ niedrig. Bei Epheser 
steigt sie etwas an, aber bei 1. Johannes schnellt sie wieder stark nach oben. Die 
hohen Säulen repräsentieren die Spalten für Johannes und 1. Johannes und zeigen 
die Häufigkeit des Gebrauchs des Wortes „Liebe“ im Zusammenhang mit dem Bezug 
auf die Liebe an. Vielleicht haben Sie schon einmal gehört, dass Johannes der Apostel 
der Liebe genannt wird, und das liegt nicht nur daran, dass er im 



2 

 

Johannesevangelium der geliebte Apostel genannt wird, sondern daran, dass, wenn 
man seine Schriften mit anderen Schriften im gesamten Neuen Testament vergleicht 
– und ich bin mir sicher, auch im Alten Testament –, man nicht vergleichen kann, wie 
oft Johannes dieses Wort verwendet und auf die Idee der Gottesliebe oder das 
Substantiv Liebe in Verbindung mit Gott zurückkommt. 
 

Lasst uns innehalten und beten und Gott für seine Liebe danken. Himmlischer Vater, 
wir danken dir für die Liebe, die du uns durch die Sendung deines Sohnes, des Herrn 
Jesus Christus, erwiesen hast, und wir danken dir für diesen Brief, der so eindringlich, 
umfassend und ausführlich von ihm zeugt. Wir beten, dass wir durch deine 
Gegenwart der Botschaft, die für alle Leser und Hörer dieses Briefes bestimmt ist, 
gerecht werden können. Wir beten im Namen Christi. Amen. 
 

Wie also gliedern wir den ersten Johannesbrief? Wie unterteilen wir ihn? In der 
englischen Tradition gibt es natürlich Kapitel und Verse, und das ist eine Möglichkeit. 
Wenn man den ersten Johannesbrief eingehend studiert und dabei besonders auf 
den griechischen Text achtet, erkennt man Hinweise darauf, wie die Ostkirche, die 
griechische Kirche – oft auch byzantinische Kirche genannt – über viele Jahrhunderte 
hinweg, als die lateinische Kirche den griechischen Text noch nicht kannte, 
durchgehend Griechisch verwendete. Sie war die griechischsprachige Kirche. 
 

Bevor wir in unserer englischen Sprachtradition oder auch in der lateinischen 
Tradition der Vulgata Kapitelunterteilungen einführten, gab es bereits 
Unterteilungen, und so wurde der erste Johannesbrief in sieben Abschnitte 
unterteilt. Der erste Abschnitt begann natürlich in Kapitel 1, Vers 1, der zweite in 
Kapitel 2, der dritte ebenfalls in Kapitel 2 und so weiter. Es gibt also sieben 
Abschnitte. 
 

Und sie benennen nicht, was in den Abschnitten steht. Einer der Gründe für diese 
Unterteilung war , dass man darauf verweisen konnte, zum Beispiel auf Abschnitt 3, 
4, 7 oder so, aber auch, um die Lesungen zu kennzeichnen, die in der Kirche 
verwendet wurden. Die byzantinische Kirche liest viele Schriftstellen im Gottesdienst, 
daher werden diese als Lektionarlesungen oder Lektionarmarkierungen bezeichnet. 
Und der erste Abschnitt, den ich die zentrale Botschaft nenne, lautet: Gott ist Licht. 
 

Der zentrale Inhalt des Briefes ist die Beschreibung des Wesens Gottes. Ich denke, 
Johannes tut dies, weil er in der römischen Welt schreibt, wo jeder an Gott und 
Götter glaubt. 
 

war von viel Dunkelheit geprägt . Die griechisch-römische Religion, die Religion des 
Römischen Reiches, kannte keine heiligen Schriften und befasste sich nicht mit Moral 
oder Ethik. Sie sprach von religiösen Erfahrungen und davon, ob man in 
gesundheitlichen, spirituellen oder Beziehungsfragen Hilfe von einem Gott oder einer 
Göttin erhalten könne. 



3 

 

 

Aber du hattest keine persönliche Beziehung zu einem Gott oder einer Göttin. Diese 
Götter und Göttinnen traten nicht persönlich mit dir in Kontakt. Sie waren gewiss 
keine Erlösergötter im Sinne des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs und des Gottes 
des Herrn Jesus Christus, der Verheißungen gibt, die Erde erschaffen hat, in eine 
persönliche Glaubensbeziehung tritt, ein Volk rettet und die Welt erlöst. 
 

Im griechisch-römischen Raum gab es nichts Vergleichbares . Als Johannes also 
seinen ersten Johannesbrief verfasste, kam er nach seiner Einleitung schließlich zu 
dem Punkt, an dem er sagte: „Dies ist die Botschaft, die wir empfangen haben und 
die wir euch verkünden: Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis.“ 

 

Das bezeichne ich als die zentrale Botschaft des ersten Johannesbriefes, und darauf 
kommen wir gleich zurück. Zwei weitere Punkte möchte ich jedoch ansprechen. Zum 
einen Johannes’ Auffassung von dem, was ich die Identität des Evangeliums nennen 
werde. 
 

Er schreibt an Menschen, die wir Christen nennen würden. Er nennt sie nie Christen. 
Er nennt sie kleine Kinder oder Kinder, aber ich denke, es ist gut, sich daran zu 
erinnern, wie Johannes christliche Identität und christliche Erfahrung versteht, denn 
das ist in seinem Evangelium in Kapitel 1 zusammengefasst, und wir werden dies im 
ersten Johannesbrief immer wieder sehen. 
 

Er spricht davon, von Gott geboren zu sein, und er spricht über Dinge wie Glauben 
und die Liebe Gottes. Es ist wichtig zu verstehen, wie er sich das vorstellt. Und es 
geschieht, wie wir sagen können, in erster Linie durch den Glauben an den Namen 
Christi. Im ersten Johannesevangelium, Kapitel 1, Vers 12, heißt es: „Allen, die ihn 
aufnahmen und an seinen Namen glaubten – und das ist die wahre Identität Jesu, 
des Sohnes Gottes, der für die Sünde starb und auferstand –, allen, die ihn 
aufnahmen und an seinen Namen glaubten, gab er das Recht, Kinder Gottes zu 
werden.“ So wird Gott ihr Vater, sie werden seine Kinder, sie werden Brüder und 
Schwestern, sie werden durch den Glauben an Christus zu einer Familie. 
 

Doch dann präzisiert es die Vorstellung, gläubige Kinder Gottes zu sein, denn es klingt 
so, als ob wir uns freiwillig engagieren und glauben würden und es damit quasi 
geschafft hätten. Wir hätten uns durch unser Handeln zu Gottes Kindern gemacht. 
Aber im nächsten Vers heißt es dann: „Diese Kinder wurden nicht aus Blut, nicht aus 
Abstammung, nicht aus dem Willen des Fleisches geboren – jemand hatte 
beschlossen, ein Kind zu bekommen –, nicht aus dem Willen des Mannes, sondern 
aus Gott, geboren von Gott.“ 

 

Und hier haben wir das, was manche Kompatibilismus nennen. Die Idee dahinter ist: 
Wir haben Entscheidungsfreiheit und glauben an Christus, und so werden wir zu 



4 

 

Kindern Gottes. Andererseits hat Gott noch mehr Entscheidungsfreiheit, und wir 
werden nicht aus eigenem Willen geboren. 
 

Hinter dem Glauben an Gott wirkt etwas Fundamentales und Geheimnisvolles, durch 
das wir die Botschaft des Evangeliums hören , sie verinnerlichen und annehmen, 
selbst wenn andere um uns herum nicht daran glauben. Oft gibt es in Familien einen 
Bruder oder eine Schwester, die glaubt, der andere aber nicht. Oder in einer Ehe 
besuchen beide Partner vielleicht dieselbe Kirche, und einer von ihnen hört das 
Evangelium und wird Christ, der andere aber nicht und glaubt nicht. 
 

also sagen: „Sie haben nicht geglaubt, weil sie sich dagegen entschieden haben.“ Das 
ist ihre Entscheidung, und das stimmt. Aber es stimmt auch, dass Gott im 
Verborgenen wirkt, und gerade diejenigen, die glauben, können sich das nicht selbst 
zuschreiben und sagen: „Ich habe mich selbst gerettet, weil ich das getan habe, was 
mich dazu berechtigt.“ 

 

Sie verdient Gottes Vergebung. Johannes versteht die Identität als Anhänger des 
Evangeliums also als ein Geschenk Gottes, als sein Werk. Es ist Gottes Wille, der sich 
auf irgendeine Weise durch die Botschaft des Evangeliums manifestiert und den 
Gläubigen einen Status verleiht, den sie nicht verdienen. 
 

Wir verdienen Gottes Vergebung nicht, doch er bietet sie uns an und tut alles 
Notwendige, damit sie uns annimmt, uns verwandelt und uns in seine Familie 
aufnimmt, in der wir zu seiner Ehre leben sollen. Daraus ergeben sich weitere 
Schlussfolgerungen, die ich hier auf meinem kleinen Handzettel stichpunktartig 
festhalte: Christus anzunehmen, entspringt einer überwältigenden göttlichen Liebe, 
wie wir gerade in der Grafik gesehen haben. Wir kennen Gott erst wirklich, wenn wir 
durch die Botschaft des Evangeliums eine Beziehung zu ihm aufbauen. Doch wenn 
wir Gott begegnen, dringt plötzlich eine uns zuvor fremde Liebe in unser Leben ein 
und verändert es – ein lebenslanger Prozess. 
 

Und wenn wir Christus annehmen, erhalten wir nicht nur neue Quellen der Liebe, 
sondern treten in ein Bild ein, das wir mit einem ziemlich komplexen Diagramm 
darstellen können. Ich muss jetzt zu meinem früheren Diagramm zurückkehren, in 
dem auf einer Seite die Liebe und auf einer anderen Seite ein Bild dargestellt ist. Ich 
muss diese Datei kurz schließen, da sie manchmal einfriert – und gerade ist sie 
eingefroren – und ich werde sie neu starten. Einen Moment bitte, dann kann ich das 
Bild so groß wie möglich darstellen. Das ist größer, und größer geht es ungefähr. 
 

Dies ist also ein Bild eines ausgeglichenen christlichen Lebens. Ich erkläre es Ihnen: Es 
gibt eine horizontale Linie, die die Linie des Glaubens, der Lehre oder dessen darstellt 
– die Linie dessen, was die Botschaft des Evangeliums beinhaltet. Wir erinnern uns 
vielleicht an Worte aus der Bibel wie: „Glaube an den Herrn Jesus Christus, und du 
wirst gerettet werden.“ Links von dieser Linie befindet sich der Unglaube. Man ist 



5 

 

kein Christ, hat keinen Glauben, hört aber die Botschaft des Evangeliums. Stellen Sie 
sich diesen Vektor als Pfeil vor. 
 

Man gelangt vom Unglauben zum Glauben, und das macht einen Christen aus. Man 
wird durch den Glauben gerettet. Man hört, was Christus getan hat, nimmt es an, 
vertraut sich ihm an und ist gerettet. 
 

Wir müssen im Leben nicht weit suchen, wir müssen nicht weit in der Bibel lesen, um 
zu erkennen, dass es manchmal ein Problem gibt: Menschen behaupten, gläubig zu 
sein, aber ihr Leben steht im Widerspruch zu dem, was sie vorgeben zu glauben. 
Stellen wir uns also eine Linie vor, die wir „Werke“ nennen. Diese Linie steht für 
Gehorsam und Ethik. Wenn man also X und Y nimmt, erhält man vier Quadranten. 
Der Quadrant, in dem man sich befinden möchte, ist der rechte Quadrant des 
Glaubens und der obere Quadrant der Werke. 
 

Der obere rechte Quadrant wäre also derjenige, in dem Sie sich befinden möchten. 
Sie möchten sich nicht in diesem Quadranten befinden, denn dort hätten Sie zwar 
Arbeit, aber keinen Glauben. Sie möchten sich auch nicht in diesem Quadranten 
befinden, denn dort hätten Sie zwar Glauben, aber keine Taten . 
 

Du wärst nicht hier, weil du keinen Glauben und keine guten Taten hättest . Vielleicht 
hast du darüber selbst schon nachgedacht, denn im Jakobusbrief spricht er über das 
Wesen des Glaubens und wie Glaube und gute Taten zusammenwirken müssen – 
und das stimmt absolut. Aber vor vielen Jahren, besonders in der Arbeit mit 
Studenten, habe ich oft erlebt, dass Studenten über Glaubensgewissheit sprechen 
wollten . Sie waren im Grunde gute junge Leute und führten ein gutes Leben, aber 
ihnen fehlte die Gewissheit. 
 

Ich las gerade in der Bergpredigt, und da gibt es eine Stelle, wo Jesus sagt – ich 
glaube, es ist Matthäus 7 –, dass viele an jenem Tag zu ihm sagen werden: „Herr, 
Herr!“ Nun, da ist diese klare Linie. „Herr, Herr“, das ist Glaube. 
 

Haben wir nicht Großartiges vollbracht? Nun, das passt. Das sind also X und Y. Und 
sie zählen einige der Wunder auf, die sie vollbracht haben, und die großen Dinge, die 
sie in seinem Namen getan haben. Glaube und Werke also . 
 

Doch dann sagt Jesus: „Ich habe euch nie gekannt.“ Das hat mich sofort zum 
Nachdenken gebracht, nicht nur im Hinblick auf meine Arbeit mit Studenten, sondern 
auch auf meine Seelsorge. Dort begegne ich Menschen, die moralisch integer sind, in 
die Kirche gehen, christliche Überzeugungen haben und – nun ja – keine Banken 
ausrauben oder jemanden umbringen. Aber es fehlt ihnen die tiefe Leidenschaft für 
Gott. 
 



6 

 

Es geht nicht unbedingt um Liebe zu anderen Menschen. Und dann habe ich eine 
weitere Linie in dieses Bild eingeführt. Und diese Linie ist die Linie der Beziehung , 
einer persönlichen Beziehung. 
 

Nennen wir es Liebe. Und dieses Bild soll nicht sagen: Das sind nicht die drei Dinge, 
die man tun muss, um Christ zu sein: glauben , arbeiten und lieben . Ich betrachte es 
vielmehr aus der Perspektive des Wirkens Gottes, wenn Gott uns durch sein Wort 
und die Botschaft Christi rettet. 
 

Die Bibel lehrt, dass Gott unsere Herzen verändert. Und durch dieses Wirken Gottes, 
an das wir glauben, beginnt sich unser Verhalten zu wandeln, denn nun setzt Gott 
alles daran, uns nahe zu sein. Er wünscht sich eine Beziehung zu uns. 
 

Und wir beginnen, seine Gebote zu lernen, vielleicht auf eine Weise, wie wir sie zuvor 
noch nicht kennengelernt haben. Wir verspüren den Drang, das zu tun, von dem wir 
wissen, dass es Gott gefällt. Und plötzlich entsteht auch eine innere Beziehung zu 
Gott. 
 

Wir haben vielleicht schon vorher an Gott geglaubt, aber jetzt ist er so präsent in 
unseren Gedanken und Herzen. Wir verspüren den Wunsch, unsere persönliche 
Beziehung zu Gott zu vertiefen. Und das ist das christliche Leben. 
 

Das ist das Werk der Botschaft des Evangeliums, durch die der Glaube auf eine Weise 
in unser Leben tritt, wie es zuvor nicht möglich war. Ein Glaube, der die Gegenwart 
des lebendigen Gottes erfahrbar macht. Und der lebendige Gott schenkt uns durch 
seine Gebote und seine Gegenwart bei uns den inneren Wunsch, das zu tun, was wir 
lernen, um ihm zu gefallen und ihm Freude zu bereiten. 
 

Und das dient ihm und anderen Menschen. All dies geschieht im Kontext einer 
Beziehung. Wir haben also eine Verbindung zu Gott, der in Jesus auf diese Erde 
gekommen ist. 
 

Und das Großartige daran ist: Wenn Jesus sagt, werden viele an jenem Tag zu mir 
sagen: „Herr, Herr, haben wir das nicht getan?“ Und ich werde antworten: „Ich habe 
euch nie gekannt. Wir kennen ihn.“ Ich nenne dies die X-Koordinate: Lehre, Y : Werke 
und Z-Koordinate. 
 

Die Z-Koordinate steht für Liebe. Die Z-Koordinate ist die Koordinate 
zwischenmenschlicher Beziehungen. Wenn wir vor Christus stehen, wird er nicht 
sagen: „Ich habe euch nie gekannt“, denn wir kennen ihn schon lange. 
 

Wir haben eine Beziehung zu ihm durch den Glauben, die zu Verhaltensänderungen 
führt. Und sie führt auch zu Liebesbekundungen. Diese drei Dinge sind eng 
miteinander verwoben und überschneiden sich. 



7 

 

 

Wenn wir uns den ersten Johannesbrief immer und immer wieder ansehen, werden 
wir feststellen, dass er über Liebe, Gebote und Glauben spricht. Isoliert man einzelne 
Verse, könnte man meinen, es ginge nur um Liebe. Liebe sei das Einzige, was zählt. 
 

Doch dann heißt es in einem anderen Vers, dass nur die Werke zählen . Man muss 
seinen Bruder nur lieben, ihm helfen und ihm geben . Und wieder andere Verse 
sagen, dass es der Glaube ist. 
 

Und das ist ein echtes Problem im ersten Johannesbrief, denn es klingt, als würde er 
sich selbst widersprechen. Man muss aber bedenken, dass er immer, wenn er von 
einem dieser drei Aspekte spricht, die anderen beiden voraussetzt. Er geht davon 
aus, dass Gott so wirkt, dass wir durch Glauben, verändertes Verhalten und die 
Beziehung zu Gott ein erfüllteres Leben führen. 
 

Wir leben das Leben eines Menschen, der von Gott geboren ist. Und wir sagen 
immer GEBOREN. Und das ist richtig, denn es hat damit zu tun, dass er unser 
göttlicher Vater wird. 
 

Man könnte aber auch sagen: GEBOREN, getragen von, angetrieben von, geprägt 
von, erfüllt von. Und Gott wirkt sein Heil in unserem Leben, während wir selbst an 
unserem Heil arbeiten. Wir haben Entscheidungsfreiheit , wir tragen Verantwortung. 
 

Es handelt sich also nicht um eine passive, sondern um eine aktive Beziehung. Sie 
funktioniert dank Gottes Wesen, seiner Macht und seines allmächtigen Willens. Er 
hält uns liebevoll und sanft bei und sorgt dafür, dass wir den Weg gehen, den wir uns 
vorgenommen haben, als wir sagten: „Ich habe mich entschieden, Jesus 
nachzufolgen.“ Ich werde mich daher nicht weiter mit diesem Schema befassen, aber 
wenn Sie es nachvollziehen, sehen Sie vier Fächer oberhalb und vier unterhalb der 
theoretischen horizontalen Ebene. 
 

Es gibt also acht Bereiche, in denen man sich befinden kann. In einem dieser 
Bereiche findet man echten Glauben, angemessenen Gehorsam und eine Beziehung, 
Liebe. Das ist der Platz des wahren Gläubigen. 
 

Doch wenn du den ersten Johannesbrief studierst, wirst du sehen, dass er manchmal 
andeutet, dass die Leute keinen wahren Glauben haben. Sie leugnen ja, dass Jesus im 
Fleische gekommen ist. Das ist ein Glaubensproblem. 
 

Sie mögen moralische Menschen sein, Gebote befolgen und Liebe zeigen, aber sie 
verleugnen Jesus. Das ist ein Problem. Oder sie mögen einen plausibel klingenden 
Glauben haben und recht gehorsam sein , aber sie lieben ihren Bruder nicht. 
 



8 

 

Manche Verse sprechen davon, dass jeder, der irdische Güter besitzt und sich nicht 
um seinen Bruder kümmert, ein Lügner ist. Das ist keine christliche Eigenschaft. Es 
gibt noch ein anderes Feld, Oktant 4 auf der Karte, wo man eine plausibel klingende 
Überzeugung hat und vielleicht ein liebevoller Mensch ist, aber Gott ungehorsam ist. 
 

Du verstößt gegen Gottes Gebote. Das ist ein Problem. Es gibt einen fünften Bereich, 
in dem die Liebe zwar echt erscheint, aber kein christlicher Glaube und kein 
wirklicher Gehorsam vorhanden ist. 
 

Und wissen Sie, manchmal begegnen wir Menschen, die religiös und sehr liebevoll 
sind . Sie sind sehr warmherzig. Und das können Hunde sein, es können Menschen 
sein, es können Arme sein, oder, wissen Sie, es gibt alle möglichen Arten von 
Menschen. Sie lieben einfach alles, aber sie interessieren sich nicht für das 
Christentum, zumindest nicht ernsthaft, im Sinne der Lehre. 
 

Ihr moralisches Leben mag aus christlicher Sicht ein Trümmerhaufen sein, aber sie 
haben Liebe. Und dann befinden sie sich vielleicht in derselben Lage wie du, wo 
Gehorsam vorhanden ist, aber kein Glaube und mangelnde Liebe. Mir gefällt der 
Autoaufkleber, den ich vor einigen Jahren gesehen habe. 
 

Es hieß: „ Taten vor Glaubensbekenntnis“, was bedeutet, dass es mir wirklich egal ist, 
was jemand glaubt. Mir ist nur wichtig, wie du lebst. Und genau dann begegnet man 
Menschen. 
 

Darauf kommt es an. Darauf kommt es einzig und allein an. Für John sind diese drei 
Dinge jedoch eng miteinander verknüpft. 
 

Wenn das Evangelium das Herz und den Willen eines Menschen erreicht, wirkt Gott 
so, dass unser Vertrauen in Christus und sein Wirken wächst. Er vertieft unsere 
Beziehung zu ihm, denn er ist ein lebendiges Wesen, transzendent und unendlich, 
aber gleichzeitig persönlich und tiefgründig für jeden, der ihn durch den Glauben an 
Christus kennt. Und das verändert auch unser Verhalten. 
 

Behalten Sie diese drei Punkte also im Hinterkopf, wenn wir uns mit dem ersten 
Johannesbrief beschäftigen, denn sie alle gehören zu dem, was Gott durch die 
Botschaft des Evangeliums bewirkt. Im ersten Johannesbrief sehen wir zunächst, wie 
er seine Autorität und seinen Plan verkündet – das, was von Anfang an war, was wir 
gehört, mit unseren Augen gesehen, angeschaut und mit unseren Händen betastet 
haben: das Wort des Lebens. Und wir werden erkennen, dass dieses Wort des Lebens 
Jesus Christus ist. 
 

Das Leben wurde sichtbar. Es wurde enthüllt. 
 



9 

 

Und wir haben es gesehen und bezeugt. Das sagen Johannes und die anderen Jünger, 
die Jesus gesehen haben. Und wir verkünden euch das ewige Leben , das beim Vater 
war, das ist der Sohn Gottes vor der Menschwerdung, und das uns offenbart wurde. 
 

Er nahm durch die Jungfrau Maria Fleisch an, kam und lebte. Was wir gesehen und 
gehört haben, verkünden wir auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt. 
Und unsere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus. 
 

Und wir schreiben dies, damit unsere Freude vollkommen sei. Wenn ich nun diese 
Bibelverse gelb markiere, werdet ihr bemerken, dass ich die Wörter für Vater, Sohn, 
Gott, Jesus, Christus oder den Heiligen Geist – und ich glaube, das habe ich im ganzen 
Buch getan – rot schreibe, um uns an die Häufigkeit der Bezugnahmen auf Gott im 
ersten Johannesbrief zu erinnern. Denn, wie ich bereits in einer früheren Vorlesung 
sagte, lassen sich die Menschen vom sozialen Umfeld und den 
zwischenmenschlichen Beziehungen mitreißen und vergessen dabei, dass Johannes 
am häufigsten über Gott spricht. 
 

Es handelt sich also um ein theozentrisches und christozentrisches Buch, nicht um 
ein anthropozentrisches, das sich hauptsächlich mit Menschen und ihren Problemen 
befasst. Doch in den eben gelesenen Versen sehen wir erstens, dass die Inkarnation 
wahr und real ist. Der Sohn existierte im und mit dem Vater . 
 

Sie sind vereint. Sie sind eins. Es gibt nicht zwei Götter oder drei Götter, es gibt nur 
einen Gott. 
 

Doch jener Gott, der jenseits von Raum, Zeit und Materie existiert und transzendent 
ist, ist ein Gott mit einer inneren Beziehung. Und in seiner Fülle und seinem 
Reichtum nahm der Sohn Gottes – wir nennen ihn die zweite Person der 
Dreifaltigkeit – Fleisch an und wurde geboren. Johannes bezeugt, was sie gesehen, 
berührt, angefasst und gehört haben. 
 

Zweitens ist Johannes der Ansicht, dass Augenzeugenberichte als Beweis ausreichen. 
Mose lehrte, und Gott lehrte Mose, dass Tatsachen durch die Aussage von zwei oder 
drei Zeugen bestätigt werden sollten. Ein einzelner Zeuge kann nichts bestätigen, 
mehrere Zeugen hingegen schon. 
 

Es gab also mehrere Zeugen, sowohl Jünger als auch Gott selbst, der sich bezeugte, 
wie Jesus im Johannesevangelium, Kapitel 5, lehrt. Er spricht von all den Zeugen 
seiner Identität: dem Zeugnis der Heiligen Schrift, dem Zeugnis Johannes des Täufers, 
dem Zeugnis des Vaters, dem Zeugnis seiner mächtigen Taten. Diese und weitere 
Offenbarungen sind Beweis genug. 
 



10 

 

Die Menschen mögen leugnen, was sie sehen. Doch es ist ein ausreichender Beweis 
für Jesu wahre Identität . Und dann gibt es da noch ein Ziel, das Johannes zum 
Ausdruck bringt: die freudige Gemeinschaft. 
 

Wir schreiben dies, damit unsere Freude vollkommen sei. Viele Menschen stehen der 
Religion skeptisch gegenüber und wollen sich nicht mit dem Christentum 
auseinandersetzen, weil sie es für einen Stimmungskiller halten. Doch die tiefste 
Erfüllung, die wir als Menschen erfahren können, ist der Frieden mit Gott in dieser 
Welt und die Vorfreude auf das Jenseits. 
 

Und dies ist die vollkommene Freude, die Jesus verheißen hat und die Johannes seit 
Jahrzehnten beim Schreiben dieses Briefes selbst erfahren durfte, und die er den 
Lesern ans Herz legt. Dann folgt der Hauptteil des Briefes: das Wesen Gottes. Dies ist 
die Botschaft, die wir von ihm gehört haben und euch verkünden. 
 

Zusammenfassend lässt sich also sagen: Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis. 
Das bedeutet schlicht und einfach, dass Gott eine Eigenschaft besitzt, dass er wirkt. 
Diese Eigenschaft ist Heiligkeit. 
 

In seiner transzendenten Herrlichkeit ist er kein Mensch. Gott ist einzigartig. Es gibt 
nichts Vergleichbares zu Gott. 
 

Er nahm in Christus menschliche Gestalt an, doch Gott selbst ist kein großer Mann 
irgendwo im All. Gott ist ein geheimnisvolles, transzendentes, glorreiches Wesen, 
und Licht ist ein Wort, das in der Heiligen Schrift oft mit Gott in Verbindung gebracht 
wird, denn es strahlt eine blendende Strahlkraft aus. Wenn auch nur ein Hauch von 
Gottes Gegenwart in der Schöpfung erahnt wird, wenden die Menschen ihre Blicke 
ab. 
 

Manchmal fallen sie zu Boden, und das Licht symbolisiert seine Reinheit, seine 
Vortrefflichkeit, seine Vollkommenheit, seine Transzendenz von dem, was wir sind. 
Wir sind Geschöpfe. Er ist kein Geschöpf. 
 

Er ist ein ewiges Wesen und zugleich ein handelnder Gott. Er wirkt, und diese Taten 
haben Auswirkungen auf die Gemeinde, an die sich Johannes wendet. Wenn Gott 
Licht ist – und das ist er –, dann geschehen Dinge in der Gemeinde, an die Johannes 
schreibt, in den Kirchen, an die er sich wendet. 
 

Es gibt Dinge, die nicht mit Gottes Wesen als Licht übereinstimmen. Wenn du 
behauptest, Gott zu folgen, aber dies tust oder lehrst, dann stimmt etwas nicht. 
Deshalb möchte ich, so Johannes, zunächst klarstellen: Das ist Gott. 
 



11 

 

Mit ihm haben wir es zu tun. Das ist die Botschaft, und alles Weitere ergibt sich 
daraus – sozusagen das theologische Fundament für das Wesen und Wirken Gottes. 
Gottes Charakter hat Auswirkungen auf das christliche Leben. 
 

Wenn wir behaupten, Gemeinschaft mit ihm zu haben, während wir in der Finsternis 
wandeln, sündigen wir, lügen und leben nicht nach der Wahrheit. Doch wenn wir im 
Licht wandeln, wie er im Licht ist, haben wir Gemeinschaft miteinander, und das Blut 
Jesu, seines Sohnes, reinigt uns von aller Sünde. Wenn wir sagen, wir hätten keine 
Sünde, betrügen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns. 
 

Wenn wir unsere Sünden bekennen, ist er treu und gerecht und vergibt uns unsere 
Sünden und reinigt uns von aller Ungerechtigkeit. Vers 10: Wenn wir sagen, wir 
hätten nicht gesündigt, machen wir ihn zum Lügner, und sein Wort ist nicht in uns. 
Zwei Beobachtungen zu diesen Versen, 6, 8 und 10, scheinen auf ein vorgetäuschtes 
Bekenntnis zu Gott hinzudeuten. 
 

Gott ist Licht. Doch es gibt Menschen, die offenbar in der Finsternis wandeln und 
dann leugnen, dass es ein Problem gibt. Sie leugnen ihre Sünde. 
 

Ein Großteil des ersten Johannesbriefes befasst sich mit den Symptomen dieser 
Diskrepanz zwischen dem Wesen Gottes und dem Verhalten von Menschen – sei es 
in den Gemeinden selbst, nach dem Verlassen dieser Gemeinden oder durch ihren 
Einfluss auf diese Gemeinden. Sie lehren und handeln auf eine Weise, die nicht mit 
dem Wesen Gottes übereinstimmt. Eine weitere positive Beobachtung aus diesen 
Versen ist, dass die Verse 7 und 9 den Weg zu wahrer Gemeinschaft mit Gott weisen. 
Vers 7 spricht davon, im Licht zu wandeln. 
 

Das hieße, Gott zu gehorchen. Das hieße, auf eine Beziehung zu Gott einzugehen. Es 
hieße, die Wahrheit über Gott zu glauben. 
 

Wenn wir im Licht wandeln, wie er im Licht ist, haben wir Gemeinschaft miteinander. 
Und die Sünden, die vielleicht Teil unseres Lebens sind, werden durch das Blut Jesu 
getilgt. Er reinigt uns. 
 

Und das setzt voraus, dass wir uns unserer Sünde bewusst sind und sie, sobald wir 
uns ihrer bewusst werden, bekennen. Vers 9 besagt: Wenn wir unsere Sünden 
bekennen, ist er treu und gerecht, dass er uns die Sünden vergibt und uns von aller 
Ungerechtigkeit reinigt. Der letzte Abschnitt dieses Teils des ersten Johannesbriefes, 
dessen zentrales Anliegen das Wesen und Wirken Gottes ist und wie sich dies in der 
Gemeinde, an die sich Johannes wendet, widerspiegeln soll, ist ein Appell an die 
Leser im Lichte von Gottes Wesen. 
 

Meine lieben Kinder, dies ist eine seelsorgerische Betrachtung. Er liebt diese 
Menschen. Sein Herz ist bei ihnen. 



12 

 

 

Er ist ihnen verpflichtet. Er kümmert sich um sie. Deshalb, meine kleinen Kinder, 
schreibe ich euch dies, damit ihr nicht sündigt. 
 

Er möchte nicht, dass seine Leser sich der Dunkelheit schuldig machen, deren 
Existenz er soeben bei manchen Menschen innerhalb und außerhalb dieser 
Gemeinde angedeutet hat. Ich schreibe, damit ihr nicht sündigt . Und falls doch 
jemand sündigt, haben wir einen Fürsprecher beim Vater: Jesus Christus, den 
Gerechten, den einzigen Gerechten, den einzigen Menschen, der je auf dieser Erde 
gelebt hat und nicht gegen Gott gesündigt, sein Gesetz nicht gebrochen und seine 
Beziehung zu Gott nicht verletzt hat. 
 

Dieser Fürsprecher sitzt zur Rechten des Vaters, weil er starb und Sünde und Tod 
besiegte. Er fuhr zur Rechten des Vaters auf und tritt von dort für Gottes Volk ein. Er 
ist die Sühne für unsere Sünden. Das bedeutet, sein Tod hat Gottes Gericht oder 
seinen Zorn besänftigt. 
 

Die Bibel sagt, der Lohn der Sünde ist der Tod. Die Seele, die sündigt, wird sterben. 
Aufgrund unserer Sündhaftigkeit wird es also ein Gericht geben, es sei denn, wir 
finden jemanden, der dieses Gericht für uns auf sich nimmt – und genau das hat 
Jesus getan. 
 

Und der Fachbegriff dafür ist Sühne. Sühne für unsere Sünden, nicht nur für unsere, 
sondern für die Sünden der ganzen Welt. Und daran erkennen wir, dass wir ihn 
erkannt haben, wenn wir seine Gebote halten und nicht in der Finsternis, sondern im 
Licht wandeln. 
 

Vers 4: Wer sagt, er kenne ihn, und hält seine Gebote nicht, der ist ein Lügner, und 
die Wahrheit ist nicht in ihm. Denken Sie an das Diagramm mit den Linien X, Y und Z 
zurück: X steht für den Glauben. Ich glaube an Christus oder ich glaube an Gott. 
 

Z steht für die Linie der Liebe. Ich glaube an Christus und liebe Christus, aber ich halte 
seine Gebote nicht. Johannes sagt, wenn das auf dich zutrifft, bist du ein Lügner, und 
die Wahrheit ist nicht in dir. 
 

Wer sagt, er kenne ihn, und hält seine Gebote nicht, der lügt. Wer aber sein Wort 
hält, in dem ist die Liebe Gottes wahrhaftig vollkommen. Glaube , Liebe und 
Gehorsam gehören zusammen. 
 

Daran erkennen wir, dass wir in ihm sind. Wer sagt, er bleibe in ihm, soll auch so 
leben, wie er gelebt hat. Gemeint ist hier natürlich das Leben in Christus, das 
sündenlose Leben, das Leben im Dienst, das Leben der Liebe, das Leben der 
Anbetung, das Leben in Integrität Jesu. 
 



13 

 

Zum Abschluss unserer kurzen Betrachtung des ersten Abschnitts des 1. 
Johannesbriefes können wir aus diesen letzten Versen Folgendes ableiten: Erstens ist 
das vernünftige Ziel für Gläubige, nicht zu sündigen . Er schreibt, damit wir nicht 
sündigen. 
 

Sünde und Tod haben keine Macht über den Christen, der in Gemeinschaft mit dem 
Herrn lebt. Wenn wir sündigen, gibt es einen Weg der Gnade. Wir können unsere 
Sünden bekennen und Vergebung erlangen. 
 

Er sagt, Christus sei nicht nur für unsere Sünden, sondern für die Sünden der ganzen 
Welt gestorben. Die Bedeutung dessen wird kontrovers diskutiert, und ich möchte 
nur sagen: Wenn von seinem Tod für unsere Sünden die Rede ist, ist damit gemeint, 
dass er für die Menschen gestorben ist, die an Christus glauben und gerettet sind. 
Niemand ist gerettet, solange seine Sünden nicht vergeben sind, und Christus hat für 
die Sünden aller Gläubigen zu allen Zeiten bezahlt, die durch den Glauben eine 
Beziehung zu Gott eingehen. 
 

also eine besondere Gnade, die besondere Gnade der Erlösung durch den Tod 
Christi. Johannes sagt aber, dass dies auch die Sünden der ganzen Welt sind, und 
manche haben gesagt, das bedeute, dass es sich um alle Gläubigen weltweit handle. 
Das heißt aber nicht, dass er für die ganze Welt gestorben ist, und da mögen sie recht 
haben. 
 

Ich habe mir jedoch gedacht, dass Christi Tod einen allgemeinen Gnadengewinn mit 
sich bringt. Da Christus im Alten Testament für die Sünden sterben sollte und seit 
dem Neuen Testament für die Sünden gestorben ist, und weil Gott aufgrund seiner 
Mission und weil er den Weg zur Erlösung für alle Menschen offen hält, trifft sein 
Gericht nicht jeden. Gott hält sein Gericht zurück, bis die Zeit erfüllt ist und Christus 
wiederkommt. 
 

Wenn er also von den Sünden der ganzen Welt spricht, meint er damit, dass die 
ganze Welt davon profitiert, ob sie an Jesus glaubt oder nicht. Es ist gut für uns alle, 
dass er kam und für die Sünden starb, und dass diese Welt dank seines Wirkens 
weiterhin besteht und es immer noch einen Tag der Gnade für jeden gibt, der die 
Botschaft hört und sie glauben will. Drittens: Gemeinschaft mit Gott oder 
Gemeinschaft mit Christus bedeutet, Gottes Willen, wie er in den Geboten zum 
Ausdruck kommt, zu befolgen . 
 

Und ich füge hier das Wort „sein“ hinzu , im Sinne von „seinem Willen“. Ich denke, es 
ist ganz klar: Wenn wir behaupten, Gemeinschaft mit Gott zu haben, dieser Gott uns 
aber bestimmte Gebote gegeben hat und wir diese nicht befolgen, dann stimmt 
etwas mit dieser Beziehung nicht. Und schließlich werden Gottes Liebe und die 
christliche Gewissheit dadurch bestätigt, dass wir so leben, wie Jesus es getan hat. 
 



14 

 

Natürlich gibt es da eine Analogie. Niemand von uns kann so leben wie Jesus, in dem 
Sinne, dass wir nie sündigen, von einer Jungfrau geboren sind , vom Himmel kommen 
oder unsere Sünden durch unseren Tod am Kreuz sühnen. Es gibt viele Dinge, die 
einzigartig für Jesus sind und die wir nicht nachahmen können und auch nicht 
versuchen sollten. 
 

Wir sind nicht der Messias . Er war der Messias. Aber in vielerlei Hinsicht können wir 
versuchen, so zu leben wie Christus: im Dienst an anderen, in der Ehrfurcht vor Gott, 
in der Suche nach Gott, im Gebetsleben, in der Sorge um Kinder – „Lasst die kleinen 
Kinder zu mir kommen.“ 

 

Es gibt viele Wege, wie wir die Güte und Freundlichkeit Gottes, die in Christus war, in 
unserem weitaus unvollkommeneren Leben widerspiegeln können . Und genau 
darum geht es im ersten Johannesbrief, um seine zentrale Botschaft: Gott ist Licht, 
und das bedeutet für sein Volk. 
 

Hier spricht Dr. Robert Yarborough über die Johannesbriefe: „Das Leben in Christus 
im Gleichgewicht halten“. Dies ist Lektion 5, 1. Johannes, Glaube in seiner ganzen 
Fülle, Abschnitt 1, 1,1–2,6: Die zentrale Last. 


