Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen
Testaments, Vorlesung 38, Exkurs uiber die
Offenbarung, Sitzung 3

© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson, der seinen dritten und letzten Vortrag iber das Buch
der Offenbarung halt.

Wir haben uns einige wichtige Abschnitte der Offenbarung angesehen, nur um zu
veranschaulichen, wie wir lesen, und im Lichte des Hintergrunds, den die
Offenbarung anspricht.

Und ich mochte mir ein paar andere Abschnitte in diesem letzten Abschnitt des
Kurses ansehen. Und das heilst, ich mochte ein paar Kapitel zuriickgehen und mir
Kapitel 11 ansehen. Kapitel 11 ist eine weitere Geschichte von zwei Zeugen.

Und es ist eine Geschichte dariiber, wie diese beiden Zeugen eine Zeit lang
prophezeien. Eine Zeit lang scheint ihr Zeugnis erfolgreich zu sein, aber letztendlich
taucht derselbe Drache oder dasselbe Tier, dasselbe Tier, von dem wir in
Offenbarung 12 und 13 lesen, in Kapitel 11 aus einem Fass ohne Boden auf. Auch hier
ist das Fass ohne Boden kein Hinweis auf einen geografischen Ort.

Es war ein Symbol fiir das Bose, den Ursprung damonischer boser Wesen. Es ist also
ein geeigneter Ort fur das Tier, aus dem das Tier herauskommt, das, wie gesagt,
wahrscheinlich das Romische Reich reprasentiert. Wenn Sie als Christ im ersten
Jahrhundert Offenbarung 12 und 13 und jetzt Kapitel 11 lesen und von diesem
siebenkopfigen Tier lesen, werden Sie es wahrscheinlich als das Romische Reich
identifizieren.

Wir haben gesehen, dass die Kapitel 12 und 13 dazu gedacht sind, die wahre Natur
des Konflikts mit Rom zu erklaren. Das Tier reprasentiert Rom und den romischen
Kaiser und diejenigen, die das gesamte System der Rom- und Kaiserverehrung
fordern. Und in den Kapiteln 12 und 13 wird dann das wahre Wesen erklart, was
dahinter steckt.

In Kapitel 11 taucht das gleiche Tier aus dem Abgrund auf. Auch hier steht das Tier
wahrscheinlich flir Rom und seinen Versuch, Gottes Volk zu unterdriicken und zu
unterdriicken und sich seinem Reich zu widersetzen. Nun kommt dieses Tier heran
und totet diese beiden Zeugen, diese beiden Individuen.

Aber spater, nach einer gewissen Zeit, werden diese beiden Zeugen erhoben und
bestatigt, um zu zeigen, dass ihr Zeugnis tatsachlich echt und wahr war. Nun stellt



sich wieder die Frage, was wir aus der Geschichte machen. Zunachst einmal der
Hintergrund. Es gab eine Reihe von Vorschlagen, wer diese beiden Zeugen sind.

Es ist schwer, sie nicht zu lesen und zu erkennen, dass beide nach dem Vorbild von
Moses und Elia aus dem Alten Testament gestaltet sind. Die Plagen, die sie
herabbeschworen, die Tatsache, dass sie den Himmel verschlieRen kbnnen, damit es
nicht regnet. Offensichtlich erinnern sich diese beiden Personen an diese beiden
Figuren aus dem Alten Testament.

Warum zwei davon? Hochstwahrscheinlich, weil die Tatsache, dass es zwei Zeugen
gibt, hochstwahrscheinlich an die alttestamentliche Vorgabe erinnert, dass fiir eine
Zeugenaussage im Alten Testament zwei oder drei Zeugen erforderlich sind, um vor
Gericht Bestand zu haben. Wahrscheinlich ist das der Grund, warum du in
Offenbarung Kapitel 11 zwei Zeugen hast, die nach dem alttestamentlichen Prinzip
aussehen, dass zwei oder drei Zeugen fir die Glltigkeit eines Zeugnisses bendtigt
werden. Die Frage ist nun, wer sind diese beiden Individuen und was machen sie?
Beziehen sich diese auf zwei tatsachliche Personen? Werden Moses und Elia
tatsachlich irgendwann in der Zukunft, am Ende, wieder zum Leben erweckt? Einige
haben diese als Paulus oder Johannes oder andere Personen oder Petrus, der im
ersten Jahrhundert predigte, vorgeschlagen und identifiziert.

Aber noch einmal, wenn wir erkennen, dass diese Individuen wegen ihres
symbolischen Wertes wichtig sind, ist es sehr wahrscheinlich, dass sich diese beiden
Individuen nicht auf zwei tatsachliche oder buchstabliche Individuen im ersten
Jahrhundert oder in der Zukunft beziehen. Wahrscheinlich sind diese beiden
Personen symbolisch fir die gesamte Kirche. Also ist Kapitel 11 wieder einmal in
erster Linie eine Geschichte oder ein Bericht darliber, was die Kirche auch inmitten
dieses Konflikts tun wird.

Inmitten des Konflikts und sogar der Verfolgung, von der wir in den Kapiteln 12 und
13 lesen, was soll die Kirche tun? Was ist seine Hauptaufgabe? Nun, Kapitel 11 sagt,
dass seine Hauptaufgabe darin besteht, auch im Angesicht des Leidens Zeugnis
abzulegen. Die Kirche soll Zeuge und Zeugnis fir Jesus Christus sein, auch wenn sie
das bedeutet, besonders im Kontext des Roms des ersten Jahrhunderts, auch wenn
es bedeutet, dass Gottes Volk und die Kirche leiden kdnnen. Aber Kapitel 11 erinnert
uns auch deutlich daran, dass die Gemeinde auch inmitten dessen nicht vollstandig
ausgerottet werden wird.

Gott wird nicht zulassen, dass seiner Gemeinde der Todesstol} versetzt wird. Es wird
nicht vollstandig ausgeldscht werden. Auch wenn es Verfolgung erleiden mag, wird
Gott es dennoch bewahren.

Beachte am Anfang von Kapitel 11, dass Johannes die Gemeinde als einen Tempel
beschreibt, der in den ersten Versen von Kapitel 11 tatsachlich gemessen wird. Und



ich bin Gberzeugt, dass sich der Tempel wiederum nicht auf einen buchstablichen
Tempel bezieht, sondern die Gemeinde als Gottes Volk symbolisiert. Ahnlich wie

Paulus die Bilder des Tempels verwendete, um die Gemeinde und die Menschen

selbst zu beschreiben.

Also, sagt Johannes, man gab mir eine Messlatte wie einen Stab, und mir wurde
gesagt: Komm und messe den Tempel Gottes und den Altar und die, die dort
anbeten. Das ganze Bild des Tempels und des Altars und der Menschen, die
Gottesdienst feiern, symbolisiert Gottes Volk, die Kirche. Aber messe nicht den
auReren Hof, den Hof aullerhalb des Tempels.

Lal3t das, denn es ist den Nationen Uberlassen. Beides, die Tatsache, dass der Tempel
vermessen ist, suggeriert Sicherheit. Das heil3t, Gott wird sein Volk bewahren, auch
wenn die Kirche inmitten ihres Zeugnisses leiden muss und sogar verfolgt wird, aber
Gott wird sie gleichzeitig bewahren und bewahren.

Und so wiirden diese beiden Zeugen am Ende symbolisieren, dass die Kirche erhoben
wurde, um zu signalisieren, dass sie gerechtfertigt sind. Letztendlich wird ihnen
gezeigt, dass ihr Zeugnis gliltig und wahr ist. Also nochmal, was macht Kapitel 11? Fir
Christen, die unter den Handen Roms leiden oder sich sogar fragen, ob sie
Kompromisse eingehen sollten, fiir Christen, die mit dem Romischen Reich im
Konflikt stehen, erinnert dies sie daran, dass sie als Volk Gottes treue Zeugen Jesu
Christi sein missen, auch wenn das bedeutet, dass sie leiden werden.

Aber am Ende werden sie sich bestatigen. Rom wird nicht das letzte Wort haben. Die
Imperien dieser Welt werden nicht das letzte Wort haben.

Aber Gott wird eines Tages sein Volk rechtfertigen, um zu zeigen, dass der Konflikt
und das Leid es wert waren und dass ihr Leiden tatsachlich richtig und wahr war.
Auch hier ist Kapitel 11 also symbolisch zu verstehen. Symbolisch symbolisieren die
beiden Personen nicht zwei bestimmte Personen, sondern symbolisieren die Kirche
selbst.

Und das gesamte Kapitel sagt etwas Uber die Rolle der Kirche aus, wenn sie versucht,
ihr Leben im Kontext des Roms des ersten Jahrhunderts zu leben. Was soll die Kirche
tun? Lohnt es sich, den Glauben an Jesus Christus fiir die Treue zu Rom aufzugeben?
Oder lohnt es sich, Widerstand zu leisten? Kapitel 11 beantwortet diese Art von
Fragen mit dieser symbolischen Vision von zwei Individuen, die prophezeien und
Zeugnis ablegen, aber auch leiden fiir das, was sie tun, aber am Ende bewiesen
werden, dass sie Recht haben. Noch zwei Passagen zum Anschauen.

Eine davon ist vielleicht die Stelle, die oft identifiziert wird, oder mit der sich die
Offenbarung die meiste Zeit identifiziert. Und das ist Offenbarung 20 und der
Hinweis auf das Millennium oder die tausendjahrige Herrschaft. Auch hier gibt es



tatsachlich eine Reihe verschiedener Moglichkeiten, den Hinweis auf das Millennium
in Kapitel 20 zu verstehen.

Ich mdchte mir diese im Grunde ansehen und mich dann hauptsachlich darauf
konzentrieren, was die Funktion des Abschnitts ist. Nochmals, ist John nur daran
interessiert, eine Abfolge von Ereignissen in der Zukunft vorherzusagen? Oder sagt
das etwas anderes fir Leser, die versuchen, ihr Leben im Kontext einer feindlichen
heidnischen Umgebung zu leben? Aber historisch gesehen wurde Offenbarung
Kapitel 20 auf drei verschiedene Arten verstanden. Und nochmals, innerhalb dieser
verschiedenen Arten gibt es eine Vielzahl von Ansatzen, ahnlich wie als wir uns die
verschiedenen Interpretationsweisen der Offenbarung ansahen, Praterist, Futurist,
Idealist, sagten wir, dass es eine gewisse Vielfalt darin gibt.

Das Gleiche gilt fir diese Herangehensweisen an das Buch der Offenbarung. Es tut
mir leid, die Anndaherung an das Millennium oder die Bezugnahme auf die tausend
Jahre, das Millennium, in Offenbarung 20. Und bevor wir darlber sprechen, lassen
Sie mich den Text vorlesen.

Es ist sehr kurz. In Kapitel 19 kehrt Jesus Christus als Krieger auf einem Pferd zurlick,
wo er die ganze Erde richtet. Und dann lesen wir in Kapitel 20 das.

Nach diesen Ereignissen sah ich einen Engel vom Himmel herabkommen, der in
seiner Hand den Schlissel zum Abgrund hielt. Es gibt diesen Abgrund ohne Boden,
kein physischer Ort oder Ort, sondern ein Symbol fiir das Bose und das Chaos und
das Damonische, das, was Gott entgegengesetzt ist. Dann sieht der Engel den
Drachen, diese uralte Schlange, die der Teufel und Satan ist, und er hat ihn tausend
Jahre lang gebunden.

Da ist der Verweis auf tausend Jahre. Er warf ihn in die Grube und schlol} sie tGber
sich zu, damit er die Volker nicht mehr betrlige, bis die tausend Jahre abgelaufen
waren. Danach wiirde er fiir eine Weile freigelassen werden.

Dann sah ich Throne, und denen, die auf ihnen saBen, wurde die Vollmacht gegeben,
zu urteilen. Ich sah auch die Seelen derer, die enthauptet worden waren fiir ihr
Zeugnis fiir Jesus Christus, fir das Wort Gottes. Sie beteten das Tier nicht an, aus den
Kapiteln 12 und 13 und 11, sie beteten weder das Tier noch sein Bild an und hatten
sein Malzeichen weder auf ihrer Stirn noch auf ihren Hinden empfangen.

Sie wurden lebendig und regierten tausend Jahre lang mit Christus. Der Rest der
Toten wurde erst lebendig, als die tausend Jahre abgelaufen waren. Dies ist die erste
Auferstehung.

Selig und heilig sind diejenigen, die an dieser ersten Auferstehung teilhaben. Uber sie
hat der zweite Tod keine Macht, sondern sie werden Priester Gottes und Christi sein



und mit Ihm tausend Jahre lang regieren. Beachten Sie nun die Wiederholung des
zeitlichen Ausdrucks "tausend Jahre".

Die Debatte ist, wann geschieht dies? Wann geschieht dies im Zusammenhang mit
dem Kommen Christi? Beschreiben diese tausend Jahre wiederum, dass das Kommen
Christi das Noch-nicht ist? Erinnern wir uns, als wir im Thessalonicherbrief Gber die
Wiederkunft Christi gesprochen haben, wenn Er kommen wird, um die Geschichte zu
einem Hohepunkt zu bringen, zu richten und zu retten. Die Frage ist, wann findet
diese tausendjahrige Periode in Beziehung zum Kommen Christi, der Wiederkunft
Christi, statt? Findet sie davor statt, danach, irgendwo anders? Wo finden wir es?
Und das ist der Punkt, an dem die verschiedenen Positionen stattfinden, die wir in
Ihren Notizen als Pra-Millennial, Post-Millennial, All-Millennial bezeichnen. Ich bin
nicht wirklich daran interessiert, zu sehr auf diese Positionen einzugehen, aber lassen
Sie mich kurz etwas dazu sagen.

Und gerade weil dies in der Geschichte der Kirche von Interesse und ein Problem fir
bestimmte Personen war. Und dann lassen Sie mich einfach einen Vorschlag machen,
wie ich diesen Abschnitt verstehe. Zunachst einmal die Position vor dem Millennium.

Im Grunde genommen besagt die pramilleniale Position: Jesus Christus kommt
wieder, die Wiederkunft findet statt, und zwar vor dem Millennium, also vor dem
Millennium. Das heiRt, Jesus Christus kehrt vor dem Millennium zuriick. Er kehrt
zurlick, und dann weiht er selbst dieses Jahrtausend, diese Periode von 1.000 Jahren
ein und richtet sie ein.

Nun gibt es zwei verschiedene Moglichkeiten, es zu verstehen. Einige verstehen es
ziemlich wortlich, und sie sehen es als eine ziemlich spezifische buchstabliche
Periode von 1.000 exakten Jahren. Wahrend dieser Zeit konstruieren sie oft
ausgekliigelte Szenarien, in denen Gott alle seine Verheillungen an Israel halten und
sie dem Land zurlickgeben wird, und dies ist der Ort, an dem Jesus auf die Erde
herabsteigen und als Sohn Davids tber Israel und die Schépfung herrschen wird, und
alle Verheillungen, die er dem Volk Israel gegeben hat, werden jetzt erfillt werden.

Das ist eine mogliche Sichtweise in der Zeit vor dem Millenniumsdenken. Die andere
ist nicht ganz so aufwendig. Alles, was sie sagen, ist, dass die 1.000 Jahre im Grunde
eine Art Ubergangszeit zwischen der Zeit, in der das Bése herrscht, und dem neuen
Himmel und der neuen Erde sind.

Das Millennium ist eine Art Zwischenzeit, eine Zeit des Ubergangs zwischen dem
gegenwartigen Zeitalter und dem kommenden Zeitalter, in der man in den Kapiteln
21 und 22 den neuen Himmel und die neue Erde hat. Aber der Punkt ist, dass beide
Sichtweisen als pra-millennial bezeichnet werden, weil das Millennium erst mit der
Wiederkunft Christi eintritt. Christus kehrt am Ende der Geschichte zurlick und



errichtet dann sein tausendjahriges Reich auf Erden, wo er in Erflllung des Alten
Testaments Uber die ganze Erde herrscht.

Einige sagen, das seien buchstablich 1.000 Jahre, andere sagen, es sei eher
symbolisch. Es bezieht sich immer noch auf eine Zeitspanne, aber es ist hauptsachlich
symbolisch. Eine zweite Sichtweise ist als Postmillenarismus bekannt, und wie die
Vorsilbe post- andeutet, kommt das Kommen Christi nach dem Millennium oder nach
dem Millennium.

Das heil3t, das Millennium ist eine Zeitspanne, die stattfinden wird, bevor Christus
am Ende der Geschichte, vor seiner Wiederkunft, wiederkommt. Im Grunde
genommen wird nach dem Postmillarismus das Millennium als Ergebnis der
Verkiindigung des Evangeliums und des Wirkens des Heiligen Geistes errichtet
werden, in dem dieses goldene Zeitalter, in dem die Gerechtigkeit vorherrscht und
herrscht, dieses goldene Zeitalter am Ende der Geschichte als Ergebnis der
Verkiindigung des Evangeliums und des Wirkens des Heiligen Geistes eingeweiht
wird. Dieses goldene Zeitalter, das Millennium genannt wird, wird eingeweiht
werden.

Wenn es vorbei ist, dann wird Jesus zurlickkehren und posten, nach dieser Zeit,
diesem Jahrtausend, und dann wird er seinen neuen Himmel und seine neue Erde
aufrichten. Das ist als Post-Millenarismus bekannt. Das Millennium findet also statt,
bevor Christus wiederkommt.

Die Kirche ist durch die Verkiindigung des Evangeliums und das Wirken des Geistes in
gewisser Weise dafiir verantwortlich, diese Art von goldenem Zeitalter einzuleiten,
das schliel3lich in die Geschichte eingehen wird, und dann, danach, wird Christus
wiederkommen, also nach dem Millenniumismus. Diese Sichtweise ist nicht so
verbreitet wie die erste, noch so verbreitet wie die nachste, die amillenniaristische
Sichtweise. Die amillenniaristische Sichtweise legt nahe, dass amillennial in gewisser
Weise eine falsche Bezeichnung ist.

Die Vorsilbe am- bedeutet nein, kein Jahrtausend. Aber in gewisser Weise ist das eine
falsche Bezeichnung, denn diejenigen, die eine amillenniaristische Sichtweise
vertreten, glauben nicht, dass es kein Millennium gibt. Sie interpretieren es nur sehr
unterschiedlich.

Aber sie sagen, dass es kein physisches irdisches Millennium gibt, das zu einer
bestimmten Zeit auf der Erde durchsickern wird. Stattdessen sagt der
Amillenniarismus, dass die tausendjahrige Periode, von der wir in Offenbarung 20
lesen, symbolisch flr die gesamte Periode der Kirchengeschichte ist, in der Jesus
Christus vom Himmel aus regiert. Und laut Paulus sollen wir Verse bei Paulus
gesehen haben, die darauf hindeuten, dass wir mit Christus in den himmlischen
Raumen gesessen haben.



Sie wiirden sagen, das ist nur Johns Art, das zu sagen. Er benutzt diese tausend Jahre
als symbolische Art, die Tatsache zu beschreiben, dass Christus bereits vom Himmel
aus regiert und dass wir, weil wir mit Christus sitzen und auferweckt sind, wie Paulus
sagte, mit ihm regieren. Die tausend Jahre beziehen sich also nicht auf die
Tausendjahrigen, gemal dem Amillenniarismus sind die tausend Jahre keine
physische Zeitperiode auf der Erde, sondern symbolisch stellen sie die Herrschaft dar,
die geistliche Herrschaft Christi gerade jetzt vom Himmel aus.

Zwischen seinem ersten und seinem zweiten Kommen ist diese ganze Zeit das
Millennium, denn Christus regiert jetzt vom Himmel aus, und wir herrschen mit ihm
kraft unserer Zugehorigkeit zu Christus, wie Paulus sagte. Im Laufe der
Kirchengeschichte waren dies also die vorherrschenden Ansichten des Jahrtausends.
Das heif3t, im Pramillenniarismus kehrt Christus zurtick und errichtet dann Seine
tausendjahrige Herrschaft auf Erden.

Nach dem Millennium richtet die Kirche das Millennium ein oder eroffnet das
Millennium durch ihre Predigt, aber auch durch das Wirken des Geistes. Dieses
goldene Zeitalter, dieses Jahrtausend, findet auf der Erde statt. Am Ende dieser Zeit
kommt dann Christus zurtick.

Oder Amillenniarismus, das Millennium bezieht sich nicht auf eine bestimmte Zeit
vor oder nach der Wiederkunft Christi. Es bezieht sich auf das gesamte Zeitalter der
Kirche, vom ersten Jahrhundert bis zu jeder Wiederkunft Christi, diese ganze Periode
ist das Millennium, symbolisch dargestellt als tausend Jahre, in dem Christus bereits
vom Himmel aus regiert und wir mit ihm regieren, kraft der Zugehorigkeit zu
Christus. Das sind also die drei wichtigsten Ansichten.

Ich finde es interessant, dass das Millennium so viel Aufmerksamkeit bekommen hat,
denn noch einmal, die Verse, die ich gerade gelesen habe, erstens, dies ist die einzige
Stelle im Neuen Testament, die man findet, die sich auf tausend Jahre bezieht. Das
bedeutet nicht, dass es nicht wichtig ist, aber es bedeutet, dass dies der einzige Ort
ist, an dem man einen Hinweis auf einen Zeitraum von tausend Jahren findet. Aber
es wird eher kryptisch darauf Bezug genommen.

Ich meine, beachten Sie, dass nichts dartiber gesagt wird, was in diesem Zeitraum
von tausend Jahren passiert ist. Es wird nicht einmal genau gesagt, wo es stattfindet.
Wir gehen irgendwie davon aus, dass es auf der Erde stattfindet, aber Offenbarung
20 sagt das nicht.

Es heildt nur, sie sind lebendig geworden und haben tausend Jahre mit Christus
geherrscht. Es wird nicht gesagt, wo. Es kdnnte also vom Himmel kommen, es kénnte
eine himmlische Herrschaft sein, es konnte eine irdische Herrschaft sein.



Der Text sagt es uns nicht. Ich bin wirklich beeindruckt von der lakonischen Natur
von Offenbarung 20. Das heift, es gibt viele Liicken.

Es ist sehr kurz. Es sagt uns nicht alles iber das Millennium. Nochmals, es sagt uns
nicht, wo es genau stattfindet, was passiert, was vor sich geht, wer da ist, ob es
Fortpflanzung geben wird usw. usw.

Ist es jetzt an der Zeit, Israels Versprechen zu erfiillen? Die Offenbarung sagt uns
nichts davon. Der Bezug auf das Millennium ist sehr, sehr kurz im Vergleich zu den
Kapiteln 21 und 22, die sehr, sehr detailliert beschreiben, was geschieht, wenn
Christus wiederkommt. Wenn ich einen Vorschlag machen kann, dann bezieht sich
das Millennium, die Referenz von tausend Jahren, meines Erachtens wahrscheinlich
Uberhaupt nicht auf einen Zeitraum.

Es ist eine symbolische Art, das zu beschreiben, was bei der Wiederkunft Christi
geschieht. Es ist einfach eine symbolische Art, die vollstandige Rechtfertigung des
Volkes Gottes und die Belohnung des Volkes Gottes zu beschreiben. Es ist einfach
eine Moglichkeit, das vollstandige Urteil und die Rechtfertigung Gottes zu zeigen,
und soll keine bestimmte Zeitspanne beschreiben.

Fragen zu stellen wie: Ist das auf Erden oder im Himmel, oder wird es Menschen
geben, die geboren werden oder verheiratet werden, oder ist dies der Ort, an dem
Israel alle seine Versprechen erfillt? All diese Fragen, die wir vielleicht stellen
mochten, sind meiner Meinung nach unnétig, weil Johannes, ich glaube nicht, dass
Johannes versucht, eine bestimmte Zeitspanne zu beschreiben, die irgendwo
passiert, aber nochmals, es ist nur eine andere Art zu beschreiben, was passiert,
wenn Christus zurtickkehrt. Er wird sein Volk belohnen und rechtfertigen, und er wird
die Erde richten. Das wird sich zeigen.

SchliefRlich wird Gottes Volk gerechtfertigt werden, und Gottes Gerechtigkeit und
Urteil werden sich als wahr erweisen. Darum geht es im Millennium. Ich denke also,
dass einige der Fragen, die wir dazu stellen, wahrscheinlich Gber den Text
hinausgehen.

Lies noch einmal Offenbarung 20, und du bist erstaunt, wie wenig gesagt wird. Du
hast nur diesen kurzen Hinweis auf tausend Jahre, in denen das Bose ausgeldscht
wird, das Bose gezligelt wird und Gottes Volk gerechtfertigt und belohnt wird und
sich als richtig erwiesen hat und Gottes Gerechtigkeit und Gericht vorherrschen. Das
ist im Grunde die Bedeutung des Jahrtausends.

Nun, wie gesagt, das Millennium ist fast nur ein kurzer Haltpunkt, fast nur eine Art
Verschnaufpause bis zum groRen Finale in der Offenbarung, das in den Kapiteln 21
und 22 der Offenbarung stattfindet. In mancher Hinsicht konnte man die
Offenbarung, um den Titel eines Dickens-Romans zu verwenden, als eine Geschichte



von zwei Stadten beschreiben. Die Kapitel 17 und 18 beschreiben dies wiederum in
einer sehr symbolischen Sprache.

Johannes beschreibt eine Frau, die er als Prostituierte darstellt, die auf einem Tier
sitzt, und diese Frau vermag die Welt zu verfiihren und ist sehr attraktiv, reitet aber
dennoch auf einem abscheulichen Tier, das wir bereits als damonisch in der Natur,
satanisch und bose in der Natur identifiziert haben. Nochmals, was Johannes
beschreibt, hatte jeder Leser des ersten Jahrhunderts gelesen und diese Frau, die auf
einem Tier reitet, als nichts Geringeres als das Romische Reich identifiziert. Es wird
beschrieben, dass es auf sieben Higeln liegt.

Das war eine gangige Darstellung der Stadt Rom im ersten Jahrhundert. Ich kann mir
also nicht vorstellen, dass irgendein Leser des ersten Jahrhunderts Offenbarung 17
liest, diese Frau, die auf einem Tier reitet, und nicht an das Romische Reich und den
romischen Kaiser denkt. Doch in Kapitel 18 wird sie vernichtet.

Rom wird zerstort wegen seiner Arroganz, seiner Anmalung und der Tatsache, dass
es sich Uiber Gott gestellt hat, weil sein Reichtum auf Kosten anderer und auf Kosten
des Lebens der Christen gekommen ist. Deshalb, so wie Gott in der Vergangenheit
bose, bose Nationen und Reiche gerichtet hat, so wird er auch wieder Rom richten,
und das hat er auch getan. Rom wurde nicht lange nach der Niederschrift des Buches
der Offenbarung zerstort.

Seine Prophezeiung in dieser Hinsicht hat sich also bewahrheitet. Aber Rom wird als
zerstort und auf nichts reduziert dargestellt. Und mitten in diesem Abschnitt, in
Kapitel 18, Vers 4, werden die Leser des Johannes, die Christen, aufgerufen, aus ihr
herauszukommen, damit sie nicht an ihrem Urteil teilhaben, damit sie sich trennen.

Rom wird zerstort werden. Gehe keine Kompromisse mit ihr ein. Gib nicht der
romischen Herrschaft und Ideologie nach.

Nimm nicht an der Kaiserverehrung teil. Aber komm aus ihr heraus. Trenne dich von
ihr.

Aber wenn Gottes Volk aus Rom herauskommen und sich trennen soll, muss es
irgendwo hingehen. Und die Antwort darauf findet sich in den Kapiteln 21 und 22.
Wenn sie sich von der romischen Herrschaft trennen und sich ihr nicht beugen,
dieser arroganten, pratentiosen, korrupten Ideologie und diesem System und diesem
damonischen System, wenn sie das ablehnen und sich dagegen wehren, dann sagt
Johannes, dann habt ihr einen Ort, an den ihr gehen konnt.

Und das ist das Neue Jerusalem in Offenbarung, Kapitel 21 und 22. Nochmals, es gibt
drei Dinge, die ich Uber diese Vision des Neuen Jerusalem sagen méchte. Zunachst



10

einmal ist der Hintergrund, dass praktisch jeder Vers von Offenbarung 21 und 22,
zumindest die ersten funf Verse, im Alten Testament verwurzelt sind.

In einem Kommentar in der Offenbarung hiel} es sogar, dass man nur noch zwei oder
drei Verse Ubrig hatte, wenn man alle Verweise auf das Alte Testament in
Offenbarung 21 und 22 wegnehme. Und das ist nicht allzu weit von der Wahrheit
entfernt. Offenbarung 21 und 22 sind durchdrungen von alttestamentlicher Sprache.

Praktisch alles geht auf das Alte Testament zuriick. Der Bezug auf die neue
Schopfung, der Bezug auf das Neue Jerusalem, der Neue Bund, das Vermessen der
Stadt. Johannes schopft aus all der groBen prophetischen Literatur von Jesaja und
Hesekiel und Jeremia und anderen prophetischen Texten und auch einigen
erzahlenden Texten.

Es ist, als ob er alle VerheilSungen, die er Israel gegeben hat, in einem groRen Finale
zusammenfasst, in einer grof3en Vision, um zu zeigen, dass dieses Neue Jerusalem,
diese Vision, die endgiiltige Erfullung aller Hoffnungen und Erwartungen des Volkes
Gottes ist, wie sie in den Propheten des Alten Testaments zum Ausdruck kommen.
Nun nimmt er alle Strange aus allen prophetischen Texten und Texten des Alten
Testaments und verwebt sie zu einer groBen Vision dieses Neuen Jerusalems, das er
als Alternative zur romischen Herrschaft prasentiert. Was die Identifizierung des
Neuen Jerusalem betrifft, so miissen wir dies wiederum symbolisch lesen.

Wir mussen uns darliber im Klaren sein, dass Johannes wahrscheinlich nicht
irgendeine buchstabliche physische Stadt beschreibt, trotz der MaRe, die er ihr gibt.
Stattdessen, John, sieht John in seiner Vision eine Stadt, aber was wichtig ist, ist, was
sie symbolisiert. Meiner Meinung nach symbolisiert die Stadt in Offenbarung 21 und
22 einmal mehr das Volk Gottes.

Johannes sieht vor allem das vollkommene Volk Gottes, das jetzt auf einer neuen
Erde wohnt. Also, noch einmal, einige von uns haben vielleicht moderne
Darstellungen gesehen, wie das Neue Jerusalem aussehen wird, aber auch diese sind
zwar interessant und faszinierend, aber wahrscheinlich ein wenig daneben, weil
Johannes uns keine architektonische Blaupause davon gibt, wie das Neue Jerusalem
aussehen wird. Stattdessen ist John daran interessiert, die Menschen selbst zu
beschreiben.

So wie Paulus die Gemeinde als Tempel und als Gebaude beschreiben konnte, zum
Beispiel in Epheser Kapitel 2, so beschreibt nun Johannes die vollendete Kirche, das
vollendete Volk Gottes, als ein Neues Jerusalem, als eine Stadt. Auch die Malie, die
Malde 144 Ellen oder alle MalRe des Neuen Jerusalem in Kapitel 21 beruhen auf
Vielfachen von 12. Und wir haben bereits gesehen, dass 12 die Zahl ist, die
symbolisch fiir das Volk Gottes steht.



11

Was John beschreibt, ist also nicht irgendeine physische Stadt. Ich bezweifle, dass die
Stadt, die er beschreibt, tatsachlich das gesamte Volk Gottes beherbergen kdnnte,
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Stattdessen beschreibt Johannes das
vollkommene, vollendete Volk Gottes in der neuen Schopfung.

Beachtet nochmals, dass das Neue Jerusalem aus 12 Toren besteht, die mit den 12
Stammen Israels identifiziert werden, und es ist auf 12 Fundamenten gebaut, die mit
den 12 Aposteln identifiziert werden. Auch die Bausteine und die architektonischen
Merkmale der Stadt symbolisieren das Volk Gottes, sowohl des alttestamentlichen
Israels als auch der Kirche, die nun zu einem vollendeten, vollendeten Volk Gottes
vereint sind. Johannes greift also wieder auf all diese Bilder des Alten Testaments
zuriick und fihrt sie in dieser Klimavision zusammen, in der er sich in erster Linie auf
die Menschen selbst bezieht, nicht auf eine physische Stadt.

Nicht, dass es in der neuen Schépfung keine Stadt oder physische Stadte geben wird,
aber darum geht es John hier nicht. Er beschreibt in erster Linie Menschen, nicht eine
physische Stadt. Die Stadt, die er sieht, symbolisiert das vollkommene und vollendete
Volk Gottes, das aus dem alttestamentlichen Israel und der Kirche besteht, die auf
dem Fundament der Apostel selbst errichtet wurde.

Nochmals, alle diese Texte beziehen sich auf Texte, oder alle Visionen des Johannes
beziehen sich auf Texte aus Jesaja, Hesekiel und anderer prophetischer Literatur.
Auch hier schreibt Johannes am Ende der prophetischen Tradition, und er fihrt alle
VerheiRungen zusammen, um zu zeigen, wie sie sich in Christus erfiillen und wie sie
schlief8lich ihren Hohepunkt erreichen werden. Die andere Sache, die man (iber die
Vision des Neuen Jerusalem sagen kann, betrifft also ihre Funktion.

Dazu mochte ich zwei Dinge sagen. Wir haben bereits gesagt, dass die Vision des
Neuen Jerusalems als Gegenstlick zur Vision von Babylon fungiert, die wiederum mit
Rom identifiziert worden ware. In der Tat wird Rom oft genannt, im ersten
Jahrhundert zu dieser Zeit, ware oft Babylon genannt worden.

Erinnern Sie sich an unsere Diskussion tber den 1. Petrusbrief, wo er sich auf Babylon
bezieht, was eine Art Codename fiir Rom ist. Jetzt, da Rom wegen ihrer Arroganz und
Bosheit im Gericht zerstort wird, muss Gottes Volk irgendwohin gehen. Also bietet
John ihnen jetzt eine Alternative.

Wenn sie Rom verlassen werden, wenn sie es tun werden... offensichtlich konnte
man im Romischen Reich des ersten Jahrhunderts nirgendwo hingehen, um den
Auswirkungen Roms zu entkommen, aber wenn sie sich weigern, sich mit Rom zu
verbinden, wenn sie ihr treues Zeugnis aufrechterhalten wollen, Offenbarung Kapitel
11, wenn sie sich weigern, sich der korrupten Ideologie und dem Reichtum Roms
hinzugeben und sich mit ihr zu verbinden, wenn sie sich weigern, am
Kaisergottesdienst teilzunehmen und die Alleinherrschaft zu wahren, die



12

ausschlielBliche Treue zu Jesus Christus, dann haben sie einen Ort, an den sie gehen
konnen. Und das ist eine Stadt, die alles, was Rom hatte bieten konnen, bei weitem
Ubertrifft und bei weitem Ubertrifft. Und das ist die Zugehorigkeit zur vollendeten
Gemeinschaft des Volkes Gottes in der neuen Schépfung.

Aber es gibt noch etwas anderes an diesem Text, das hervorgehoben werden muss,
und das ist, dass die endgtiltige Bestimmung des Volkes Gottes in der Offenbarung
faszinierenderweise nicht der Himmel, sondern eine neue Erde ist. Und einige von
euch haben mich vorher sagen horen: Ich komme nicht in den Himmel, aber mein
endglltiges Schicksal ist eine neue Erde. Und genau dort landet das Volk Gottes in
der Offenbarung.

Die Vorstellung, dass irgendwie eine vergangliche spirituelle Existenz in den Wolken
herumschwebt, ist keine biblische Vision. Das klingt flir mich eher nach Gnostizismus.
Wenn Sie sich erinnern, haben wir zu Beginn des Semesters tiber den Gnostizismus
gesprochen, Giber die Unterscheidung zwischen dem Physischen und dem
Spirituellen, wobei das Spirituelle die wahre Realitat ist.

Im Gnostizismus war die Erl6sung die Flucht aus der Erde, die Flucht aus dem
physischen Gefangnis der Erde und des Korpers in eine spirituelle Existenz. Aber das
ist nicht die biblische Vision. Die biblische Vision unseres zukiinftigen Schicksals
beendet uns an demselben Ort, an dem wir begonnen haben, namlich auf der Erde.

Beachte die Parallelen zwischen Offenbarung 21 und 22 und 1. Mose 1 und 2. Am
Anfang erschafft Gott die Himmel und die Erde. Jetzt sieht Johannes einen neuen
Himmel und eine neue Erde. Und all die Verbindungen zwischen Eden in Offenbarung
1 bis 3 und dem Neuen Jerusalem.

Was also vor sich geht, ist, dass Gottes Absicht fir die Menschheit von Anfang an
darin besteht, dass Gott in ihrer Mitte in einer Schopfung wohnt, in der Er ihr Gott ist
und sie Seine Leute sein werden. Das wird nun in Offenbarung 21 und 22 voll
verwirklicht, wo Gott nun mit Seinem vollendeten, vollendeten Volk in einer neuen
Schopfung wohnt. So sehr sich die erste Schopfung von der neuen Schopfung
unterscheidet, so sehr es auch eine Diskontinuitat zwischen der neuen Schépfung
aus Offenbarung 21 und 22 und der ersten Schépfung gibt, so gibt es doch eine
Kontinuitat.

Es ist immer noch eine physische Erde. Die endgliltige Bestimmung des Volkes Gottes
besteht also nicht darin, dem Korper zu entfliehen, um in den Wolken
herumzuschweben. Ich kann mir kein langweiligeres Leben vorstellen.

Aber das letzte Schicksal des Volkes Gottes ist ein sehr physisches, wenn auch eines,
das von allen Auswirkungen der Stinde und des Todes befreit ist, aber dennoch ein
physisches. Das ist also das Ende des Buches der Offenbarung. Wenn das Volk Gottes



13

auf das verzichtet, was Rom zu bieten hat oder was die Nationen und Reiche dieser
Welt zu bieten haben, dann haben sie eine Welt, eine Alternative, die fiir sie bereit
ist.

Und das ist der Punkt, an dem das Buch der Offenbarung endet. Nun werdet ihr in
euren Notizen bemerken, dass es in der Bibel einen kurzen Exkurs tGber Schopfung
und neue Schépfung gibt. Wie viele der Themen, die wir in unseren Vorlesungen und
in den Notizen mehrfach exkursiert haben, und wie viele der Themen, geht auch
dieses auf das Alte Testament zurick.

Wir haben bereits darliber gesprochen, dass die Neuschopfung ihren Hintergrund im
Alten Testament hat. Es geht zurlick bis zur ersten Schépfung und bis zum Garten
Eden, wo die Menschheit als Gottes Stellvertreter in den Garten gesetzt wurde, um
ihn zu regieren. Das Land wurde ihnen geschenkt.

Das Volk Gottes wurde also geschaffen, um Gottes Gegenwart auf Erden zu
genieBen, in einer Umgebung, die fir das menschliche Dasein geeignet ist, in der
Gott aber bei Seinem Volk wohnen kann. Nun, so geht die Handlung natdirlich weiter,
wegen der Slinde, die vereitelt wird und die Menschheit von der Erde vertrieben
wird, aber das Thema Land oder Schopfung wird mit der VerheiBung des Landes
fortgesetzt, das Abraham gegeben wird. Denkt an 1. Mose Kapitel 12, den Bund, den
Gott mit Abraham geschlossen hat: Ich werde dich zum Segen machen, ich werde
dich segnen, ich werde dich zu einem Segen fir alle Nationen der Erde machen.

Aber ein Teil des Segens war, oder ein Teil des Bundes, dass Gott ihn in ein Land
bringen wiirde, das er ihm zeigen wirde. Tatsachlich ist der Grund, warum Gott ihm
Land gibt, nicht nur, weil er einen Platz zum Leben braucht, denn das ist Teil der
Erflllung von 1. Mose 1 und 2, dass Gott das Land den Menschen geben wiirde. Das
Land war ein Ort des Segens.

Das Land, die Erde war ein Ort, sollte ein Ort sein, an dem Gott sein Volk segnen und
bei ihnen wohnen wiirde. Indem wir also Abraham das Land gaben, indem wir Israel
ins Land brachten, das war die erste Stufe der Erfiillung von Gottes Absicht, mit
Seinem Volk auf Seiner Schopfung zu wohnen, in dem Land, im Garten Eden, der
durch die Siinde gestort und vereitelt wurde. Aber selbst Israel scheiterte, weil Israel
versagte und ungehorsam war, Israel wurde, ahnlich wie Adam und Eva, aus dem
Land vertrieben, und Israel erging es nicht besser.

Auch sie stindigten und wurden aus dem Land vertrieben, dem Ort des Segens, dem
Ort, an dem Gott mit seinem Volk wohnen wiirde. Man findet also in den Propheten
die Erwartung, dass Gott eines Tages Israel wieder ins Land zurlickbringen wiirde,
denn das ist wiederum Teil der VerheiRung an Abraham, das ist Teil seiner Absicht
fir die Menschheit in 1. Mose 1 und 2, ihnen das Land zu geben, den Ort des Segens,
wo Gott bei ihnen wohnen wird. Wir stellen also fest, dass, wenn Israel aus dem Land



14

vertrieben und ins Exil gebracht wird, erinnern Sie sich an die Geschichte des Alten
Testaments, die Propheten die Erwartung zeigen, dass Gott Israel ins Land
zurtckbringen wird.

Aber in einigen prophetischen Texten scheint sich die Erwartung ein wenig Gber die
blofSe Riickkehr Israels in das physische Land Paldstina hinaus zu bewegen. In Jesaja,
Kapitel 65, in einem dieser prophetischen Texte, einem prophetischen Text, auf den
Johannes selbst anspielt, beginnen wir zu sehen, dass die Riickkehr Israels in das
Land sich auszudehnen beginnt und prophetischere, apokalyptische oder sogar
kosmische Ausmalie annimmt. Also, hier ist, was der Prophet Jesaja sagt.

Wieder spricht er eine Zeit an, in der Israel in das Land zurlickkehrt, aber er erwartet
immer noch, dass eine groRere Transformation stattfinden wird. Er sagt: Das ist Gott,
der durch Jesaja spricht: "Denn ich, Gott, bin im Begriff, einen neuen Himmel und
eine neue Erde zu erschaffen. Die friiheren Dinge sollen nicht erinnert oder in den
Sinn kommen.

Aber seid froh und freut euch ewig Gber das, was Ich erschaffe, denn Ich bin dabei,
Jerusalem als Freude und seine Menschen als Freude zu erschaffen. Ich werde mich
freuen in Jerusalem und mich an meinem Volk erfreuen.' Beachte, dass Offenbarung
21 mit einem neuen Himmel, einer neuen Erde und einem neuen Jerusalem beginnt.
Johannes nimmt also im Grunde genommen in Offenbarung 21 die Erfillung dessen
vorweg, was in Jesaja, Kapitel 65 erwartet wird.

Die Propheten enden also mit der Erwartung, dass Gott seine Absicht fiir die
Menschheit noch wiederherstellen muss, indem er ihnen ein Land gibt, den Ort des
Segens, wo Gott mit Seinem Volk leben und wohnen wird. Im Neuen Testament
erflllt sich die VerheiRung einer neuen Schopfung in zwei Stufen. Und da sind wir
wieder bei dem, was wir schon sind, aber noch nicht wieder.

Die neue Schopfung, das Versprechen des Landes, ist bereits vorhanden. Sie wird
bereits in Christus eingeweiht. Interessanterweise spielt Paulus in 2. Korinther Kapitel
5 tatsachlich auf Jesaja 65 an, wo er sagt: Wenn jemand in Christus ist, dann ist er
eine neue Schopfung.

Das Alte ist vergangen, siehe, alles wird neu. Diese Sprache stammt direkt aus Jesaja,
Kapitel 65. Was also im Neuen Testament vor sich geht, deutet darauf hin, dass
Gottes Absicht fir die Menschheit, auf einer neuen Schépfung zu leben, in einem
Land des Segens, in dem Gott bei ihnen wohnen wird, bereits in der Person Jesu
Christi erfallt ist.

Aber natdrlich gibt es auch eine Dimension, die noch nicht dabei ist. Die Noch-nicht-
Dimension kommt also in Offenbarung 21 und 22 vor, wo Johannes sagt: "Ich sah
einen neuen Himmel und eine neue Erde mit einem neuen Jerusalem, mit Gottes



15

Volk in seiner Mitte." Die Offenbarung stellt also das Ziel der Erldsungsgeschichte
dar.

Das heiRt, aus 1. Mose 1 und 2 wird Gottes Absicht, eine Umgebung, ein Land als
Geschenk an die Menschen zu schaffen, damit sie darin leben kénnen, einen Ort des
Segens, an dem Gott in seiner Mitte wohnen wird, schlief3lich in Johannes' Vision von
Offenbarung 21 und 22 erfiillt, wo sich das ganze Volk Gottes nun auf einer neuen
Erde befindet. mit Gott, der in ihrer Mitte wohnt, in einer Bundesbeziehung mit
ihnen. Was ist also die Botschaft der Offenbarung? Die Offenbarung ist, wie wir
bereits gesehen haben, weit mehr als ein Buch liber Eschatologie. Obwohl
Eschatologie, wenn wir an Eschatologie denken, denken wir an Dinge, die mit dem
Ende der Geschichte zu tun haben, wie Gott die Geschichte zu ihrem Hohepunkt
bringen und Seine groflen Absichten und Absichten erfillen wird.

Aber in der Offenbarung geht es um weit mehr als nur um Eschatologie. Wir haben
gesehen, dass die Offenbarung ein Buch ist, das die AnmaRungen, die Arroganz und
die Gottesfeindlichkeit des Weltsystems und der Institutionen entlarvt, egal wo sie zu
finden sind. Die Offenbarung ist ein Aufruf an uns, dem zu widerstehen.

Es ist ein Aufruf, ein heiliges Leben zu fihren. Es ist ein Aufruf, Jesus Christus
ausschliefBlich Gehorsam zu leisten und ihn anzubeten, koste es, was es wolle. Die
Offenbarung enthllt alle AnmaRungen und falschen Behauptungen unserer
Gesellschaft und jeder Institution, jeder Person oder jedes Reiches, das sich liber
Gott stellt.

Und sie fordert uns auf, dem zu widerstehen. Sie fordert uns auf, angesichts dessen
unser prophetisches Zeugnis aufrechtzuerhalten, egal was es uns kosten mag. Und

letztendlich ist die Offenbarung eine Erinnerung daran, dass nur Jesus Christus und
Gott unserer Anbetung wirdig sind.

Kein anderer Mensch, keine andere Institution ist unserer Anbetung und Treue
wirdig. Das ist Gotzendienst. Nur Jesus Christus ist unserer Anbetung wirdig.

Und so endet das Buch der Offenbarung und unsere Reise durch das Neue
Testament.

Dies ist Dr. Dave Mathewson, der seinen dritten und letzten Vortrag tiber das Buch
der Offenbarung halt.



