Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Vorlesung 33, 1. Johannes
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag 33
Uber die Johanneischen Briefe.

In Ordnung, nur ein paar Ankiindigungen.

Zur Erinnerung: Dies ist |hre letzte Woche in diesem Kurs, was Vorlesungen und
Diskussionen im Unterricht betrifft. Zwar gibt es nachste Woche, wie gesagt, eine
Prifung, aber es wird wohl Montag sein, aber ich werde nicht hier sein. Dies wird
also lhre letzte Woche mit formellem Unterricht sein.

Und dann, wie gesagt, am Montag gibt es, entschuldigen Sie, Prifung Nummer vier.
Im Moment sieht es so aus, als ob am Donnerstagabend die nachste zusatzliche
Kreditiberprifungssitzung fur Priifung Nummer vier stattfinden wird. Ich werde Sie
auf jeden Fall darlber informieren.

Aber im Moment sieht es so aus, als ware es Donnerstagabend um acht. Und
hoffentlich noch einmal in diesem Raum lhren letzten Zusatzkredit fiir die vier
Prifungen. Und dann steht am Montag die Priifung an.

Das bedeutet also, dass wir diese Woche eine ganze Menge zu berichten haben. Ich
mochte heute unsere Diskussion Uber eine Gruppe von Briefen abschliel3en, die wir
betrachten und die wir die Allgemeinen Briefe nennen, und dann zur Offenbarung
Ubergehen, um am Mittwoch und Freitag ein wenig Zeit in diesem Buch zu
verbringen. Und dann war's dann auch schon, bis ich dann tatsachlich rechtzeitig fir
die Abschlussprifungen zurlick bin.

Alles klar. Beginnen wir mit dem Gebet, und dann gehen wir mit dem Neuen
Testament weiter.

Vater, danke fir den Tag, den du uns geschenkt hast, fiir das schone Wetter wieder.
Danke fiir deine Treue und deine Firsorge fiir uns. Vater, wir danken dir fir die
Hoffnung, die dein Sohn Jesus Christus uns inmitten all der Ereignisse gibt, die sich
auf der Weltbiihne abspielen und die manchmal Verwirrung oder Fragen oder
Verwunderung hervorrufen kdnnen, dass wir eine Hoffnung und eine sichere
Hoffnung in deinem Sohn Jesus Christus haben. Vater, ich bete, dass wir, wenn wir
mit dieser Realitat konfrontiert werden, indem wir die Dokumente, die dies
bezeugen, untersuchen und ihnen Aufmerksamkeit schenken, an diese Hoffnung
erinnert werden und besonders an die Notwendigkeit, diese zu leben, das



verzweifelte BedUrfnis, sie in der Gegenwart zu leben. Im Namen Jesu beten wir.
Amen. Alles klar.

Wir haben uns eine Sammlung von Dokumenten angesehen, die wir als allgemeine
Briefe bezeichnet haben, oder ein anderer Name fiir sie ist die katholischen Briefe.
Mit katholisch meinen wir nicht das, was wir oft meinen. Auch hier werden Sie
manchmal einige Schriften sehen, die sich auf die Briefe als katholische Briefe
beziehen, aber wir sprechen nicht Giber Briefe, die von der rémisch-katholischen
Kirche geschrieben wurden oder mit ihr in Verbindung stehen.

Aber wir beziehen uns auf den Begriff, der verwendet wurde, um sich auf die Kirche
allgemein oder allgemein zu beziehen. Beginnend mit dem Buch Hebraer haben wir
begonnen, uns eine Auswahl von Schriften anzusehen, die man dann als allgemeine
Briefe bezeichnen kdnnte. Der Grund dafir ist, dass im krassen Gegensatz zu den
Briefen des Paulus, die alle an ziemlich spezifische Gemeinden und/oder Personen
gerichtet sind, Briefe, die mit dem Hebraerbrief beginnen, obwohl der Hebraerbrief
an ein spezifischeres Publikum hatte gerichtet sein kdnnen und wahrscheinlich auch
war, aber es fehlt ein Name.

Im Hebraerbrief erfahren wir nicht, wer es geschrieben hat oder an wen es gerichtet
war. Aber alle anderen Briefe, insbesondere Jakobus und 1. Petrus, deuten darauf
hin, dass sie fir Christen geschrieben wurden, die ziemlich weit und breit verstreut
sind, im Gegensatz zu Einzelpersonen oder Personen an einem bestimmten
geografischen Ort. Daher der Begriff allgemeiner Brief oder katholischer Brief.

Das Dokument, das wir heute betrachten wollen, oder Dokumente, die wir heute
betrachten wollen, setzen diese Tradition fort. Und tatsachlich, wir werden
hoffentlich heute die Gruppe von Schriften abschlieBen, die wir die allgemeinen oder
katholischen Briefe nennen. Und das sind die Buchstaben des 1., 2. und 3. Johannes.

Aber bevor wir das tun, habe ich noch eine kleine Ubung fiir Sie. Alles klar. Wie ich
schon sagte, der letzte Abschnitt, bevor wir tGber die Offenbarung sprechen, die
letzte Gruppe von Biichern, die ich innerhalb dieser breiteren Sammlung der
allgemeinen oder katholischen Briefe betrachten mochte, wieder Briefe, die
geschrieben wurden, um sich allgemein an Christen zu richten, oder zumindest ein
paar von ihnen, es gibt keinen spezifischen Hinweis auf die Leser.

Wir werden heute sehen, dass zwei der Briefe, die wir uns heute sehr, sehr schnell
ansehen werden, sehr, sehr kurz sind, wahrscheinlich nicht am besten als allgemeine
Briefe bezeichnet werden, weil sie an eine bestimmte Gemeinde gerichtet zu sein
scheinen, obwohl sie uns nicht genau sagen, wo sich diese Gemeinde in dem Brief
befindet. Es gibt also eine Menge, das wir weglassen miissen, und wir kdnnen nicht
ganz sicher sein, an wen diese Briefe geschrieben wurden, warum sie geschrieben
wurden und wo sich die Kirche befunden haben kénnte oder welches Problem sie



ansprach usw. Wir werden also einige Moéglichkeiten vorschlagen, aber gleichzeitig
anerkennen, dass es nicht viele Beweise gibt, um wirklich sicher zu sein.

Aber die Gruppe von Buchstaben, die ich mir ansehen méchte, sind der 1., 2. und 3.
Johannes. Wir haben Judas bereits in Verbindung mit dem 2. Petrus betrachtet, aber
auch den 1., 2. und 3. Johannes. Das erste, was dir auffallt, nun, beginnend mit dem
1. Johannes, aber in gewissem Sinne alle drei, ist, dass der 1. Johannes wie im
Hebraerbrief keinen Hinweis auf die Autorschaft hat.

Tatsachlich fangt es nicht einmal wie ein Brief an, was einige dazu veranlasst hat, sich
zu fragen, ob es Uberhaupt ein Brief ist, obwohl wir ihn so nennen, den Brief des 1.
Johannes. Aber Sie werden feststellen, dass es nicht wie ein Brief beginnt. Es gibt
keinen Hinweis darauf, wer in aller Welt es geschrieben hat.

Es springt direkt in den ersten Vers, indem wir sagen: Wir verkiinden euch, dass, was
von Anfang an war, was wir gehort haben, was wir mit unseren Augen gesehen
haben, was wir angesehen und mit unseren Handen berihrt haben, was das Wort
des Lebens betrifft, wir verkiinden euch, was wir gesehen und gehoért haben, damit
ihr Gemeinschaft mit uns haben mogt. So beginnt also das Buch des 1. Johannes.
Kein Hinweis darauf, wer ihn geschrieben hat, kein Hinweis darauf, um welches
Problem es sich handelte oder wohin der Brief geschickt wurde.

Wenn Sie also ein Postbote waren, und wenn es sich tatsachlich um einen Brief
handelt, und Ihnen wird gesagt, dass Sie ihn zustellen sollen, hatten Sie eine wirklich
schwere Zeit, weil es keinen Hinweis darauf gibt, wohin er gehen soll. Aber wenn wir
den Brief sorgfaltig lesen und auf die kirchliche Tradition achten, kdnnen wir uns
vielleicht ein mogliches Bild zusammensetzen. Interessanterweise behaupten die
Kirchengeschichte, und mit Kirchengeschichte meine ich in erster Linie die
Kirchenvater, diese Fihrer und Schriftsteller in den zwei oder drei, vier
Jahrhunderten nach der Niederschrift des Neuen Testaments, dass der 1., 2. und 3.
Johannesbrief, diese Briefe, von Johannes geschrieben wurden.

Obwohl es einen Streit darliber gibt, welcher John, es gab eine Reihe moglicher
Johns, die diesen Brief geschrieben haben kénnten, und einige der Personen, die
Uber John als Autor sprechen, ist nicht klar, welcher John es genau ist. Aber es gibt
eine sehr starke Meinung, dass Johannes, der Apostel Jesu Christi, der Autor dieses
Briefes war. Obwohl, nochmals, der Brief sagt es uns nicht, und wir sind vollig
abhangig von den friihen Kirchenvatern, von den Zeugnissen sehr, sehr friiher
Christen, um das zu bestimmen.

Aber ein anderer Grund, warum manche denken, dass Johannes es geschrieben hat,
sind die Worte, die ich gerade gelesen habe, wir verkiinden euch, was von Anfang an
war, was wir gehort haben, was wir mit unseren Augen gesehen haben, was wir
angesehen und mit unseren Handen berihrt haben. Manche wiirden meinen, dass



nur jemand, der mit der Person Jesu Christi anwesend war, so etwas geschrieben
haben konnte. Und so kommen viele zu dem Schluss, dass Johannes,
hochstwahrscheinlich der Apostel Johannes, nach friihem Zeugnis der Kirche der
wahrscheinlichste Kandidat ware.

Also, ich werde es dabei belassen, denn Johannes, der Apostel Jesu Christi, ist ein
ebenso guter Kandidat fiir die Autorenschaft dieses Buches wie jeder andere. Aber
noch einmal, damit ihr wisst, dass die Bezeichnungen 1., 2. und 3. Johannes nicht
vom Autor dieser Briefe geschrieben wurden. Sie wurden von den frithen Christen
dort platziert, um zu zeigen, wer ihrer Meinung nach der Verfasser des Briefes war.

Was nun die Leser betrifft, wenn man den 1., 2. und 3. Johannes mit dem
Johannesevangelium vergleicht, so haben viele tatsachlich ein sehr interessantes
Szenario konstruiert, historisch gesehen, wie diese Buchstaben alle
zusammenpassen. Zum Beispiel, und das ist interessant, wenn man den 1. Johannes
liest, hat es eine Reihe von Ahnlichkeiten mit dem Johannesevangelium, dem 4.
Evangelium, und wir werden darliber sprechen, warum das der Fall sein konnte. Aber
einige wiirden behaupten, dass das Johannesevangelium, Johannes das vierte ist, das
bezieht sich nicht auf den Namen Johannes, sondern auf das vierte
Johannesevangelium, andere meinen, dass eines der Dinge, die das
Johannesevangelium ansprach, eine gnostische Art von Haresie oder falscher Lehre
war.

Erinnern Sie sich, dass wir in den friihen Tagen dieses Kurses viel (iber verschiedene
religiose Optionen gesprochen haben, eine davon ist der Gnostizismus. Nun ist es
wichtig zu erkennen, dass sich der Gnostizismus zwar erst im 2. Jahrhundert als
vollwertige Religionslehre entwickelte, aber gegen Ende des Jahrhunderts, als das
Johannesevangelium und der 1., 2. und 3. Johannes angeblich geschrieben wurden,
gegen Ende des Jahrhunderts, viele das Gefilihl hatten, dass sich alle Elemente des
Gnostizismus bereits entwickelten und spater als dieser ausgewachsene
Gnostizismus hervortreten wirden. mit einem grof3en G, aber einem kleinen g
Gnostizismus mag es schon im 1. Jahrhundert gegeben haben. Wir sahen, dass eines
der Kennzeichen des Gnostizismus die Betonung des Spirituellen war, eine Betonung
der Erlésung als Flucht aus dem physischen Kérper, aus der Gefangenschaft der
physischen Welt.

Die Erl6sung kommt durch den Besitz eines geheimen Wissens, das nur einer kleinen
Elite zuganglich ist und nicht allen anderen, und so haben einige das Gefiihl, dass das
Johannesevangelium zum Teil diese Art von Lehre angesprochen haben kdnnte.
Wenn es noch nicht dieser ausgewachsene Gnostizismus des 2. Jahrhunderts war, so
konnte er in einer ersten Form bereits im spaten 1. Jahrhundert vorhanden gewesen
sein, mit dieser Betonung des Geistigen, wobei die Erlésung spirituell ist, eine
Verunglimpfung des Physischen, die Erlésung, die dem physischen Kérper entgeht,
und die spirituelle Existenz, die Erlésung, die aus einem geheimen Wissen besteht,



das nur der Elite zur Verfligung stand. eine kleine Elite. Nun, wo der 1. Johannes ins
Spiel kommt, wie viele meinen, dass der 1. Johannes an einige von denen gerichtet
war, die diese gnostische Art der Haresie vertraten.

Sie hatten die Gemeinde bereits infiltriert, als der 1. Johannes geschrieben wurde,
und jetzt verlassen sie die Kirche. Wir werden sehen, warum das der Fall ist, aber
diese Haretiker oder diese falschen Lehrer, diese gnostischen Lehrer haben jetzt die
Kirche verlassen, und jetzt werden wir sehen, was das fur die Interpretation des 1.
Johannes bedeutet, aber jetzt haben sie eine Gruppe von Christen zurtickgelassen, an
die sich Johannes jetzt in dem Brief wendet, den wir als 1. Johannes kennen. aber
diese Lehrer, die das Johannesevangelium vielleicht widerlegt hat, sind jetzt in die
Kirche eingedrungen und verlassen sie nun. Sie haben Erfolg daraus und lassen eine
Minderheit von Christen zurick, an die sich Johannes nun mit dem 1. Johannes
wendet.

2. Johannes, dann haben einige das Gefiihl, dass diese Personen, die die Kirche
verlassen haben, jetzt die Kirche von aulien angreifen, also derselbe gnostische Typ
von Lehrern, der den Spiritualismus, die spirituelle Erldsung und den Besitz dieses
geheimen Wissens betont, jetzt greifen sie die Gemeinde des Johannes von auRen
an, und schlieBlich kann der 3. Johannes eine Situation widerspiegeln, in der die
Gemeinde jetzt in Gefahr ist, tatsachlich von diesen falschen Lehrern ibernommen
zu werden, und einige wiirden sogar noch weiter gehen und Offenbarung Kapitel 2
einbeziehen, wo die allererste Gemeinde, die Johannes in der Offenbarung anspricht,
die Gemeinde in Ephesus ist, die ihre Liebe verloren hat, und einige haben damals
vorgeschlagen, dass sogar die Offenbarung eine weitere Stufe darliber hinaus
vorschlagen wiirde. Es gibt also eine Art Entwicklung, die einige in diesen Briefen
historisch gesehen in Bezug darauf sehen, wie es der Kirche im Kontext dieser Lehre
ergeht. Nun, ich muss gestehen, dass ich da ein bisschen misstrauisch bin.

Es scheint nur, dass es ein ganzes Szenario konstruiert, das auf nicht vielen Beweisen
basiert. In der Tat, wie wir sehen werden, 3. Johannes, gibt es in 3. Johannes wirklich
keinen Beweis dafir, dass es irgendein Problem mit falschen Lehrern gibt. Es kénnte
geben, aber es gibt wirklich keine Beweise, und die besten Argumente konnten dafir
angeflihrt werden.

Wir werden sehen, dass 1. Johannes tatsachlich zu einer Gemeinde einer Gruppe von
Christen spricht, die jetzt zurlickgelassen wurden, nachdem diese falschen Lehrer sie
verlassen haben, und jetzt wendet sich Johannes an diese kleine Gruppe von
Christen, die jetzt zurlickgelassen wurden. Und 2. Johannes scheint die Situation
anzusprechen, in der er die Gemeinde davor warnt, diesen falschen Lehrern zu
erlauben, vielleicht diese gnostische Art der Lehre zu lehren, und sie nicht in die
Gemeinde zu lassen. Aber abgesehen davon ist dieses Schema wahrscheinlich ein
wenig zu trocken und trocken.



Tatsachlich ist es wirklich unmaoglich zu sagen, ob diese Reihenfolge die richtige ist.
Denken Sie daran, dass das Neue Testament nicht chronologisch geordnet ist. Wir
kénnen nicht sicher sein, dass der 1. Johannes zuerst geschrieben wurde, dann der 2.
Johannes und dann der 3. Johannes in dieser Reihenfolge.

Es hatte sein konnen, aber wir konnen nicht sicher sein. Zumindest ist das Mindeste,
was wir sagen kdonnen, dass 1. Johannes sich an eine Gemeinde wendet, in der diese
falschen Lehrer sie verlassen und eine Gruppe von Christen zurlickgelassen haben.
Und 2. Johannes spricht falsche Lehrer an, die versuchen, von auRen in die Gemeinde
einzudringen, aber ob sie in dieser Reihenfolge geschrieben wurden oder nicht, ist
unmoglich zu sagen.

Ich werde also nicht davon ausgehen, dass dies die richtige Reihenfolge ist, in der
diese Blicher geschrieben wurden, aber wir werden ihnen in der Reihenfolge folgen,
in der sie im Neuen Testament erscheinen. Nun, was den Hintergrund des 1.
Johannes betrifft, so ist das Problem, das der 1. Johannes angesprochen hat, wie ich
schon sagte, Sezessionisten oder diese falschen Lehren, die sich von der Kirche
abgespalten oder sie verlassen haben. Und noch einmal, denken Sie einen Moment
darliber nach.

Wenn diese falschen Lehren, wenn sie noch nicht die ausgewachsenen Gnostiker des
2. Jahrhunderts sind, wenn sie aber bereits gnostische Tendenzen haben, dann ist
das wiederum eine Betonung der Erlosung als spirituell, die Verleugnung des
Physischen, die Betonung des Besitzes von geheimem Wissen, der Besitz eines
Wissens, das einer kleinen Elite gehort, die dieses Wissen besitzt. Indem wir das
betonen, scheint es nun, dass diese falschen Lehrer die Kirche verlassen haben, sie
haben sich von ihr abgespalten, und was sie hinterlassen haben, ist eine Gruppe von
Christen, die sich jetzt im Grunde, so kdnnten wir sagen, geistlich missbraucht fiihlen
oder sie sind geistlich verprigelt und verwundet, weil die falschen Lehrer mit ihrer
Betonung auf dem Spirituellen und ihrer Betonung des Besitzes des geheimen
Wissens, haben diese Gruppe nun dazu gebracht, daran zu zweifeln, ob sie wirklich
Gottes Volk sind oder nicht. Die falschen Lehrer haben sie dazu gebracht, ihren
Status als Gottes Volk in Frage zu stellen.

Denn wenn sie die Lehre dieser falschen Lehre nicht glauben und wenn sie nicht zu
den wenigen Eliten gehoren, die dieses Wissen besitzen, dann sind sie jetzt
AulRenseiter. Und sobald die falschen Lehrer die Kirche verlassen, lassen sie diese
kleine Gruppe von kampfenden Christen zurlick, die ihren spirituellen Status in Frage
stellen, ob sie wirklich Gottes Volk sind oder nicht. Und so scheint es mir, dass die
Hauptabsicht des Johannes in Kapitel 5 und Vers 13 des 1. Johannesevangeliums zu
finden ist, wo er sagt: "Ich schreibe diese Dinge euch, die ihr an den Namen des
Sohnes Gottes glaubt, damit ihr wisst, dass ihr ewiges Leben habt.



Das ist im Grunde der Grund, warum John schreibt. Um das wieder mit dem Szenario
fir diejenigen zu verbinden, die versucht waren, an ihrem geistlichen Status zu
zweifeln, weil diese falschen Lehrer sie wieder geistlich geschlagen und verwundet
zurlickgelassen haben und ihren Status in Frage stellen, schreibt Johannes, um den
Lesern die Tatsache zu versichern, dass sie tatsachlich das ewige Leben haben, dass
sie Gottes wahres Volk sind. Er schreibt, um sie ihres geistlichen Status zu versichern,
nachdem diese Lehrer ihnen geistlich geschadet haben und nun die Kirche verlassen
und ihre Nachfolge angetreten haben.

Die Art und Weise, wie John das in diesem Brief macht, ist, dass Sie im nachsten
Abschnitt Ihrer Notizen feststellen werden, dass es drei, eigentlich drei Tests gibt.
Der Plan von 1 Johannes dreht sich um drei Priifungen. Woher wissen sie also, wie
konnen sie sicher sein, dass sie ewiges Leben haben? Wie kdnnen sie sicher sein,
dass sie und nicht diese falschen Lehrer, die gegangen sind, wie kénnen sie sicher
sein, dass sie das wahre Volk Gottes sind? Wie kdnnen sie sich ihres spirituellen
Status sicher sein? Johannes gibt ihnen im Grunde drei Priifungen, und was er in
seinem Brief tut, er durchlduft diese Priifungen etwa zwei oder drei verschiedene
Male, ahnlich wie wir gesehen haben, wie Jakobus die Themen Glaube und Ausdauer
und Weisheit und Rede usw. durchlauft.

1 Johannes unternimmt drei Priifungen, die die Leser nutzen kénnen, um ihren
wahren spirituellen Status zu demonstrieren und sich ihres wahren spirituellen
Status zu versichern. Und die erste, die erste, die zwei- oder dreimal durch den
Buchstaben gezogen wird, ist die der Liebe. Das heildt, wenn sie zeigen, dass sie
einander lieben, dann kdnnen sie sicher sein, dass sie das wahre Volk Gottes sind,
und sie kdnnen sich ihres geistlichen Status sicher sein.

Das ist also Test Nummer eins. Die zweite Prifung ist der Gehorsam gegeniiber den
Geboten Christi. Es gab eine Menge Fragen darliber, was, wie sie gewesen waren,
oder warum die falschen Lehrer es getan hatten, was sie taten, was sie vielleicht
dazu gebracht hatte, ihren Gehorsam gegeniiber den Geboten Christi in Frage zu
stellen, ob die falschen Lehrer nun antinomisch waren oder was auch immer.

Aber der Punkt ist, dass Johannes ihnen versichert, dass sie, wenn sie an den
Geboten Christi festhalten, wenn sie im Gehorsam gegentiber Christus wandeln,
sicher sein kdnnen, dass sie Gottes Kinder sind. Die dritte ist das Bekenntnis, dass
Jesus Christus im Fleisch gekommen ist. Und John wiederholt das einige Male.

Wenn ihr bekennt, dass Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, oder woflr er die
falschen Lehrer verurteilt, dann ist, dass sie nicht bekennen, dass Christus im Fleisch
gekommen ist. Warum, glaubst du, betont er das? Warum sagt er nicht, wenn du
glaubst, dass Jesus der Sohn Gottes ist, oder wenn du glaubst, dass Jesus der Messias
ist, der Sohn Davids, oder warum benutzt er nicht die Sprache, spricht Paulus zum
Beispiel von Jesus als dem Ebenbild des unsichtbaren Gottes, dem Erstgeborenen der



ganzen Schopfung. Warum sagt er ihnen nicht, wenn ihr glaubt, dass Jesus der
unsichtbare Gott ist, das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, oder wenn ihr glaubt,
dass Jesus der Sohn Gottes ist, warum glaubt ihr, dass er sagt, wenn ihr glaubt, dass
Jesus im Fleisch gekommen ist? Vielleicht, um es mit der Erflillung im Alten
Testament in Verbindung zu bringen, die wiederum diese Lehre verleugnet und
verworfen haben mag.

Ich wollte nur sagen, weil sie einfach von diesen Leuten beeinflusst wurden. Okay. ja.

Wenn er, zusammen mit dem Hintergrund des Alten Testaments, dann vielleicht,
wenn er sich an Christen wendet, die von dieser gnostischen Lehre beeinflusst
wurden, die das Physische leugnet, vielleicht leugnet hatten, dass Jesus ein
menschliches Wesen war, dann ist es notwendig, dass er das wieder bekraftigt. Dass
Jesus Gott war, ware unter den Lesern des Johannes wahrscheinlich nicht in Frage
gestellt worden. Was vielleicht war, mogen sie versucht gewesen sein, im Licht der
Irrlehrer zu zweifeln, war, ob Jesus wirklich ein Mensch war.

Denken Sie daran, wir haben lGiber Doketismus gesprochen. Ich glaube, wir haben
schon in den frihen Tagen dieses Kurses tiber Doketismus gesprochen. Der
Doketismus war spater in der Kirche eine Haresie, die die Menschlichkeit Jesu
leugnete.

Darin hieR es, Jesus scheine nur ein Mensch zu sein. Es kommt vom griechischen
Wort dokeo, was "denken" oder "scheinen" bedeutet. Und daraus ergibt sich der
Doketismus.

Das heif3t, Jesus schien nur ein Mensch zu sein. Er schien nur ein Mensch zu sein. Und
diese Lehrer, wenn sie starke gnostische Tendenzen hatten, hatten dann vielleicht
gelehrt, dass Jesus kein wahrhaft menschliches Wesen war, oder seine
Menschlichkeit verleugnet, weil sie einen starken Gegensatz zwischen dem Geistigen
und dem Physischen hatten.

Denkt daran, dass die Erlésung in der Flucht aus dem physischen Kérper und aus der
physischen Welt bestand. Jetzt, im Lichte dessen, sieht Johannes es fir notwendig,
die Menschlichkeit Christi wieder zu bekraftigen. So kdnnen sie wissen, dass sie
wirklich Gottes Kinder sind, indem sie bekennen, im Gegensatz zu den falschen
Lehrern, die sie gerade verlassen haben, sie kdnnen jetzt wissen, dass sie wirklich
Gottes Kinder sind, wenn sie bekennen, dass Jesus Christus tatsachlich im Fleisch
gekommen ist.

Das bedeutet nicht, dass sie leugnen miissen, dass er auch Gott ist und dass er
Gottheit ist, aber es bedeutet auch, dass sie sich an seine Menschlichkeit klammern
und diese auch behaupten missen. Diese drei Tests werden also, wie gesagt, im
Laufe des Buches mehr als zwei- oder dreimal durchlaufen. Ich denke ungefahr



dreimal dartiber nach, wahrscheinlich als Johannes' Antwort auf die Frage, woher wir
wissen, dass wir ewiges Leben haben. Woher wissen wir, dass wir wirklich Gottes
Kinder sind? Angesichts des geistlichen Missbrauchs und jetzt der Tatsache, dass wir
von diesen falschen Lehrern, die uns verlassen haben, verletzt und geistlich
verwundet wurden und wir eine Art Minderheit, eine umkampfte Gruppe von
Christen sind, wie konnen wir dann wissen, dass wir wirklich Gottes Volk sind?
Johannes sagt also: "Nun, wenn ihr einander liebt, wenn ihr den Geboten Jesu
gehorcht und wenn ihr bekennt, dann ist Jesus Christus im Fleisch gekommen.

Nun, 1. Johannes ist eines der Blicher, das flir mich eine der verwirrendsten
Aussagen enthalt, eine Reihe der verwirrendsten Aussagen. Die erste, die erste
Gruppe von Aussagen findet sich in 1. Johannes 1 und besonders in Vers 3. Ich werde
die in Vers 3 lesen. Das sagt Johannes: Es tut mir leid, Kapitel 3, Verse 6, 9 und 10.
Hort zu, was er sagt, niemand, der in ihm bleibt, der sich auf ihn bezieht, wird sich
auf Jesus oder Gott beziehen, wenn ich diese Verse lese, niemand, der in ihm, in
Jesus, bleibt, stindigt.

Niemand, der in Jesus bleibt, siindigt. Niemand, der slindigt, hat ihn gesehen oder
gekannt. Das ist eine ziemlich starke Sprache.

Horen Sie sich Vers 9 an. Diejenigen, die aus Gott geboren sind, siindigen nicht, weil
Gottes Same in ihnen wohnt. In der Geburtssprache und in der biologischen Sprache
sagt er metaphorisch: "Weil ihr Kinder Gottes seid, bleibt Gottes Same in euch, ihr
konnt nicht siindigen. Es heilt, dass sie nicht siindigen kdnnen, weil sie von Gott
geboren sind.

Vers 11, es tut mir leid, Vers 10. Die Kinder Gottes und die Kinder des Teufels werden
auf diese Weise offenbart. Alle, die nicht das Rechte tun, sind nicht von Gott, und
auch nicht diejenigen, die ihre Briider und Schwestern nicht lieben.

Nun, das ist eine ziemlich absolute und verbliiffende Sprache. Johannes sagt
geradeheraus: Wenn jemand sindigt, wenn ihr behauptet, Gottes Kinder zu sein,
dann siindigt ihr nicht. Und jeder, der suindigt, ist nicht aus Gott geboren.

Denn wenn du aus Gott geboren bist, wenn Gottes Same in dir wohnt, dann wirst du
nicht siindigen. Du kannst nicht siindigen, das ist die Sprache, die er benutzt. Das ist
eine ziemlich verbliffende Sprache.

Was sollen wir davon halten? Auch hier qualifiziert sich John nicht einmal. Er sagt
nicht, ob du gelegentlich slindigst, oder ob du es dir nicht zur Gewohnheit machst, zu
siindigen, wenn es nicht dein Lebensstil ist, zu stindigen, er kommt einfach heraus
und sagt, wenn du behauptest, Gottes Kinder zu sein, bist du nicht in der Lage zu
siindigen. Und jeder, der slindigt, ist nicht aus Gott geboren.



10

Nun, um das mit einem anderen paar Aussagen von Johannes zu verbinden, damals
in Kapitel 1 und Vers 8 und 10. Hier ist Kapitel 1, Vers 8. Wenn wir sagen, dass wir
nicht geslindigt haben, betriigen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns.
Vers 10: Wenn wir sagen, dass wir nicht gesiindigt haben, machen wir Gott zum
Ligner, und sein Wort ist nicht in uns.

Meine Frage ist also, wie kdnnen wir das verstehen? Scheint mir das nicht ein glatter
Widerspruch zu sein? Ich meine, in starken Worten sagt Johannes noch einmal,
einfach: Wenn ihr behauptet, Gottes Kinder zu sein, seid ihr nicht fahig zu slindigen,
und jeder, der slindigt, ist einfach nicht aus Gott geboren. Dann dreht er sich um und
sagt Dinge wie: "Aber wenn du sagst, dass du keine Sitinde hast, bist du ein Lligner
und du stellst Gott auch als Ligner dar, wenn du behauptest, dass du nie geslindigt
hast. Hier haben wir also einen Widerspruch und ich denke, das ist doch nicht das
Wort Gottes, denn Johannes widerspricht sich eklatant selbst.

Auf der einen Seite sagt er, dass Christen nicht siindigen kénnen und nicht siindigen.
Dann dreht er sich um und sagt, nein, wenn du das tust, wenn du sagst, dass du es
nicht tust, bist du ein Liigner und stellst Gott fiir einen Liigner dar. Oder was machen
wir damit? Gibt es einen anderen Weg, dies zu verstehen? Ich meine, ist John so
dumm, dass er etwas schreibt, und ein paar Seiten spater schreibt er etwas vollig
Gegenteiliges? Oder gibt es einen anderen Weg, um zu verstehen, was hier vor sich
geht? Nun, ich meine, zunachst einmal, warum denkst du, ich denke, ich denke, ich
denke, damit haben die meisten von uns erfahrungsgemal kein Problem, vor allem,
ich meine, die meisten von uns wiirden zustimmen, dass es die Stinde eines Christen
ist.

Zu behaupten, dass wir auf dieser Seite der Ewigkeit nicht siindigen, zu behaupten,
dass wir keine Stinde haben und nie geslindigt haben, oder dass wir irgendwie einen
Zustand erreichen kdnnen, in dem wir niemals in Taten oder Gedanken stindigen
werden, ist einfach eine Unmoglichkeit. Und wir wiirden John zustimmen. Ja,
jemand, der sagt, er kdnne nicht stindigen, macht Gott, betrligt sich einfach selbst
und stellt Gott als Ligner dar.

Aber was ist mit, ich wiirde vermuten, dass das erste etwas schwieriger ist. Was
glaubst du, was John tut und sagt? Warum sollte er so reden? Und lbrigens, den
Vers, der dazwischen kommt, erkennst du wahrscheinlich, wenn wir unsere Siinden
bekennen. Es ist also nicht so, dass Johannes sagen wiirde: "Oh, es ist in Ordnung zu
sindigen".

Nur zu. Es ist keine grofRe Sache, weil du sowieso slindigst. Aber dazwischen findet
man diesen Vers.

Wenn wir aber unsere Siinden bekennen, ist Christus treu und vergibt uns gerecht
von unseren Slinden und reinigt uns von aller Ungerechtigkeit. Christen wenden sich



11

also, selbst wenn sie stindigen, an Gott und um Vergebung. Sie wenden sich an den
Vater, um zu bitten, um ihre Stinden zu bekennen und Vergebung zu finden.

Also nochmals, wir haben wahrscheinlich keine Probleme damit. Es ist die erste, die
uns wahrscheinlich etwas seltsam vorkommt. Wie lasst sich die Art der
Gegenuberstellung dieser beiden krassen Aussagen erklaren? Was konnte Johannes
zu der Aussage veranlassen, dass Christen nicht stindigen? Wenn du aus Gott
geboren bist, kannst du nicht siindigen.

Jeder, der sitindigt, ist nicht von Gott geboren. Verharren in der Stinde?
Interessanterweise, wenn du eine NIV hast, wenn du die neue internationale Version
hast, interpretiert sie diese Verse tatsachlich mit dem Wort "slindige weiter" oder
"beharre in der Stinde". Es ist also nicht nur so, dass du nicht in der Lage bist zu
siindigen, wenn du aus Gott geboren wurdest.

Die NIV wiirde so etwas sagen wie: Du bist nicht in der Lage, weiter zu siindigen,
oder du bist nicht in der Lage, in der Sinde zu verharren. Oder diejenigen, die aus
Gott geboren sind oder wenn ihr weiterhin slindigt, wenn ihr in der Siinde verharrt,
dann seid ihr nicht von Gott geboren. Die NIV wiirde also dem zustimmen, der neuen
internationalen Version, von der Johannes hier spricht, dass sie in der Stinde
weitergeht und sie zu einer Gewohnheit und einem Lebensstil macht.

Das ware also, dass Christen slindigen, jeder erkennt das an, aber Christen slindigen
nicht, das heil3t, sie sollten Stinde nicht als Lebensstil praktizieren. Sie sollten nicht
darin verharren und darin weitermachen. Aber ich denke, Johns Aussage ist noch
starker als das.

Ich glaube, er sagt, dass Christen nicht stindigen, Punkt. lhr solltet jetzt in der Lage
sein, zu erraten, was ich denke. Ich denke, das ist das jetzt, aber noch nicht
Spannung, verkleidet in einer anderen Verkleidung, in einer anderen Gestalt.

Das ist bereits, Christen slindigen nicht. Das ist kraft des Jetzt, es ist die gleiche
Sprache, es ist, als wiirde Paulus sagen, dass du der Siinde gestorben bist. Wie kann
man da noch leben? Christen slindigen nicht.

Doch das Noch-Nicht-Geschehen ist die Realitat, dass Christen immer noch siindigen.
Ich denke also, dass John immer noch die gleiche Spannung widerspiegelt, wenn
auch in einer anderen Gestalt oder Form. Ja, Christen stindigen nicht.

Auch hier verwende ich die Sprache des Paulus, aber es ware ahnlich wie wenn
Paulus sagt, dass wir mit Christus gestorben sind, um zu slindigen. Wir sind mit
Christus in der Neuheit des Lebens auferweckt worden. Christen slindigen nicht.



12

Es ist widersprichlich, zu behaupten, von Gott geboren zu sein, und dennoch Siinde
zu haben. Doch das Noch-nicht ist die Realitat, dass Christen immer noch siindigen.
Ich denke, es ist eine andere Art, es auszudriicken.

Das ist der Indikativ, und das spiegelt den Imperativ wider. Nun, die andere
Sichtweise, ich denke auch, dass das, so wie esim 1. Johannes und im Neuen
Testament funktioniert, ich denke, dass beide zu unterschiedlichen Zeiten gehort
werden missen. Wenn wir versucht sind zu denken, dass Stinde einfach normal ist,
und wenn wir die Einstellung haben, nun, Christen werden siindigen, dann kann ich
mir genauso gut keine Sorgen machen oder trotzdem siindigen.

Oder wenn wir unseren Glauben an Christus oder den Tod Christi als Entschuldigung
fur unsere Stinde benutzen, wenn wir denken, wir konnten leben, wie wir wollen,
dann missen wir das horen. Nein, es ist etwas grundlegend Falsches und
Widerspriichliches an der christlichen Stinde. Doch wenn wir frustriert sind Gber
unsere Versuche, ein heiliges Leben zu fliihren, wenn wir vielleicht versucht werden,
wie es diese Christen von den falschen Lehrern waren, wenn wir versucht sind, an
unserem geistlichen Status zu zweifeln und uns zu fragen, ob wir etwas getan haben,
das uns von der Liebe Christi trennt, dann denke ich, dass wir das horen mussen.

Ja, Christen slindigen, aber gleichzeitig wenden sie sich an den Vater und bitten um
Vergebung. Ich denke also, dass beide eine wichtige Rolle spielen, und wir missen
beide zu unterschiedlichen Zeiten in unserem Leben horen. Ob wir uns mit der Slinde
wohl flihlen und versucht sind, sie zu ignorieren und zu denken, dass sie keine grolRe
Sache ist, wir mussen den ersten horen.

Wenn wir davon gequalt werden, wenn wir verargert sind und an unserem Status
zweifeln und uns fragen, ob wir etwas getan haben, das Gott irgendwie nie
Ubersehen und vergeben kénnte, dann miissen wir und unsere Frustration Gber den
Versuch, die Stinde zu Gberwinden, auch die zweite Botschaft horen. So verstehe ich
die Spannung. Und sicherlich ist es richtig, dass Johannes zustimmen wiirde, ich
meine, sicherlich wiirde ich zustimmen, dass Christen nicht in der Stinde verharren
und standig stindigen, aber nochmals, ich denke, Johannes sagt etwas mehr als das,
indem es die Spannung zwischen dem indikativen Imperativ oder dem Jetzt
widerspiegelt, was bereits wahr ist, aber was noch nicht ist, taucht jetzt in 1.
Johannes wieder auf.

In Ordnung, nur schnell, ja. Welches gehort zu wem? Hoppla. Okay, ja, der erste
wirde das bereits widerspiegeln.

Also, noch einmal, wenn ich die Sprache des Paulus gebrauchen darf, sagt er, dass
wir bereits der Stinde gestorben sind. Das ist wieder eine ziemlich harte Aussage. Du
bist der Slinde gestorben, wie kannst du noch langer darin leben? Ich zitiere Romer
6. Und Johannes driickt es so aus: Wenn du aus Gott geboren bist, stindigst du nicht.



13

Und wieder sagt Paulus: Du bist der Stinde gestorben, du kannst nicht mehr darin
leben. Das war's auch schon. Mit anderen Worten, es gibt etwas Absolutes, das
aufgrund der Zugehorigkeit zu Christus geschehen ist, kraft dieser Wiedergeburt, von
der Johannes spricht.

Aber dann ist das Noch-nicht, weil wir noch nicht angekommen sind, weil wir die
Vollkommenbheit, die Wiederkunft Christi, noch nicht erreicht haben, und deshalb
kann Paulus weitermachen, und deshalb musst ihr immer noch die Siinde in eurem
sterblichen Leib toten. Ihr misst euch immer noch als Werkzeuge der Gerechtigkeit
opfern. Das ist also das Noch-nicht, der Imperativ.

Machte das Sinn? Okay, gut, gut. In Ordnung, 2. Johannes. Ich méchte Sie noch
einmal daran erinnern, dass es nicht absolut sicher ist, wer der Autor dieses Artikels
ist, obwohl wiederum ein sehr starker christlicher Zeuge, ein frihchristlicher Zeuge,
ihn mit Johannes in Verbindung bringt.

Und wahrscheinlich ist es derselbe Autor wie das, was wir 1. Johannes nennen, aber
ein ziemlich starkes friihchristliches Zeugnis bringt es mit dem Apostel Johannes in
Verbindung. Aber interessanterweise beachtet man in 2. Johannes, wie sich der
Autor auf sich selbst bezieht. In 2. Johannes, im ersten Vers, beginnt der Alteste
tatsachlich wie ein Buchstabe, aber er nennt uns seinen Namen nicht.

Er sagt, der Alteste. So bezeichnet sich der Autor selbst. Er sagt: "Der Alteste" zur
auserwahlten Frau und ihren Kindern.

Nun, wer ist diese auserwahlte Dame? Einige haben vorgeschlagen, dass sich dies
wortlich auf eine Frau bezieht, die das Oberhaupt einer Kirche war. Die andere
Moglichkeit, und ich habe noch nicht genug dartber gearbeitet, um genau zu
bestimmen, was ich denke, aber die andere Moglichkeit ist, dass die auserwahlte
Frau eine Metapher fiir die Kirche selbst ist. So wie die Gemeinde anderswo, wird
Paulus anderswo weibliche Bilder verwenden, um sich auf die Gemeinde zu
beziehen.

Die Kirche ist die Braut Christi. Die Offenbarung nennt die Gemeinde das vollendete
Volk Gottes, die Braut Christi. Einige denken also, dass die auserwahlte Dame hier
nur eine Metapher fir die Kirche ist, genau wie die Kirche die Braut Christi zu
nennen.

Aber andere denken, dass es wortlicher ist, dass es sich auf eine echte Dame bezieht,
eine echte Frau, die die Leiterin dieser Hausgemeinde ist. Aber auf jeden Fall wendet
sich Johannes héchstwahrscheinlich an eine kleine Gruppe von Hausgemeinden.
Wahrscheinlich ist das andere, was ich bei 1. Johannes nicht erwahnt habe, aber die



14

andere Sache, die die friihchristliche Tradition tut, ist, dass sie diese drei Briefe, oder
zumindest ein paar von ihnen, mit der Stadt Ephesus in Verbindung bringt.

Und so kénnen 1. Johannes und 2. Johannes an eine Gemeinde oder Hausgemeinden
in der Stadt Ephesus sprechen. Aber auch hier kdnnen wir uns nicht sicher sein, weil
der Brief selbst nichts dartiber aussagt. Es heilst nur, der auserwahlten Dame und
ihren Kindern.

Das ist alles, was wir Uber die Empfanger wissen. Wir kennen wirklich nichts anderes.
Aber 2. Johannes ist also vom Altesten geschrieben.

Der Ausdruck, dass, wenn dies wiederum der Apostel Johannes ist, dies der Ausdruck
ist, mit dem er sich selbst bezieht. Und er wendet sich an die auserwahlte Frau, sei es
eine buchstabliche Frau, die das Oberhaupt der Kirche ist, oder metaphorisch auf die
Kirche verweist. Es scheint, dass wieder falsche Lehrer, vielleicht von gnostischen
Einflissen, jetzt versuchen, diese Hausgemeinde zu infiltrieren.

Und so wird Johannes sie davor warnen, diese falsche Lehre zuzulassen, vielleicht
von der gleichen Art von Lehre, die die Gemeinde in 1. Johannes bedrohte und nun
verschwunden ist. Nun, 2. Johannes konnte die Gemeinde davor warnen, diese Art
von Irrlehrern hereinzulassen. Aber nochmals, ich weil nicht, ob 2. Johannes nach
oder vor 1. Johannes geschrieben wurde.

Das ist schwer zu sagen. Aber dieser Hintergrund hilft uns, einen ziemlich
verwirrenden Vers zu verstehen. Das sind die Verse 9 und 10 von 2. Johannes.

Bei 2 und 3 Johannes gibt es keine Kapitel wie bei einigen der anderen kurzen
Blcher, wie Judas und Philemon. Aber hier sind 2. Johannes 9 und 10. Jeder, der
nicht in der Lehre Christi bleibt, sondern liber sie hinausgeht, hat keine Gemeinschaft
mit Gott.

Wer sich an die Lehre halt, hat sowohl den Vater als auch den Sohn. Nehmt
niemanden in euer Haus auf und nehmt niemanden auf, der zu euch kommt und
diese Lehre nicht bringt. Denn willkommen zu heifen bedeutet, an den bdsen Taten
eines solchen Menschen teilzuhaben.

Der Grund, warum ich das erwahne, ist, dass ich eigentlich in einer Tradition erzogen
wurde, die besagte: "Das sieht man nicht mehr so oft, glaube ich nicht. Aber als ich
aufwuchs, hatten wir immer verschiedene Religionen, ob Jehovas Zeugen oder
Mormonen und andere, die an unsere Tiir kamen und reden wollten. Und mir wurde
immer beigebracht, basierend auf diesen Versen, dass du sie nicht in dein Haus
lassen sollst, dass du sie nicht in dein Haus lassen sollst.



15

Denn Johannes sagt, lass sie nicht einmal in dein Haus. Dies zu tun bedeutet, ihre
Lehre zu fordern oder Gemeinschaft mit ihnen zu haben. Und so ist es in Ordnung,
wenn du an der Tir stehst und mit ihnen redest, aber du solltest sie nicht in dein
Haus lassen.

Und so bin ich erzogen worden. Aber wenn man das im Hintergrund einstellt, muss
man zwei Dinge verstehen. Nummer eins ist, dass sich die meisten Gemeinden im
ersten Jahrhundert in Hausern trafen, in kleinen Hauskirchen.

Der Bezug zum Haus hier hat also nichts mit meinem personlichen Zuhause zu tun. Es
ist der primare Bezug ist der Ort, an dem sich die Gemeinde trifft. Es ist die Zeit, in
der sich die Gemeinde trifft.

Das erste, was man also erkennen muss, ist, dass sich das Haus hier auf die
Hauskirche bezieht. Die zweite Sache, die man erkennen muss, ist, dass es im ersten
Jahrhundert sehr iblich war, Wanderprediger und Lehrer zu haben, die herumgingen
und ihre Lehre in verschiedenen Gemeinden verbreiteten. Und um das
zusammenzufassen: Worliber Johannes hier spricht, ist, dass die Hausgemeinde
jemandem erlaubt, in ihre Gemeinde zu kommen und dies als Teil ihres
Gottesdienstes, als Teil ihrer Gemeinschaft zu lehren, um sie hereinzulassen, und um
ihnen eine Basis fur ihr Lehren und Predigen zu geben.

Das ist es, wogegen John sich ausspricht. Es hat nichts damit zu tun, ob Sie jemanden
in Ihr Haus lassen oder nicht. Es hat alles damit zu tun, dass die Kirche im ersten
Jahrhundert diese falschen Lehrer, die so etwas lehren, tatsachlich unterstitzt und
ihnen eine Plattform gegeben hat.

Wenn Paulus also noch einmal sagt: "Lasst sie nicht in euer Haus", dann ist meine
Paraphrase: Wenn diese Wanderprediger daherkommen und diese gnostische Art
der Lehre lehren, wenn es das ist, wenn sie vorbeikommen, ladet sie nicht in eure
Hausgemeinde ein. Erlaubt ihnen nicht, eine Basis zu nehmen und eine Basis zu
errichten und ihre Lehre in eurer Hausgemeinde zu verbreiten, wahrend sie sich zum
Gottesdienst versammelt, ist das, worauf ich mich bei Johannes beziehe. Also noch
einmal, die Botschaft, um die Botschaft zusammenzufassen: Johannes warnt die
Versammlung davor, diese falschen Lehrer in ihre Mitte aufzunehmen.

Er fordert sie einfach auf, theologisch und moralisch zu wahren, Reinheit zu
bewahren und nicht zuzulassen, dass diese umherziehenden Lehrer, die
wahrscheinlich die gleiche Art von Lehre fordern, die im 1. Johannesbrief
angesprochen wird, sie jetzt nicht in ihre Gemeinde lassen. Bevor ich ganz schnell auf
3 John schaue, noch Fragen bisher? Und noch einmal, ich mdchte wiederholen, es ist
nicht sicher, ob der 2. Johannes nach dem 1. Johannes kam. Es wiirde in gewisser
Weise Sinn machen, wenn die falschen Lehrer gehen und jetzt versuchen, wieder



16

einzudringen und die Kirche von aulien anzugreifen, aber das ist immer noch nicht
ganz sicher.

3. Johannes. 3 Johannes ist das Buch, bei dem man, wenn man es sorgfiltig liest,
wirklich keinen Hinweis darauf gibt, dass es eine Art falscher Lehre gab, die die
Gemeinde bedrohte. Es kdnnte sein, aber es gibt einfach nicht genug Beweise, um
das zu sagen.

Nicht nur, dass 3. Johannes selbst ein so kurzer Brief ist, sondern es gibt einfach
Uberhaupt keine Hinweise auf irgendeine Art von abweichender Lehre, die die
Gemeinde oder innerhalb der Gemeinde bedroht. Daher bin ich versucht, den 3.
Johannes nur als eine Art eigenen Brief zu sehen. Es bezieht sich nicht unbedingt auf
das gleiche Problem, das man in 1. oder 2. Johannes findet.

Es ist wahrscheinlich nur ein vollig separater Buchstabe, der fir sich allein
geschrieben wurde. Aber 3. Johannes. 3 Johannes handelt von einer Person namens
Diotrephes.

Ein guter Name, um |hren Kindern eines Tages einen Namen zu geben, wenn Sie
welche haben. Diotrephes. Ein Mann namens Diotrephes spaltet die Kirche, indem er
versucht, eine Machtbasis in der Mitte der Kirche zu errichten und eine
Anhangerschaft zu gewinnen.

Das heil3t, im Grunde genommen zu versuchen, die Gemeinde zu spalten oder sie zu
spalten, indem man versucht, eine Anhangerschaft aufzubauen. Obwohl, nochmals,
der Brief sagt uns nicht, ob er auf einer Art falscher Lehre beruht oder was. Das steht
einfach nicht drin.

Im Grunde genommen ist die Botschaft von 1. Johannes, dass Johannes ihnen
schreibt, um ihnen zu sagen, wie sie mit Diotrephes umgehen sollen, und einige sehr
harte Worte hat. Sie sollen ihn einfach nicht ertragen. Das heil3t, die Kirche ist kein
Ort fur spaltende Unruhestifter.

Diejenigen, die versuchen wirden, eine Machtbasis zu errichten oder Spaltung in der
Kirche zu verursachen. Das ist im Grunde das, worum es in 3 John geht. Und
nochmals, ich weil nicht, ob es vor den anderen beiden oder danach geschrieben
wurde.

Es ist unmoglich zu sagen, ob eine falsche Lehre im Spiel war. Aber nochmals, 3.
Johannes konnte nur ein eigener Brief sein. Nicht mit irgendwelchen falschen Lehren
verbunden oder nicht mit den gleichen Problemen verbunden wie mit 1. oder 2.
Johannes.



17

Ja, das ist moglich. Wir sind 2 und 3 John Anschreiben fiir 1 John, was die Theorie ist,
die in Ihrem Lehrbuch vorgeschlagen wird. Nochmals, 2 und 3 Johannes sind so kurz
und kryptisch, dass es wirklich schwer ist, viel dartber zu erzahlen, was sie konkret
ansprachen und wie sie in der Beziehung zu 1 Johannes funktionierten.

Das ist eine Moglichkeit. Richtig, hast du noch Fragen zu 1, 2 und 3 John? Wieder
kannst du sehen, dass 2 und 3 Johannes in gewissem Sinne nicht am besten als
allgemeine Briefe bezeichnet werden, weil sie an eine bestimmte Gemeinde
gerichtet zu sein scheinen. Aber das Problem ist, dass die Briefe selbst uns nicht
sagen, um welche Kirche oder um welche Gruppen von Hausgemeinden es sich
handelt.

Alles, was wir zumindest aus dem 2. Johannes und dem 3. Johannes zu sagen
scheinen, ist, dass sie an eine bestimmte Gemeinde gerichtet waren. Auch hier wird
es in einer starken frihkirchlichen Tradition mit Ephesus in Verbindung gebracht.
Aber die Briefe selbst schweigen dazu.

Aber nochmals, das gehort zum Lesen eines Briefes dazu. Der Autor und die Leser,
wie gesagt, es ist, als wirde man die Halfte eines Telefongesprachs abhoren. Der
Autor und die Leser wissen, was vor sich geht.

Der Verfasser des Briefes muss ihnen nicht alles erzahlen, was es zu wissen gibt,
denn er weiR und teilt bestimmte Informationen, in die Sie und ich nicht eingeweiht
sind. Manchmal, wenn wir Briefe wie diesen lesen, besonders solche, die so kurz sind
wie 2 oder 3 Johannes, ist es viel schwieriger, solche Schlussfolgerungen zu ziehen,
wenn es darum geht, wer genau der Autor ist, wer die Leser sind, wo sie sind, mit
welchem Problem sie konfrontiert waren, und wir sind viel mehr allein vom Text
selbst abhadngig. Es besteht also immer die Gefahr, ein Szenario zu konstruieren und
es dann dem Text aufzuzwingen, anstatt den Text selbst sprechen zu lassen und zu
bestimmen, wie wir ihn lesen und verstehen.

Mittwoch und Freitag, dann werden wir den Rest unserer Aufmerksamkeit dem Buch
der Offenbarung zuwenden. Also einen schonen Tag und wir sehen uns am
Mittwoch. Danke firs Zuschauen.

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag 33
Uber die Johanneischen Briefe.



