
1 

 

Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen 
Testaments, Vorlesung 33, 1. Johannes 

© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt 
 

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag 33 
über die Johanneischen Briefe.  
 
In Ordnung, nur ein paar Ankündigungen. 
 

Zur Erinnerung: Dies ist Ihre letzte Woche in diesem Kurs, was Vorlesungen und 
Diskussionen im Unterricht betrifft. Zwar gibt es nächste Woche, wie gesagt, eine 
Prüfung, aber es wird wohl Montag sein, aber ich werde nicht hier sein. Dies wird 
also Ihre letzte Woche mit formellem Unterricht sein. 
 

Und dann, wie gesagt, am Montag gibt es, entschuldigen Sie, Prüfung Nummer vier. 
Im Moment sieht es so aus, als ob am Donnerstagabend die nächste zusätzliche 
Kreditüberprüfungssitzung für Prüfung Nummer vier stattfinden wird. Ich werde Sie 
auf jeden Fall darüber informieren. 
 

Aber im Moment sieht es so aus, als wäre es Donnerstagabend um acht. Und 
hoffentlich noch einmal in diesem Raum Ihren letzten Zusatzkredit für die vier 
Prüfungen. Und dann steht am Montag die Prüfung an. 
 

Das bedeutet also, dass wir diese Woche eine ganze Menge zu berichten haben. Ich 
möchte heute unsere Diskussion über eine Gruppe von Briefen abschließen, die wir 
betrachten und die wir die Allgemeinen Briefe nennen, und dann zur Offenbarung 
übergehen, um am Mittwoch und Freitag ein wenig Zeit in diesem Buch zu 
verbringen. Und dann war's dann auch schon, bis ich dann tatsächlich rechtzeitig für 
die Abschlussprüfungen zurück bin. 
 

Alles klar. Beginnen wir mit dem Gebet, und dann gehen wir mit dem Neuen 
Testament weiter.  
 
Vater, danke für den Tag, den du uns geschenkt hast, für das schöne Wetter wieder. 
Danke für deine Treue und deine Fürsorge für uns. Vater, wir danken dir für die 
Hoffnung, die dein Sohn Jesus Christus uns inmitten all der Ereignisse gibt, die sich 
auf der Weltbühne abspielen und die manchmal Verwirrung oder Fragen oder 
Verwunderung hervorrufen können, dass wir eine Hoffnung und eine sichere 
Hoffnung in deinem Sohn Jesus Christus haben. Vater, ich bete, dass wir, wenn wir 
mit dieser Realität konfrontiert werden, indem wir die Dokumente, die dies 
bezeugen, untersuchen und ihnen Aufmerksamkeit schenken, an diese Hoffnung 
erinnert werden und besonders an die Notwendigkeit, diese zu leben, das 



2 

 

verzweifelte Bedürfnis, sie in der Gegenwart zu leben. Im Namen Jesu beten wir. 
Amen. Alles klar. 
 

Wir haben uns eine Sammlung von Dokumenten angesehen, die wir als allgemeine 
Briefe bezeichnet haben, oder ein anderer Name für sie ist die katholischen Briefe. 
Mit katholisch meinen wir nicht das, was wir oft meinen. Auch hier werden Sie 
manchmal einige Schriften sehen, die sich auf die Briefe als katholische Briefe 
beziehen, aber wir sprechen nicht über Briefe, die von der römisch-katholischen 
Kirche geschrieben wurden oder mit ihr in Verbindung stehen. 
 

Aber wir beziehen uns auf den Begriff, der verwendet wurde, um sich auf die Kirche 
allgemein oder allgemein zu beziehen. Beginnend mit dem Buch Hebräer haben wir 
begonnen, uns eine Auswahl von Schriften anzusehen, die man dann als allgemeine 
Briefe bezeichnen könnte. Der Grund dafür ist, dass im krassen Gegensatz zu den 
Briefen des Paulus, die alle an ziemlich spezifische Gemeinden und/oder Personen 
gerichtet sind, Briefe, die mit dem Hebräerbrief beginnen, obwohl der Hebräerbrief 
an ein spezifischeres Publikum hätte gerichtet sein können und wahrscheinlich auch 
war, aber es fehlt ein Name. 
 

Im Hebräerbrief erfahren wir nicht, wer es geschrieben hat oder an wen es gerichtet 
war. Aber alle anderen Briefe, insbesondere Jakobus und 1. Petrus, deuten darauf 
hin, dass sie für Christen geschrieben wurden, die ziemlich weit und breit verstreut 
sind, im Gegensatz zu Einzelpersonen oder Personen an einem bestimmten 
geografischen Ort. Daher der Begriff allgemeiner Brief oder katholischer Brief. 
 

Das Dokument, das wir heute betrachten wollen, oder Dokumente, die wir heute 
betrachten wollen, setzen diese Tradition fort. Und tatsächlich, wir werden 
hoffentlich heute die Gruppe von Schriften abschließen, die wir die allgemeinen oder 
katholischen Briefe nennen. Und das sind die Buchstaben des 1., 2. und 3. Johannes. 
 

Aber bevor wir das tun, habe ich noch eine kleine Übung für Sie. Alles klar. Wie ich 
schon sagte, der letzte Abschnitt, bevor wir über die Offenbarung sprechen, die 
letzte Gruppe von Büchern, die ich innerhalb dieser breiteren Sammlung der 
allgemeinen oder katholischen Briefe betrachten möchte, wieder Briefe, die 
geschrieben wurden, um sich allgemein an Christen zu richten, oder zumindest ein 
paar von ihnen, es gibt keinen spezifischen Hinweis auf die Leser. 
 

Wir werden heute sehen, dass zwei der Briefe, die wir uns heute sehr, sehr schnell 
ansehen werden, sehr, sehr kurz sind, wahrscheinlich nicht am besten als allgemeine 
Briefe bezeichnet werden, weil sie an eine bestimmte Gemeinde gerichtet zu sein 
scheinen, obwohl sie uns nicht genau sagen, wo sich diese Gemeinde in dem Brief 
befindet. Es gibt also eine Menge, das wir weglassen müssen, und wir können nicht 
ganz sicher sein, an wen diese Briefe geschrieben wurden, warum sie geschrieben 
wurden und wo sich die Kirche befunden haben könnte oder welches Problem sie 



3 

 

ansprach usw. Wir werden also einige Möglichkeiten vorschlagen, aber gleichzeitig 
anerkennen, dass es nicht viele Beweise gibt, um wirklich sicher zu sein. 
 

Aber die Gruppe von Buchstaben, die ich mir ansehen möchte, sind der 1., 2. und 3. 
Johannes. Wir haben Judas bereits in Verbindung mit dem 2. Petrus betrachtet, aber 
auch den 1., 2. und 3. Johannes. Das erste, was dir auffällt, nun, beginnend mit dem 
1. Johannes, aber in gewissem Sinne alle drei, ist, dass der 1. Johannes wie im 
Hebräerbrief keinen Hinweis auf die Autorschaft hat. 
 

Tatsächlich fängt es nicht einmal wie ein Brief an, was einige dazu veranlasst hat, sich 
zu fragen, ob es überhaupt ein Brief ist, obwohl wir ihn so nennen, den Brief des 1. 
Johannes. Aber Sie werden feststellen, dass es nicht wie ein Brief beginnt. Es gibt 
keinen Hinweis darauf, wer in aller Welt es geschrieben hat. 
 

Es springt direkt in den ersten Vers, indem wir sagen: Wir verkünden euch, dass, was 
von Anfang an war, was wir gehört haben, was wir mit unseren Augen gesehen 
haben, was wir angesehen und mit unseren Händen berührt haben, was das Wort 
des Lebens betrifft, wir verkünden euch, was wir gesehen und gehört haben, damit 
ihr Gemeinschaft mit uns haben mögt. So beginnt also das Buch des 1. Johannes. 
Kein Hinweis darauf, wer ihn geschrieben hat, kein Hinweis darauf, um welches 
Problem es sich handelte oder wohin der Brief geschickt wurde. 
 

Wenn Sie also ein Postbote wären, und wenn es sich tatsächlich um einen Brief 
handelt, und Ihnen wird gesagt, dass Sie ihn zustellen sollen, hätten Sie eine wirklich 
schwere Zeit, weil es keinen Hinweis darauf gibt, wohin er gehen soll. Aber wenn wir 
den Brief sorgfältig lesen und auf die kirchliche Tradition achten, können wir uns 
vielleicht ein mögliches Bild zusammensetzen. Interessanterweise behaupten die 
Kirchengeschichte, und mit Kirchengeschichte meine ich in erster Linie die 
Kirchenväter, diese Führer und Schriftsteller in den zwei oder drei, vier 
Jahrhunderten nach der Niederschrift des Neuen Testaments, dass der 1., 2. und 3. 
Johannesbrief, diese Briefe, von Johannes geschrieben wurden. 
 

Obwohl es einen Streit darüber gibt, welcher John, es gab eine Reihe möglicher 
Johns, die diesen Brief geschrieben haben könnten, und einige der Personen, die 
über John als Autor sprechen, ist nicht klar, welcher John es genau ist. Aber es gibt 
eine sehr starke Meinung, dass Johannes, der Apostel Jesu Christi, der Autor dieses 
Briefes war. Obwohl, nochmals, der Brief sagt es uns nicht, und wir sind völlig 
abhängig von den frühen Kirchenvätern, von den Zeugnissen sehr, sehr früher 
Christen, um das zu bestimmen. 
 

Aber ein anderer Grund, warum manche denken, dass Johannes es geschrieben hat, 
sind die Worte, die ich gerade gelesen habe, wir verkünden euch, was von Anfang an 
war, was wir gehört haben, was wir mit unseren Augen gesehen haben, was wir 
angesehen und mit unseren Händen berührt haben. Manche würden meinen, dass 



4 

 

nur jemand, der mit der Person Jesu Christi anwesend war, so etwas geschrieben 
haben könnte. Und so kommen viele zu dem Schluss, dass Johannes, 
höchstwahrscheinlich der Apostel Johannes, nach frühem Zeugnis der Kirche der 
wahrscheinlichste Kandidat wäre. 
 

Also, ich werde es dabei belassen, denn Johannes, der Apostel Jesu Christi, ist ein 
ebenso guter Kandidat für die Autorenschaft dieses Buches wie jeder andere. Aber 
noch einmal, damit ihr wisst, dass die Bezeichnungen 1., 2. und 3. Johannes nicht 
vom Autor dieser Briefe geschrieben wurden. Sie wurden von den frühen Christen 
dort platziert, um zu zeigen, wer ihrer Meinung nach der Verfasser des Briefes war. 
 

Was nun die Leser betrifft, wenn man den 1., 2. und 3. Johannes mit dem 
Johannesevangelium vergleicht, so haben viele tatsächlich ein sehr interessantes 
Szenario konstruiert, historisch gesehen, wie diese Buchstaben alle 
zusammenpassen. Zum Beispiel, und das ist interessant, wenn man den 1. Johannes 
liest, hat es eine Reihe von Ähnlichkeiten mit dem Johannesevangelium, dem 4. 
Evangelium, und wir werden darüber sprechen, warum das der Fall sein könnte. Aber 
einige würden behaupten, dass das Johannesevangelium, Johannes das vierte ist, das 
bezieht sich nicht auf den Namen Johannes, sondern auf das vierte 
Johannesevangelium, andere meinen, dass eines der Dinge, die das 
Johannesevangelium ansprach, eine gnostische Art von Häresie oder falscher Lehre 
war. 
 

Erinnern Sie sich, dass wir in den frühen Tagen dieses Kurses viel über verschiedene 
religiöse Optionen gesprochen haben, eine davon ist der Gnostizismus. Nun ist es 
wichtig zu erkennen, dass sich der Gnostizismus zwar erst im 2. Jahrhundert als 
vollwertige Religionslehre entwickelte, aber gegen Ende des Jahrhunderts, als das 
Johannesevangelium und der 1., 2. und 3. Johannes angeblich geschrieben wurden, 
gegen Ende des Jahrhunderts, viele das Gefühl hatten, dass sich alle Elemente des 
Gnostizismus bereits entwickelten und später als dieser ausgewachsene 
Gnostizismus hervortreten würden.  mit einem großen G, aber einem kleinen g 
Gnostizismus mag es schon im 1. Jahrhundert gegeben haben. Wir sahen, dass eines 
der Kennzeichen des Gnostizismus die Betonung des Spirituellen war, eine Betonung 
der Erlösung als Flucht aus dem physischen Körper, aus der Gefangenschaft der 
physischen Welt. 
 

Die Erlösung kommt durch den Besitz eines geheimen Wissens, das nur einer kleinen 
Elite zugänglich ist und nicht allen anderen, und so haben einige das Gefühl, dass das 
Johannesevangelium zum Teil diese Art von Lehre angesprochen haben könnte. 
Wenn es noch nicht dieser ausgewachsene Gnostizismus des 2. Jahrhunderts war, so 
könnte er in einer ersten Form bereits im späten 1. Jahrhundert vorhanden gewesen 
sein, mit dieser Betonung des Geistigen, wobei die Erlösung spirituell ist, eine 
Verunglimpfung des Physischen, die Erlösung, die dem physischen Körper entgeht, 
und die spirituelle Existenz, die Erlösung, die aus einem geheimen Wissen besteht, 



5 

 

das nur der Elite zur Verfügung stand.  eine kleine Elite. Nun, wo der 1. Johannes ins 
Spiel kommt, wie viele meinen, dass der 1. Johannes an einige von denen gerichtet 
war, die diese gnostische Art der Häresie vertraten. 
 

Sie hatten die Gemeinde bereits infiltriert, als der 1. Johannes geschrieben wurde, 
und jetzt verlassen sie die Kirche. Wir werden sehen, warum das der Fall ist, aber 
diese Häretiker oder diese falschen Lehrer, diese gnostischen Lehrer haben jetzt die 
Kirche verlassen, und jetzt werden wir sehen, was das für die Interpretation des 1. 
Johannes bedeutet, aber jetzt haben sie eine Gruppe von Christen zurückgelassen, an 
die sich Johannes jetzt in dem Brief wendet, den wir als 1. Johannes kennen.  aber 
diese Lehrer, die das Johannesevangelium vielleicht widerlegt hat, sind jetzt in die 
Kirche eingedrungen und verlassen sie nun. Sie haben Erfolg daraus und lassen eine 
Minderheit von Christen zurück, an die sich Johannes nun mit dem 1. Johannes 
wendet. 
 

2. Johannes, dann haben einige das Gefühl, dass diese Personen, die die Kirche 
verlassen haben, jetzt die Kirche von außen angreifen, also derselbe gnostische Typ 
von Lehrern, der den Spiritualismus, die spirituelle Erlösung und den Besitz dieses 
geheimen Wissens betont, jetzt greifen sie die Gemeinde des Johannes von außen 
an, und schließlich kann der 3. Johannes eine Situation widerspiegeln, in der die 
Gemeinde jetzt in Gefahr ist, tatsächlich von diesen falschen Lehrern übernommen 
zu werden,  und einige würden sogar noch weiter gehen und Offenbarung Kapitel 2 
einbeziehen, wo die allererste Gemeinde, die Johannes in der Offenbarung anspricht, 
die Gemeinde in Ephesus ist, die ihre Liebe verloren hat, und einige haben damals 
vorgeschlagen, dass sogar die Offenbarung eine weitere Stufe darüber hinaus 
vorschlagen würde. Es gibt also eine Art Entwicklung, die einige in diesen Briefen 
historisch gesehen in Bezug darauf sehen, wie es der Kirche im Kontext dieser Lehre 
ergeht. Nun, ich muss gestehen, dass ich da ein bisschen misstrauisch bin. 
 

Es scheint nur, dass es ein ganzes Szenario konstruiert, das auf nicht vielen Beweisen 
basiert. In der Tat, wie wir sehen werden, 3. Johannes, gibt es in 3. Johannes wirklich 
keinen Beweis dafür, dass es irgendein Problem mit falschen Lehrern gibt. Es könnte 
geben, aber es gibt wirklich keine Beweise, und die besten Argumente könnten dafür 
angeführt werden. 
 

Wir werden sehen, dass 1. Johannes tatsächlich zu einer Gemeinde einer Gruppe von 
Christen spricht, die jetzt zurückgelassen wurden, nachdem diese falschen Lehrer sie 
verlassen haben, und jetzt wendet sich Johannes an diese kleine Gruppe von 
Christen, die jetzt zurückgelassen wurden. Und 2. Johannes scheint die Situation 
anzusprechen, in der er die Gemeinde davor warnt, diesen falschen Lehrern zu 
erlauben, vielleicht diese gnostische Art der Lehre zu lehren, und sie nicht in die 
Gemeinde zu lassen. Aber abgesehen davon ist dieses Schema wahrscheinlich ein 
wenig zu trocken und trocken. 
 



6 

 

Tatsächlich ist es wirklich unmöglich zu sagen, ob diese Reihenfolge die richtige ist. 
Denken Sie daran, dass das Neue Testament nicht chronologisch geordnet ist. Wir 
können nicht sicher sein, dass der 1. Johannes zuerst geschrieben wurde, dann der 2. 
Johannes und dann der 3. Johannes in dieser Reihenfolge. 
 

Es hätte sein können, aber wir können nicht sicher sein. Zumindest ist das Mindeste, 
was wir sagen können, dass 1. Johannes sich an eine Gemeinde wendet, in der diese 
falschen Lehrer sie verlassen und eine Gruppe von Christen zurückgelassen haben. 
Und 2. Johannes spricht falsche Lehrer an, die versuchen, von außen in die Gemeinde 
einzudringen, aber ob sie in dieser Reihenfolge geschrieben wurden oder nicht, ist 
unmöglich zu sagen. 
 

Ich werde also nicht davon ausgehen, dass dies die richtige Reihenfolge ist, in der 
diese Bücher geschrieben wurden, aber wir werden ihnen in der Reihenfolge folgen, 
in der sie im Neuen Testament erscheinen. Nun, was den Hintergrund des 1. 
Johannes betrifft, so ist das Problem, das der 1. Johannes angesprochen hat, wie ich 
schon sagte, Sezessionisten oder diese falschen Lehren, die sich von der Kirche 
abgespalten oder sie verlassen haben. Und noch einmal, denken Sie einen Moment 
darüber nach. 
 

Wenn diese falschen Lehren, wenn sie noch nicht die ausgewachsenen Gnostiker des 
2. Jahrhunderts sind, wenn sie aber bereits gnostische Tendenzen haben, dann ist 
das wiederum eine Betonung der Erlösung als spirituell, die Verleugnung des 
Physischen, die Betonung des Besitzes von geheimem Wissen, der Besitz eines 
Wissens, das einer kleinen Elite gehört, die dieses Wissen besitzt. Indem wir das 
betonen, scheint es nun, dass diese falschen Lehrer die Kirche verlassen haben, sie 
haben sich von ihr abgespalten, und was sie hinterlassen haben, ist eine Gruppe von 
Christen, die sich jetzt im Grunde, so könnten wir sagen, geistlich missbraucht fühlen 
oder sie sind geistlich verprügelt und verwundet, weil die falschen Lehrer mit ihrer 
Betonung auf dem Spirituellen und ihrer Betonung des Besitzes des geheimen 
Wissens,  haben diese Gruppe nun dazu gebracht, daran zu zweifeln, ob sie wirklich 
Gottes Volk sind oder nicht. Die falschen Lehrer haben sie dazu gebracht, ihren 
Status als Gottes Volk in Frage zu stellen. 
 

Denn wenn sie die Lehre dieser falschen Lehre nicht glauben und wenn sie nicht zu 
den wenigen Eliten gehören, die dieses Wissen besitzen, dann sind sie jetzt 
Außenseiter. Und sobald die falschen Lehrer die Kirche verlassen, lassen sie diese 
kleine Gruppe von kämpfenden Christen zurück, die ihren spirituellen Status in Frage 
stellen, ob sie wirklich Gottes Volk sind oder nicht. Und so scheint es mir, dass die 
Hauptabsicht des Johannes in Kapitel 5 und Vers 13 des 1. Johannesevangeliums zu 
finden ist, wo er sagt: "Ich schreibe diese Dinge euch, die ihr an den Namen des 
Sohnes Gottes glaubt, damit ihr wisst, dass ihr ewiges Leben habt. 
 



7 

 

Das ist im Grunde der Grund, warum John schreibt. Um das wieder mit dem Szenario 
für diejenigen zu verbinden, die versucht waren, an ihrem geistlichen Status zu 
zweifeln, weil diese falschen Lehrer sie wieder geistlich geschlagen und verwundet 
zurückgelassen haben und ihren Status in Frage stellen, schreibt Johannes, um den 
Lesern die Tatsache zu versichern, dass sie tatsächlich das ewige Leben haben, dass 
sie Gottes wahres Volk sind. Er schreibt, um sie ihres geistlichen Status zu versichern, 
nachdem diese Lehrer ihnen geistlich geschadet haben und nun die Kirche verlassen 
und ihre Nachfolge angetreten haben. 
 

Die Art und Weise, wie John das in diesem Brief macht, ist, dass Sie im nächsten 
Abschnitt Ihrer Notizen feststellen werden, dass es drei, eigentlich drei Tests gibt. 
Der Plan von 1 Johannes dreht sich um drei Prüfungen. Woher wissen sie also, wie 
können sie sicher sein, dass sie ewiges Leben haben? Wie können sie sicher sein, 
dass sie und nicht diese falschen Lehrer, die gegangen sind, wie können sie sicher 
sein, dass sie das wahre Volk Gottes sind? Wie können sie sich ihres spirituellen 
Status sicher sein? Johannes gibt ihnen im Grunde drei Prüfungen, und was er in 
seinem Brief tut, er durchläuft diese Prüfungen etwa zwei oder drei verschiedene 
Male, ähnlich wie wir gesehen haben, wie Jakobus die Themen Glaube und Ausdauer 
und Weisheit und Rede usw. durchläuft. 
 

1 Johannes unternimmt drei Prüfungen, die die Leser nutzen können, um ihren 
wahren spirituellen Status zu demonstrieren und sich ihres wahren spirituellen 
Status zu versichern. Und die erste, die erste, die zwei- oder dreimal durch den 
Buchstaben gezogen wird, ist die der Liebe. Das heißt, wenn sie zeigen, dass sie 
einander lieben, dann können sie sicher sein, dass sie das wahre Volk Gottes sind, 
und sie können sich ihres geistlichen Status sicher sein. 
 

Das ist also Test Nummer eins. Die zweite Prüfung ist der Gehorsam gegenüber den 
Geboten Christi. Es gab eine Menge Fragen darüber, was, wie sie gewesen wären, 
oder warum die falschen Lehrer es getan hätten, was sie taten, was sie vielleicht 
dazu gebracht hätte, ihren Gehorsam gegenüber den Geboten Christi in Frage zu 
stellen, ob die falschen Lehrer nun antinomisch waren oder was auch immer. 
 

Aber der Punkt ist, dass Johannes ihnen versichert, dass sie, wenn sie an den 
Geboten Christi festhalten, wenn sie im Gehorsam gegenüber Christus wandeln, 
sicher sein können, dass sie Gottes Kinder sind. Die dritte ist das Bekenntnis, dass 
Jesus Christus im Fleisch gekommen ist. Und John wiederholt das einige Male. 
 

Wenn ihr bekennt, dass Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, oder wofür er die 
falschen Lehrer verurteilt, dann ist, dass sie nicht bekennen, dass Christus im Fleisch 
gekommen ist. Warum, glaubst du, betont er das? Warum sagt er nicht, wenn du 
glaubst, dass Jesus der Sohn Gottes ist, oder wenn du glaubst, dass Jesus der Messias 
ist, der Sohn Davids, oder warum benutzt er nicht die Sprache, spricht Paulus zum 
Beispiel von Jesus als dem Ebenbild des unsichtbaren Gottes, dem Erstgeborenen der 



8 

 

ganzen Schöpfung. Warum sagt er ihnen nicht, wenn ihr glaubt, dass Jesus der 
unsichtbare Gott ist, das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, oder wenn ihr glaubt, 
dass Jesus der Sohn Gottes ist, warum glaubt ihr, dass er sagt, wenn ihr glaubt, dass 
Jesus im Fleisch gekommen ist? Vielleicht, um es mit der Erfüllung im Alten 
Testament in Verbindung zu bringen, die wiederum diese Lehre verleugnet und 
verworfen haben mag. 
 

Ich wollte nur sagen, weil sie einfach von diesen Leuten beeinflusst wurden. Okay. ja. 
 

Wenn er, zusammen mit dem Hintergrund des Alten Testaments, dann vielleicht, 
wenn er sich an Christen wendet, die von dieser gnostischen Lehre beeinflusst 
wurden, die das Physische leugnet, vielleicht leugnet hätten, dass Jesus ein 
menschliches Wesen war, dann ist es notwendig, dass er das wieder bekräftigt. Dass 
Jesus Gott war, wäre unter den Lesern des Johannes wahrscheinlich nicht in Frage 
gestellt worden. Was vielleicht war, mögen sie versucht gewesen sein, im Licht der 
Irrlehrer zu zweifeln, war, ob Jesus wirklich ein Mensch war. 
 

Denken Sie daran, wir haben über Doketismus gesprochen. Ich glaube, wir haben 
schon in den frühen Tagen dieses Kurses über Doketismus gesprochen. Der 
Doketismus war später in der Kirche eine Häresie, die die Menschlichkeit Jesu 
leugnete. 
 

Darin hieß es, Jesus scheine nur ein Mensch zu sein. Es kommt vom griechischen 
Wort dokeo, was "denken" oder "scheinen" bedeutet. Und daraus ergibt sich der 
Doketismus. 
 

Das heißt, Jesus schien nur ein Mensch zu sein. Er schien nur ein Mensch zu sein. Und 
diese Lehrer, wenn sie starke gnostische Tendenzen hatten, hätten dann vielleicht 
gelehrt, dass Jesus kein wahrhaft menschliches Wesen war, oder seine 
Menschlichkeit verleugnet, weil sie einen starken Gegensatz zwischen dem Geistigen 
und dem Physischen hatten. 
 

Denkt daran, dass die Erlösung in der Flucht aus dem physischen Körper und aus der 
physischen Welt bestand. Jetzt, im Lichte dessen, sieht Johannes es für notwendig, 
die Menschlichkeit Christi wieder zu bekräftigen. So können sie wissen, dass sie 
wirklich Gottes Kinder sind, indem sie bekennen, im Gegensatz zu den falschen 
Lehrern, die sie gerade verlassen haben, sie können jetzt wissen, dass sie wirklich 
Gottes Kinder sind, wenn sie bekennen, dass Jesus Christus tatsächlich im Fleisch 
gekommen ist. 
 

Das bedeutet nicht, dass sie leugnen müssen, dass er auch Gott ist und dass er 
Gottheit ist, aber es bedeutet auch, dass sie sich an seine Menschlichkeit klammern 
und diese auch behaupten müssen. Diese drei Tests werden also, wie gesagt, im 
Laufe des Buches mehr als zwei- oder dreimal durchlaufen. Ich denke ungefähr 



9 

 

dreimal darüber nach, wahrscheinlich als Johannes' Antwort auf die Frage, woher wir 
wissen, dass wir ewiges Leben haben. Woher wissen wir, dass wir wirklich Gottes 
Kinder sind? Angesichts des geistlichen Missbrauchs und jetzt der Tatsache, dass wir 
von diesen falschen Lehrern, die uns verlassen haben, verletzt und geistlich 
verwundet wurden und wir eine Art Minderheit, eine umkämpfte Gruppe von 
Christen sind, wie können wir dann wissen, dass wir wirklich Gottes Volk sind? 
Johannes sagt also: "Nun, wenn ihr einander liebt, wenn ihr den Geboten Jesu 
gehorcht und wenn ihr bekennt, dann ist Jesus Christus im Fleisch gekommen. 
 

Nun, 1. Johannes ist eines der Bücher, das für mich eine der verwirrendsten 
Aussagen enthält, eine Reihe der verwirrendsten Aussagen. Die erste, die erste 
Gruppe von Aussagen findet sich in 1. Johannes 1 und besonders in Vers 3. Ich werde 
die in Vers 3 lesen. Das sagt Johannes: Es tut mir leid, Kapitel 3, Verse 6, 9 und 10. 
Hört zu, was er sagt, niemand, der in ihm bleibt, der sich auf ihn bezieht, wird sich 
auf Jesus oder Gott beziehen, wenn ich diese Verse lese, niemand, der in ihm, in 
Jesus, bleibt, sündigt. 
 

Niemand, der in Jesus bleibt, sündigt. Niemand, der sündigt, hat ihn gesehen oder 
gekannt. Das ist eine ziemlich starke Sprache. 
 

Hören Sie sich Vers 9 an. Diejenigen, die aus Gott geboren sind, sündigen nicht, weil 
Gottes Same in ihnen wohnt. In der Geburtssprache und in der biologischen Sprache 
sagt er metaphorisch: "Weil ihr Kinder Gottes seid, bleibt Gottes Same in euch, ihr 
könnt nicht sündigen. Es heißt, dass sie nicht sündigen können, weil sie von Gott 
geboren sind. 
 

Vers 11, es tut mir leid, Vers 10. Die Kinder Gottes und die Kinder des Teufels werden 
auf diese Weise offenbart. Alle, die nicht das Rechte tun, sind nicht von Gott, und 
auch nicht diejenigen, die ihre Brüder und Schwestern nicht lieben. 
 

Nun, das ist eine ziemlich absolute und verblüffende Sprache. Johannes sagt 
geradeheraus: Wenn jemand sündigt, wenn ihr behauptet, Gottes Kinder zu sein, 
dann sündigt ihr nicht. Und jeder, der sündigt, ist nicht aus Gott geboren. 
 

Denn wenn du aus Gott geboren bist, wenn Gottes Same in dir wohnt, dann wirst du 
nicht sündigen. Du kannst nicht sündigen, das ist die Sprache, die er benutzt. Das ist 
eine ziemlich verblüffende Sprache. 
 

Was sollen wir davon halten? Auch hier qualifiziert sich John nicht einmal. Er sagt 
nicht, ob du gelegentlich sündigst, oder ob du es dir nicht zur Gewohnheit machst, zu 
sündigen, wenn es nicht dein Lebensstil ist, zu sündigen, er kommt einfach heraus 
und sagt, wenn du behauptest, Gottes Kinder zu sein, bist du nicht in der Lage zu 
sündigen. Und jeder, der sündigt, ist nicht aus Gott geboren. 
 



10 

 

Nun, um das mit einem anderen paar Aussagen von Johannes zu verbinden, damals 
in Kapitel 1 und Vers 8 und 10. Hier ist Kapitel 1, Vers 8. Wenn wir sagen, dass wir 
nicht gesündigt haben, betrügen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns. 
Vers 10: Wenn wir sagen, dass wir nicht gesündigt haben, machen wir Gott zum 
Lügner, und sein Wort ist nicht in uns. 
 

Meine Frage ist also, wie können wir das verstehen? Scheint mir das nicht ein glatter 
Widerspruch zu sein? Ich meine, in starken Worten sagt Johannes noch einmal, 
einfach: Wenn ihr behauptet, Gottes Kinder zu sein, seid ihr nicht fähig zu sündigen, 
und jeder, der sündigt, ist einfach nicht aus Gott geboren. Dann dreht er sich um und 
sagt Dinge wie: "Aber wenn du sagst, dass du keine Sünde hast, bist du ein Lügner 
und du stellst Gott auch als Lügner dar, wenn du behauptest, dass du nie gesündigt 
hast. Hier haben wir also einen Widerspruch und ich denke, das ist doch nicht das 
Wort Gottes, denn Johannes widerspricht sich eklatant selbst. 
 

Auf der einen Seite sagt er, dass Christen nicht sündigen können und nicht sündigen. 
Dann dreht er sich um und sagt, nein, wenn du das tust, wenn du sagst, dass du es 
nicht tust, bist du ein Lügner und stellst Gott für einen Lügner dar. Oder was machen 
wir damit? Gibt es einen anderen Weg, dies zu verstehen? Ich meine, ist John so 
dumm, dass er etwas schreibt, und ein paar Seiten später schreibt er etwas völlig 
Gegenteiliges? Oder gibt es einen anderen Weg, um zu verstehen, was hier vor sich 
geht? Nun, ich meine, zunächst einmal, warum denkst du, ich denke, ich denke, ich 
denke, damit haben die meisten von uns erfahrungsgemäß kein Problem, vor allem, 
ich meine, die meisten von uns würden zustimmen, dass es die Sünde eines Christen 
ist. 
 

Zu behaupten, dass wir auf dieser Seite der Ewigkeit nicht sündigen, zu behaupten, 
dass wir keine Sünde haben und nie gesündigt haben, oder dass wir irgendwie einen 
Zustand erreichen können, in dem wir niemals in Taten oder Gedanken sündigen 
werden, ist einfach eine Unmöglichkeit. Und wir würden John zustimmen. Ja, 
jemand, der sagt, er könne nicht sündigen, macht Gott, betrügt sich einfach selbst 
und stellt Gott als Lügner dar. 
 

Aber was ist mit, ich würde vermuten, dass das erste etwas schwieriger ist. Was 
glaubst du, was John tut und sagt? Warum sollte er so reden? Und übrigens, den 
Vers, der dazwischen kommt, erkennst du wahrscheinlich, wenn wir unsere Sünden 
bekennen. Es ist also nicht so, dass Johannes sagen würde: "Oh, es ist in Ordnung zu 
sündigen". 
 

Nur zu. Es ist keine große Sache, weil du sowieso sündigst. Aber dazwischen findet 
man diesen Vers. 
 

Wenn wir aber unsere Sünden bekennen, ist Christus treu und vergibt uns gerecht 
von unseren Sünden und reinigt uns von aller Ungerechtigkeit. Christen wenden sich 



11 

 

also, selbst wenn sie sündigen, an Gott und um Vergebung. Sie wenden sich an den 
Vater, um zu bitten, um ihre Sünden zu bekennen und Vergebung zu finden. 
 

Also nochmals, wir haben wahrscheinlich keine Probleme damit. Es ist die erste, die 
uns wahrscheinlich etwas seltsam vorkommt. Wie lässt sich die Art der 
Gegenüberstellung dieser beiden krassen Aussagen erklären? Was könnte Johannes 
zu der Aussage veranlassen, dass Christen nicht sündigen? Wenn du aus Gott 
geboren bist, kannst du nicht sündigen. 
 

Jeder, der sündigt, ist nicht von Gott geboren. Verharren in der Sünde? 
Interessanterweise, wenn du eine NIV hast, wenn du die neue internationale Version 
hast, interpretiert sie diese Verse tatsächlich mit dem Wort "sündige weiter" oder 
"beharre in der Sünde". Es ist also nicht nur so, dass du nicht in der Lage bist zu 
sündigen, wenn du aus Gott geboren wurdest. 
 

Die NIV würde so etwas sagen wie: Du bist nicht in der Lage, weiter zu sündigen, 
oder du bist nicht in der Lage, in der Sünde zu verharren. Oder diejenigen, die aus 
Gott geboren sind oder wenn ihr weiterhin sündigt, wenn ihr in der Sünde verharrt, 
dann seid ihr nicht von Gott geboren. Die NIV würde also dem zustimmen, der neuen 
internationalen Version, von der Johannes hier spricht, dass sie in der Sünde 
weitergeht und sie zu einer Gewohnheit und einem Lebensstil macht. 
 

Das wäre also, dass Christen sündigen, jeder erkennt das an, aber Christen sündigen 
nicht, das heißt, sie sollten Sünde nicht als Lebensstil praktizieren. Sie sollten nicht 
darin verharren und darin weitermachen. Aber ich denke, Johns Aussage ist noch 
stärker als das. 
 

Ich glaube, er sagt, dass Christen nicht sündigen, Punkt. Ihr solltet jetzt in der Lage 
sein, zu erraten, was ich denke. Ich denke, das ist das jetzt, aber noch nicht 
Spannung, verkleidet in einer anderen Verkleidung, in einer anderen Gestalt. 
 

Das ist bereits, Christen sündigen nicht. Das ist kraft des Jetzt, es ist die gleiche 
Sprache, es ist, als würde Paulus sagen, dass du der Sünde gestorben bist. Wie kann 
man da noch leben? Christen sündigen nicht. 
 

Doch das Noch-Nicht-Geschehen ist die Realität, dass Christen immer noch sündigen. 
Ich denke also, dass John immer noch die gleiche Spannung widerspiegelt, wenn 
auch in einer anderen Gestalt oder Form. Ja, Christen sündigen nicht. 
 

Auch hier verwende ich die Sprache des Paulus, aber es wäre ähnlich wie wenn 
Paulus sagt, dass wir mit Christus gestorben sind, um zu sündigen. Wir sind mit 
Christus in der Neuheit des Lebens auferweckt worden. Christen sündigen nicht. 
 



12 

 

Es ist widersprüchlich, zu behaupten, von Gott geboren zu sein, und dennoch Sünde 
zu haben. Doch das Noch-nicht ist die Realität, dass Christen immer noch sündigen. 
Ich denke, es ist eine andere Art, es auszudrücken. 
 

Das ist der Indikativ, und das spiegelt den Imperativ wider. Nun, die andere 
Sichtweise, ich denke auch, dass das, so wie es im 1. Johannes und im Neuen 
Testament funktioniert, ich denke, dass beide zu unterschiedlichen Zeiten gehört 
werden müssen. Wenn wir versucht sind zu denken, dass Sünde einfach normal ist, 
und wenn wir die Einstellung haben, nun, Christen werden sündigen, dann kann ich 
mir genauso gut keine Sorgen machen oder trotzdem sündigen. 
 

Oder wenn wir unseren Glauben an Christus oder den Tod Christi als Entschuldigung 
für unsere Sünde benutzen, wenn wir denken, wir könnten leben, wie wir wollen, 
dann müssen wir das hören. Nein, es ist etwas grundlegend Falsches und 
Widersprüchliches an der christlichen Sünde. Doch wenn wir frustriert sind über 
unsere Versuche, ein heiliges Leben zu führen, wenn wir vielleicht versucht werden, 
wie es diese Christen von den falschen Lehrern waren, wenn wir versucht sind, an 
unserem geistlichen Status zu zweifeln und uns zu fragen, ob wir etwas getan haben, 
das uns von der Liebe Christi trennt, dann denke ich, dass wir das hören müssen. 
 

Ja, Christen sündigen, aber gleichzeitig wenden sie sich an den Vater und bitten um 
Vergebung. Ich denke also, dass beide eine wichtige Rolle spielen, und wir müssen 
beide zu unterschiedlichen Zeiten in unserem Leben hören. Ob wir uns mit der Sünde 
wohl fühlen und versucht sind, sie zu ignorieren und zu denken, dass sie keine große 
Sache ist, wir müssen den ersten hören. 
 

Wenn wir davon gequält werden, wenn wir verärgert sind und an unserem Status 
zweifeln und uns fragen, ob wir etwas getan haben, das Gott irgendwie nie 
übersehen und vergeben könnte, dann müssen wir und unsere Frustration über den 
Versuch, die Sünde zu überwinden, auch die zweite Botschaft hören. So verstehe ich 
die Spannung. Und sicherlich ist es richtig, dass Johannes zustimmen würde, ich 
meine, sicherlich würde ich zustimmen, dass Christen nicht in der Sünde verharren 
und ständig sündigen, aber nochmals, ich denke, Johannes sagt etwas mehr als das, 
indem es die Spannung zwischen dem indikativen Imperativ oder dem Jetzt 
widerspiegelt, was bereits wahr ist, aber was noch nicht ist, taucht jetzt in 1. 
Johannes wieder auf. 
 

In Ordnung, nur schnell, ja. Welches gehört zu wem? Hoppla. Okay, ja, der erste 
würde das bereits widerspiegeln. 
 

Also, noch einmal, wenn ich die Sprache des Paulus gebrauchen darf, sagt er, dass 
wir bereits der Sünde gestorben sind. Das ist wieder eine ziemlich harte Aussage. Du 
bist der Sünde gestorben, wie kannst du noch länger darin leben? Ich zitiere Römer 
6. Und Johannes drückt es so aus: Wenn du aus Gott geboren bist, sündigst du nicht. 



13 

 

 

Und wieder sagt Paulus: Du bist der Sünde gestorben, du kannst nicht mehr darin 
leben. Das war's auch schon. Mit anderen Worten, es gibt etwas Absolutes, das 
aufgrund der Zugehörigkeit zu Christus geschehen ist, kraft dieser Wiedergeburt, von 
der Johannes spricht. 
 

Aber dann ist das Noch-nicht, weil wir noch nicht angekommen sind, weil wir die 
Vollkommenheit, die Wiederkunft Christi, noch nicht erreicht haben, und deshalb 
kann Paulus weitermachen, und deshalb müsst ihr immer noch die Sünde in eurem 
sterblichen Leib töten. Ihr müsst euch immer noch als Werkzeuge der Gerechtigkeit 
opfern. Das ist also das Noch-nicht, der Imperativ. 
 

Machte das Sinn? Okay, gut, gut. In Ordnung, 2. Johannes. Ich möchte Sie noch 
einmal daran erinnern, dass es nicht absolut sicher ist, wer der Autor dieses Artikels 
ist, obwohl wiederum ein sehr starker christlicher Zeuge, ein frühchristlicher Zeuge, 
ihn mit Johannes in Verbindung bringt. 
 

Und wahrscheinlich ist es derselbe Autor wie das, was wir 1. Johannes nennen, aber 
ein ziemlich starkes frühchristliches Zeugnis bringt es mit dem Apostel Johannes in 
Verbindung. Aber interessanterweise beachtet man in 2. Johannes, wie sich der 
Autor auf sich selbst bezieht. In 2. Johannes, im ersten Vers, beginnt der Älteste 
tatsächlich wie ein Buchstabe, aber er nennt uns seinen Namen nicht. 
 

Er sagt, der Älteste. So bezeichnet sich der Autor selbst. Er sagt: "Der Älteste" zur 
auserwählten Frau und ihren Kindern. 
 

Nun, wer ist diese auserwählte Dame? Einige haben vorgeschlagen, dass sich dies 
wörtlich auf eine Frau bezieht, die das Oberhaupt einer Kirche war. Die andere 
Möglichkeit, und ich habe noch nicht genug darüber gearbeitet, um genau zu 
bestimmen, was ich denke, aber die andere Möglichkeit ist, dass die auserwählte 
Frau eine Metapher für die Kirche selbst ist. So wie die Gemeinde anderswo, wird 
Paulus anderswo weibliche Bilder verwenden, um sich auf die Gemeinde zu 
beziehen. 
 

Die Kirche ist die Braut Christi. Die Offenbarung nennt die Gemeinde das vollendete 
Volk Gottes, die Braut Christi. Einige denken also, dass die auserwählte Dame hier 
nur eine Metapher für die Kirche ist, genau wie die Kirche die Braut Christi zu 
nennen. 
 

Aber andere denken, dass es wörtlicher ist, dass es sich auf eine echte Dame bezieht, 
eine echte Frau, die die Leiterin dieser Hausgemeinde ist. Aber auf jeden Fall wendet 
sich Johannes höchstwahrscheinlich an eine kleine Gruppe von Hausgemeinden. 
Wahrscheinlich ist das andere, was ich bei 1. Johannes nicht erwähnt habe, aber die 



14 

 

andere Sache, die die frühchristliche Tradition tut, ist, dass sie diese drei Briefe, oder 
zumindest ein paar von ihnen, mit der Stadt Ephesus in Verbindung bringt. 
 

Und so können 1. Johannes und 2. Johannes an eine Gemeinde oder Hausgemeinden 
in der Stadt Ephesus sprechen. Aber auch hier können wir uns nicht sicher sein, weil 
der Brief selbst nichts darüber aussagt. Es heißt nur, der auserwählten Dame und 
ihren Kindern. 
 

Das ist alles, was wir über die Empfänger wissen. Wir kennen wirklich nichts anderes. 
Aber 2. Johannes ist also vom Ältesten geschrieben. 
 

Der Ausdruck, dass, wenn dies wiederum der Apostel Johannes ist, dies der Ausdruck 
ist, mit dem er sich selbst bezieht. Und er wendet sich an die auserwählte Frau, sei es 
eine buchstäbliche Frau, die das Oberhaupt der Kirche ist, oder metaphorisch auf die 
Kirche verweist. Es scheint, dass wieder falsche Lehrer, vielleicht von gnostischen 
Einflüssen, jetzt versuchen, diese Hausgemeinde zu infiltrieren. 
 

Und so wird Johannes sie davor warnen, diese falsche Lehre zuzulassen, vielleicht 
von der gleichen Art von Lehre, die die Gemeinde in 1. Johannes bedrohte und nun 
verschwunden ist. Nun, 2. Johannes könnte die Gemeinde davor warnen, diese Art 
von Irrlehrern hereinzulassen. Aber nochmals, ich weiß nicht, ob 2. Johannes nach 
oder vor 1. Johannes geschrieben wurde. 
 

Das ist schwer zu sagen. Aber dieser Hintergrund hilft uns, einen ziemlich 
verwirrenden Vers zu verstehen. Das sind die Verse 9 und 10 von 2. Johannes. 
 

Bei 2 und 3 Johannes gibt es keine Kapitel wie bei einigen der anderen kurzen 
Bücher, wie Judas und Philemon. Aber hier sind 2. Johannes 9 und 10. Jeder, der 
nicht in der Lehre Christi bleibt, sondern über sie hinausgeht, hat keine Gemeinschaft 
mit Gott. 
 

Wer sich an die Lehre hält, hat sowohl den Vater als auch den Sohn. Nehmt 
niemanden in euer Haus auf und nehmt niemanden auf, der zu euch kommt und 
diese Lehre nicht bringt. Denn willkommen zu heißen bedeutet, an den bösen Taten 
eines solchen Menschen teilzuhaben. 
 

Der Grund, warum ich das erwähne, ist, dass ich eigentlich in einer Tradition erzogen 
wurde, die besagte: "Das sieht man nicht mehr so oft, glaube ich nicht. Aber als ich 
aufwuchs, hatten wir immer verschiedene Religionen, ob Jehovas Zeugen oder 
Mormonen und andere, die an unsere Tür kamen und reden wollten. Und mir wurde 
immer beigebracht, basierend auf diesen Versen, dass du sie nicht in dein Haus 
lassen sollst, dass du sie nicht in dein Haus lassen sollst. 
 



15 

 

Denn Johannes sagt, lass sie nicht einmal in dein Haus. Dies zu tun bedeutet, ihre 
Lehre zu fördern oder Gemeinschaft mit ihnen zu haben. Und so ist es in Ordnung, 
wenn du an der Tür stehst und mit ihnen redest, aber du solltest sie nicht in dein 
Haus lassen. 
 

Und so bin ich erzogen worden. Aber wenn man das im Hintergrund einstellt, muss 
man zwei Dinge verstehen. Nummer eins ist, dass sich die meisten Gemeinden im 
ersten Jahrhundert in Häusern trafen, in kleinen Hauskirchen. 
 

Der Bezug zum Haus hier hat also nichts mit meinem persönlichen Zuhause zu tun. Es 
ist der primäre Bezug ist der Ort, an dem sich die Gemeinde trifft. Es ist die Zeit, in 
der sich die Gemeinde trifft. 
 

Das erste, was man also erkennen muss, ist, dass sich das Haus hier auf die 
Hauskirche bezieht. Die zweite Sache, die man erkennen muss, ist, dass es im ersten 
Jahrhundert sehr üblich war, Wanderprediger und Lehrer zu haben, die herumgingen 
und ihre Lehre in verschiedenen Gemeinden verbreiteten. Und um das 
zusammenzufassen: Worüber Johannes hier spricht, ist, dass die Hausgemeinde 
jemandem erlaubt, in ihre Gemeinde zu kommen und dies als Teil ihres 
Gottesdienstes, als Teil ihrer Gemeinschaft zu lehren, um sie hereinzulassen, und um 
ihnen eine Basis für ihr Lehren und Predigen zu geben. 
 

Das ist es, wogegen John sich ausspricht. Es hat nichts damit zu tun, ob Sie jemanden 
in Ihr Haus lassen oder nicht. Es hat alles damit zu tun, dass die Kirche im ersten 
Jahrhundert diese falschen Lehrer, die so etwas lehren, tatsächlich unterstützt und 
ihnen eine Plattform gegeben hat. 
 

Wenn Paulus also noch einmal sagt: "Lasst sie nicht in euer Haus", dann ist meine 
Paraphrase: Wenn diese Wanderprediger daherkommen und diese gnostische Art 
der Lehre lehren, wenn es das ist, wenn sie vorbeikommen, ladet sie nicht in eure 
Hausgemeinde ein. Erlaubt ihnen nicht, eine Basis zu nehmen und eine Basis zu 
errichten und ihre Lehre in eurer Hausgemeinde zu verbreiten, während sie sich zum 
Gottesdienst versammelt, ist das, worauf ich mich bei Johannes beziehe. Also noch 
einmal, die Botschaft, um die Botschaft zusammenzufassen: Johannes warnt die 
Versammlung davor, diese falschen Lehrer in ihre Mitte aufzunehmen. 
 

Er fordert sie einfach auf, theologisch und moralisch zu wahren, Reinheit zu 
bewahren und nicht zuzulassen, dass diese umherziehenden Lehrer, die 
wahrscheinlich die gleiche Art von Lehre fördern, die im 1. Johannesbrief 
angesprochen wird, sie jetzt nicht in ihre Gemeinde lassen. Bevor ich ganz schnell auf 
3 John schaue, noch Fragen bisher? Und noch einmal, ich möchte wiederholen, es ist 
nicht sicher, ob der 2. Johannes nach dem 1. Johannes kam. Es würde in gewisser 
Weise Sinn machen, wenn die falschen Lehrer gehen und jetzt versuchen, wieder 



16 

 

einzudringen und die Kirche von außen anzugreifen, aber das ist immer noch nicht 
ganz sicher. 
 

3. Johannes. 3 Johannes ist das Buch, bei dem man, wenn man es sorgfältig liest, 
wirklich keinen Hinweis darauf gibt, dass es eine Art falscher Lehre gab, die die 
Gemeinde bedrohte. Es könnte sein, aber es gibt einfach nicht genug Beweise, um 
das zu sagen. 
 

Nicht nur, dass 3. Johannes selbst ein so kurzer Brief ist, sondern es gibt einfach 
überhaupt keine Hinweise auf irgendeine Art von abweichender Lehre, die die 
Gemeinde oder innerhalb der Gemeinde bedroht. Daher bin ich versucht, den 3. 
Johannes nur als eine Art eigenen Brief zu sehen. Es bezieht sich nicht unbedingt auf 
das gleiche Problem, das man in 1. oder 2. Johannes findet. 
 

Es ist wahrscheinlich nur ein völlig separater Buchstabe, der für sich allein 
geschrieben wurde. Aber 3. Johannes. 3 Johannes handelt von einer Person namens 
Diotrephes. 
 

Ein guter Name, um Ihren Kindern eines Tages einen Namen zu geben, wenn Sie 
welche haben. Diotrephes. Ein Mann namens Diotrephes spaltet die Kirche, indem er 
versucht, eine Machtbasis in der Mitte der Kirche zu errichten und eine 
Anhängerschaft zu gewinnen. 
 

Das heißt, im Grunde genommen zu versuchen, die Gemeinde zu spalten oder sie zu 
spalten, indem man versucht, eine Anhängerschaft aufzubauen. Obwohl, nochmals, 
der Brief sagt uns nicht, ob er auf einer Art falscher Lehre beruht oder was. Das steht 
einfach nicht drin. 
 

Im Grunde genommen ist die Botschaft von 1. Johannes, dass Johannes ihnen 
schreibt, um ihnen zu sagen, wie sie mit Diotrephes umgehen sollen, und einige sehr 
harte Worte hat. Sie sollen ihn einfach nicht ertragen. Das heißt, die Kirche ist kein 
Ort für spaltende Unruhestifter. 
 

Diejenigen, die versuchen würden, eine Machtbasis zu errichten oder Spaltung in der 
Kirche zu verursachen. Das ist im Grunde das, worum es in 3 John geht. Und 
nochmals, ich weiß nicht, ob es vor den anderen beiden oder danach geschrieben 
wurde. 
 

Es ist unmöglich zu sagen, ob eine falsche Lehre im Spiel war. Aber nochmals, 3. 
Johannes könnte nur ein eigener Brief sein. Nicht mit irgendwelchen falschen Lehren 
verbunden oder nicht mit den gleichen Problemen verbunden wie mit 1. oder 2. 
Johannes. 
 



17 

 

Ja, das ist möglich. Wir sind 2 und 3 John Anschreiben für 1 John, was die Theorie ist, 
die in Ihrem Lehrbuch vorgeschlagen wird. Nochmals, 2 und 3 Johannes sind so kurz 
und kryptisch, dass es wirklich schwer ist, viel darüber zu erzählen, was sie konkret 
ansprachen und wie sie in der Beziehung zu 1 Johannes funktionierten. 
 

Das ist eine Möglichkeit. Richtig, hast du noch Fragen zu 1, 2 und 3 John? Wieder 
kannst du sehen, dass 2 und 3 Johannes in gewissem Sinne nicht am besten als 
allgemeine Briefe bezeichnet werden, weil sie an eine bestimmte Gemeinde 
gerichtet zu sein scheinen. Aber das Problem ist, dass die Briefe selbst uns nicht 
sagen, um welche Kirche oder um welche Gruppen von Hausgemeinden es sich 
handelt. 
 

Alles, was wir zumindest aus dem 2. Johannes und dem 3. Johannes zu sagen 
scheinen, ist, dass sie an eine bestimmte Gemeinde gerichtet waren. Auch hier wird 
es in einer starken frühkirchlichen Tradition mit Ephesus in Verbindung gebracht. 
Aber die Briefe selbst schweigen dazu. 
 

Aber nochmals, das gehört zum Lesen eines Briefes dazu. Der Autor und die Leser, 
wie gesagt, es ist, als würde man die Hälfte eines Telefongesprächs abhören. Der 
Autor und die Leser wissen, was vor sich geht. 
 

Der Verfasser des Briefes muss ihnen nicht alles erzählen, was es zu wissen gibt, 
denn er weiß und teilt bestimmte Informationen, in die Sie und ich nicht eingeweiht 
sind. Manchmal, wenn wir Briefe wie diesen lesen, besonders solche, die so kurz sind 
wie 2 oder 3 Johannes, ist es viel schwieriger, solche Schlussfolgerungen zu ziehen, 
wenn es darum geht, wer genau der Autor ist, wer die Leser sind, wo sie sind, mit 
welchem Problem sie konfrontiert waren, und wir sind viel mehr allein vom Text 
selbst abhängig. Es besteht also immer die Gefahr, ein Szenario zu konstruieren und 
es dann dem Text aufzuzwingen, anstatt den Text selbst sprechen zu lassen und zu 
bestimmen, wie wir ihn lesen und verstehen. 
 

Mittwoch und Freitag, dann werden wir den Rest unserer Aufmerksamkeit dem Buch 
der Offenbarung zuwenden. Also einen schönen Tag und wir sehen uns am 
Mittwoch. Danke fürs Zuschauen. 
 
Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag 33 
über die Johanneischen Briefe.  
 


