Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 32, 2. Petrus und Judas
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Das war Dr. Dave Mathewson in Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Lektion 32 Uber 2. Petrus und Judas.

Los geht's. Ich weil3, dass dies ein so schoner Tag ist, es ist schwer, drinnen zu sein,
also werde ich dafiir sorgen, dass es sich fir Sie lohnt. Wenn du auftauchst, habe ich
ein Blatt Papier hier oben, du unterschreibst deinen Namen darauf und nach dem
Unterricht bekommst du eine zusatzliche Anerkennung daflir, dass du hier warst.

Ich mache das ab und zu, nur um den treuen Rest zu belohnen. Jedenfalls. Alles klar.

Danach kann ich meine Meinung nicht mehr andern, ich muss das durchmachen. In
Ordnung, was ich heute tun mochte, ist, dass wir uns dem Ende sehr nahern, ich
mochte ein paar Tage Zeit nehmen, zumindest einen Tag vielleicht, um die
Offenbarung ein wenig im Detail zu betrachten, obwohl uns offensichtlich die Zeit
daflr ausgeht, aber ich méchte mir heute zwei Dokumente ansehen. Dies ist eine
weitere Zeit, in der wir aus der kanonischen Ordnung herauskommen, das heift, wir
werden uns zwei Blcher ansehen, also eines, das in ihrer kanonischen Reihenfolge
im Neuen Testament voneinander getrennt ist, aber zwei Blicher, die eine groRe
Ahnlichkeit aufweisen und darauf hindeuten, dass es eine Art Beziehung zwischen
ihnen gibt.

Genau wie wir es mit Kolosser und Philemon getan haben, haben wir vorgeschlagen,
dass es eine enge Beziehung zwischen ihnen gibt, da sie wahrscheinlich an denselben
Ort gerichtet waren, zu einer dhnlichen Zeit gesendet wurden, und wenn Sie sich
erinnern, ist das Neue Testament sowieso nicht chronologisch geordnet, die Blicher
erscheinen nicht in der Reihenfolge, in der sie notwendigerweise geschrieben
wurden. Selbst wenn man 1. und 2. Korinther oder 1. und 2. Thessalonicher, 1. und
2. Petrusbrief, 1. und 2. Timotheus sieht, konnen wir nicht unbedingt davon
ausgehen, dass dies die Reihenfolge ist, in der sie geschrieben wurden.

Paulus schrieb nicht 1. und 2. Timotheus auf den Anfang seines Briefes, oder Petrus
schrieb nicht 1. und 2. Petrus. Das sind Bezeichnungen, die wir ihnen gegeben haben,
entsprechend der Reihenfolge, in der sie im Neuen Testament vorkommen, die
manchmal ungefahr nach Lange oder logischerweise, nicht unbedingt chronologisch
ist. Aber es gibt Zeiten, in denen die Briefe, auch wenn sie nicht chronologisch
angeordnet sind, Hinweise in den Briefen enthalten kdnnen, die uns helfen zu
bestimmen, wann sie geschrieben worden sein missen, und wir werden uns heute
eines dieser Beispiele mit dem zweiten Petrus und Judas ansehen.



Judas ist einer dieser Briefe, bei denen ich mich zumindest nicht erinnern kann, wann
ich das letzte Mal eine Predigt Gber einen oder eine Predigt liber Judas gehort habe,
geschweige denn einen Hinweis darauf oder irgendetwas in der Art. Sie werden
sehen, warum, wenn wir es uns ein wenig genauer ansehen.

Aber beginnen wir mit einem Gebet, und dann schauen wir uns den Zweiten Petrus
und Judas an.

Vater, danke, dass du uns an diesen Punkt des Semesters gebracht hast, und
wahrend wir uns auf die letzten Wochen freuen, Herr, beten wir um Energie und
Ausdauer und Herr, um die Fahigkeit, durchzuhalten und uns nicht zu ausgebrannt
und entmutigt und mide zu flihlen von allem, was wir tun, sondern dass wir in der
Lage sein werden, gut zu beenden. Und Herr, ich bete, dass du trotz des schonen
Wetters und anderer Orte, an denen wir lieber waren, und Dingen, die wir lieber tun
wirden, uns hilfst, unsere Aufmerksambkeit fiir diese kurze Zeit auf einen kleinen Teil
dessen zu richten, was wir bekennen, ist deine eigentliche Offenbarung an uns. Im
Namen Jesu beten wir. Amen.

In Ordnung, Zweiter Petrus. Mein Computer ist gerade eingefroren.

Zweitens ist Petrus wieder eines dieser Dokumente, mit denen man, wie eine Reihe
von Paulusbriefen, die wir gesehen haben, kategorisiert werden kénnte, und das ist
wichtig, wenn man an Prifungen denkt, insbesondere an die Abschlusspriifung. Viele
meiner Fragen bitten Sie manchmal, Briefe oder Dokumente aus dem Neuen
Testament in Beziehung zu setzen, soweit sie einander dhnlich sein kdnnten. Zweiter
Petrus ist eines der Dokumente, die Merkmale mit einigen der Briefe des Paulus
teilen, die wir uns angesehen haben und die sich mit einer Art falscher Lehre oder
einer abweichenden Lehre befassen, wie wir 1 und 2 Timotheus gesehen haben,
Blcher wie Kolosser und Galater, Paulus hatte es mit Bedrohungen fiir das
Evangelium zu tun, das er predigte.

Nun, im Gegensatz zu 1. Petrus, der eine ganz andere Situation ansprach, spricht 2.
Petrus ein Problem von Lehrern an, die im Grunde genommen ein wenig anders
waren als einige der anderen Briefe, die wir uns angesehen haben, Lehrer, die eine
Art Antinomianismus propagierten, d.h. eine Lehre propagierten, die einen von
jeglicher Autoritat oder Verantwortung freisprach, das Leben auf eine bestimmte
Weise zu leben. Aus einigen der Beispiele, die wir in 2. Petrus sehen, werden wir
auch sehen, dass sie dies forderten, indem sie hinterfragten und in Frage stellten,
dass Gott tatsachlich wiederkommen und richten wiirde. Eine der Méglichkeiten, wie
sie dies taten, besteht darin, die Lehre der Apostel und der Propheten des Alten
Testaments in Frage zu stellen.

Wenn Sie sich an lhren Uberblickskurs tGiber das Alte Testament erinnern, war eine
der vorherrschenden Botschaften der Propheten sowohl die Errettung als auch das



Gericht, dass Gott wiederkommen und die Erde richten wiirde. Es scheint, dass diese
Lehrer, unabhangig von ihrer genauen Identitat in 2. Petrusbrief, vor allem die
Tatsache in Frage stellten, dass Gott wiederkommen und die Erde richten wiirde.
Wenn das der Fall ist, kdnnten sie also jeden Lebensstil flihren, den sie wollten.

Und vor allem konnten sie sich allen Vergniigungen hingeben, insbesondere der
sexuellen Unmoral, ohne Angst haben zu missen, dass Gott wiederkommen und
richten wirde. Das scheint also das Hauptproblem zu sein. Das sind diese Lehrer, die
die Tatsache in Frage stellten, dass Gott wirklich wiederkommen und die Menschheit
richten und Bosheit und Siinde richten wiirde.

Und wenn Er es nicht ist, dann sind sie frei, ihr Leben so zu leben, wie sie wollen. Sie
sind frei, sich jeder Art von sexueller Unmoral oder jedem Vergniigen hinzugeben,
das sie wollen, denn Gott wird nicht zurlickkehren und sie verurteilen. Und das
scheint das Problem zu sein, das der Autor anspricht.

Das Problem ist nun, dass die Notizen, denen ich folgen werde, auf dem Overhead

sind. Aber lassen Sie mich flir einen Moment lGber das Genre oder den literarischen
Typ von 2 Petrus sprechen. 2 Petrus scheint wie 2. Timotheus einem letzten Willen
und Testament zu dhneln.

Weitere zusitzliche Leistungspunkte finden Sie hier. Ahnlich wie wir sagten, war
Petrus eigentlich der letzte Wille und das Testament des Paulus an seine Leser, wo
wir ein Testament sagten, das im ersten Jahrhundert und vor dem ersten
Jahrhundert und wahrend dieser Zeit eine Art Ublicher literarischer Typus war. Das
Testament waren im Grunde die letzten Worte eines sterbenden Helden.

Jemand, der bereit war zu sterben, gab seine letzte Anweisung weiter. Und 2. Petrus
ahnelt dem auch. Und besonders die Verse 12 bis 15.

Horen Sie sich diese Verse an. Sagt Petrus: "Darum will ich euch immer wieder an
diese Dinge erinnern, obwohl ihr sie schon kennt und in der Wahrheit, die zu euch
gekommen ist, gefestigt seid." Ich halte es fir richtig, solange ich im Leibe bin, dein
Gedachtnis aufzufrischen, da ich weil}, dass mein Tod oder mein Weggang bald
kommen wird, wie es mir ja unser Herr Jesus Christus klar gemacht hat. Und ich
werde alle Anstrengungen unternehmen, damit ihr euch nach meinem Weggang
jederzeit an diese Dinge erinnern konnt.

Diese Aussage hat alle Merkmale eines Testaments. Das sind die letzten Worte eines
sterbenden Helden, der dem Tod ins Auge blickt.

Er gibt nun seine Abschiedsanweisungen weiter, um seine Leser daran zu erinnern,
was er ihnen gesagt und was er sie gelehrt hat. Und deshalb, vielen Dank. Na bitte.



Alles klar. Petrus schreibt also in gewisser Weise ein Testament, ahnlich wie 2.
Timotheus. Wir werden gleich darauf zurlickkommen.

Aber wie ich schon sagte, die primare Kraft hinter den falschen Lehrern ist, dass sie
versuchen zu lehren oder die Leser davon zu Uiberzeugen, zukinftige Urteile zu
leugnen oder dass es kein zuklnftiges Urteil geben wird, daher kénnen sie leben, wie
sie wollen, jede Art von Unmoral verfolgen, die sie wollen. Der Zweck von 2. Petrus
ist also, dass Petrus dann schreibt, um seine Leser zu ermutigen, ein heiliges Leben in
der Welt zu fihren, indem sie ihr Vertrauen in die Schrift und in die Tatsache
bewahren, dass Gott kommen und sowohl richten als auch retten wird. In gewisser
Weise ist die Botschaft des Petrus also sehr prophetisch.

Damit meine ich, dass er versucht, seine Leser zu motivieren, indem er sie daran
erinnert und eine Botschaft der Erlosung fir die Glaubigen und des Urteils fir
diejenigen vermittelt, die sich weigern. Die andere Sache, die dabei wichtig ist und
die bei Judas wieder auftauchen wird, ist, und wir haben das schon ein paar Mal
gesehen, wenn wir heute Uiber falsche Lehren nachdenken, denken wir
normalerweise in intellektuellen oder theologischen Begriffen, dass jemand, der sich
mit falscher Lehre beschaftigt, jemand ist, der theologisch abweicht, oder jemand,
der von der klaren biblischen Lehre abweicht. Interessant ist allerdings, dass die
biblischen Autoren ebenso an ethischer Abweichung interessiert waren.

Und wir werden in 2. Petrus sehen, dass 2. Petrus nicht nur besorgt ist, dass sie nicht
an die richtigen Dinge glauben, sondern dass sie auch falsch handeln. Oder, wie
manche sagen wirden, er beschaftigt sich nicht nur mit der Orthodoxie, sondern mit
der Orthopraxie. Diese falsche Lehre ist ebenso ein abweichender Lebensstil wie eine
abweichende Art zu lehren.

Das ware also der Zweck unter Ihren Notizen. Die Art und Weise, wie Petrus seinen
Zweck erreicht, ist folgende. Es scheint, dass Petrus im Rest seines Briefes die
Einwande dieser Lehrer aufgreifen wird.

Denken Sie noch einmal daran, dass diese Lehrer die Tatsache in Frage stellen, dass
Gott richten wird und sie daher ihr Leben so leben kdonnen, wie sie wollen. Es scheint,
dass Petrus eine Reihe von Einwanden gegen die Tatsache aufgreifen wird, dass
Christus nicht wiederkommen wird und Gott nicht wiederkommen und richten wird.
Und Petrus wird auf diese Einwande antworten.

Also, Einwand Nummer eins, und wieder werdet ihr feststellen, dass die Kapitel und
Verse nicht mit der Gesamtheit von 2. Petrus tUbereinstimmen, aber ich konzentriere
mich nur auf den Kern jedes Abschnitts. Wir werden uns also einfach durch 2. Petrus
bewegen, indem wir uns einfach den Einwand ansehen, den die falschen Lehrer
erhoben haben, dass Christus gekommen ist, um zu richten, und dann Petrus'



Antwort darauf. Der erste Einwand war also, dass die Apostel in Kapitel 1, Verse 16-
19 Mythen lehrten.

In diesen Versen zitiert Petrus also nicht unbedingt die Lehrer, sondern ich denke, er
fasst zusammen, was den Kern ihrer Einwande ausmacht. Darum sagt er: Denn wir
sind nicht den klug ersonnenen Mythen gefolgt, als wir euch die Macht und das
Kommen unseres Herrn Jesus Christus kundgetan haben, sondern wir sind
Augenzeugen Seiner Majestat gewesen. Nun, dieser Satz, dem wir nicht gefolgt sind,
ist wahrscheinlich eine Zusammenfassung eines der Vorwiirfe der Lehrer.

Das heift, die Apostel wie Petrus und Paulus und andere lehrten einfach nur Mythen.
Das Wichtige daran ist, dass eine der Botschaften der Apostel war, dass Jesus
tatsachlich eines Tages wiederkommen und die Welt richten wiirde. Indem sie also
die apostolische Botschaft diskreditierten, dass Christus wiederkommen wiirde, was
der Noch-nicht-Teil unserer Spannung ist, indem sie die Apostel lehrten, dass
Christus eines Tages wiederkommen wird, um zu richten, indem sie dies in Frage
stellten, forderten die falschen Lehrer ihren Antinomianismus.

Das heil3t, sie sind nicht verantwortlich fiir irgendeine Art von Verhaltenskodex oder
ethischem Verhalten. Die Lehrer stellen also die apostolische Lehre in Frage. Die
Antwort des Petrus ist nein, die Apostel waren Augenzeugen der Herrlichkeit Gottes.

Horen Sie sich das an, das ist interessant. Petrus sagt: "Denn er hat empfangen,
indem er sich auf Christus bezieht, denn Jesus hat Ehre und Herrlichkeit von Gott,
dem Vater, empfangen, als ihm jene Stimme durch die majestatische Herrlichkeit
Ubermittelt wurde, die sprach: Das ist mein geliebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen
habe. Wir selbst horten diese Stimme vom Himmel kommen, als wir mit ihm auf dem
heiligen Berg waren.

Worauf bezieht sich dieses Ereignis? Erinnert sich noch jemand? Jetzt musst ihr zu
den Evangelien zurlickkehren. Wo sind wenigstens einige der Apostel auf einen Berg
gestiegen und haben eine Stimme gehort: Das ist mein geliebter Sohn, hore auf ihn,
an ihm habe ich Wohlgefallen. Die Verklarung, Matthaus, Markus und Lukas
berichten alle von der Verklarung, einer Zeit, als Jesus mit Petrus, Jakobus und
Johannes auf einen Berg stieg und vor ihnen verklart wurde, verandert wurde und in
eine Wolke gehiillt wurde, es war ein ziemlich tGbernatirliches Ereignis und sie
horten die Stimme vom Himmel, Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen habe. die aus dem Buch Jesaja stammt.

Warum, glaubst du, zitiert Petrus das? Wie ist das eine Antwort? Wie soll das
beweisen, dass die Apostel, als sie sagten, dass Jesus wiederkommen und richten
wirde, nicht Falschheit lehrten oder Mythen lehrten? Wie beweist das das? Warum
sollte Petrus auf dieses Ereignis anspielen? Es ist ein Verklarungsereignis in den
Evangelien, tatsachlich ist es mit allen moéglichen Bildern des Alten Testaments



geflllt. Es war im Grunde genommen ein fllichtiger Blick, es war fast eine Vorahnung
oder ein Blick vor der Zeit, dass Jesus in all seiner Herrlichkeit kommen wiirde, in
seinem Reich, um zu richten und zu retten. Der Grund, warum Petrus das zitiert, ist,
nein, wir waren Augenzeugen von Gottes Herrlichkeit bei der Verklarung, das heif3t,
wir sahen einen fliichtigen Blick, wir hatten einen Schnappschuss oder einen
flichtigen Blick darauf, wie es sein wiirde, wenn Christus in all seiner Herrlichkeit
wiederkommen wiirde, um sein Reich aufzurichten, zu richten und zu retten.

Sie hatten also einen fliichtigen Blick auf das, was noch nicht in der Gegenwart war,
als sie sahen, wie Jesus in all seiner Herrlichkeit und Macht als Sohn Gottes
verwandelt wurde, der wiederkommen, richten und fur Erlésung sorgen wiirde.
Petrus sagt also, nein, wir waren Augenzeugen der Tatsache, dass Jesus
wiederkommen und richten wird. Als die Apostel dachten, dass Christus
wiederkommen und richten wiirde, lehrten sie keinen Mythos oder Falschheit,
sondern es basierte auf einem Augenzeugen.

Sie selbst sahen Christus, eine Art Momentaufnahme, einen vorgerichtlichen Blick
auf Christus, der in all seiner Herrlichkeit kam, als er auf diesem Berg in den
Evangelien verklart wurde. Einwand Nummer zwei: Die Propheten haben sich einfach
geirrt. Kapitel 1 und Verse 20 und 21.

Zundchst einmal, sagt Petrus, musst ihr das verstehen, dass keine Prophezeiung der
Schrift eine Frage der eigenen Interpretation ist, denn keine Prophezeiung kam
jemals durch menschlichen Willen oder Entscheidung, sondern Manner und Frauen,
die vom Heiligen Geist bewegt wurden und von Gott sprachen. Nun,
hochstwahrscheinlich ist dies eine Antwort auf oder eine Zusammenfassung des
Einwands des falschen Lehrers, und das heil3t, dass die Propheten einfach falsch
lagen. Wenn man zuriickgeht und die prophetischen Texte des Alten Testaments
liest, ist eines der gemeinsamen Merkmale der Propheten Hesekiel und Jeremia,
Jesaja und so weiter, dass sie sich auch einen Tag vorstellten, an dem Gott eingreifen
und sein Reich aufrichten und sowohl Erlésung als auch Gericht bringen wiirde.

Indem sie nun die Propheten in Frage stellten, stellten die falschen Lehrer ihre
Botschaft des Gerichts in Frage. Nochmals, wenn die Propheten falsch lagen und es
deshalb kein Gericht gibt, und wenn es kein Gericht gibt, dann kannst du leben, wie
du willst. Wir werden nicht fiir unsere unmoralischen Handlungen verantwortlich
sein.

Die Antwort des Petrus, wie wir gerade gelesen haben, ist nein, die Propheten haben
nicht von sich aus gesprochen. Sie hatten nicht unrecht. Sie waren nicht einfach nur
geschickt erfundene Prophezeiungen, sondern sie waren Manner und Frauen, und
sie hatten von Gott nicht Unrecht gehabt.



Theologen beschreiben Propheten oft als das Sprachrohr Gottes, und dies ist einer
der Texte, aus denen sie diese Idee haben. So sehr auch ihr eigener Stil und ihre
Kommunikation involviert waren, Petrus macht deutlich, dass Gottes Geist letztlich
die Propheten dazu bewegte, diese Botschaft des Gerichts und der Erlésung zu
verkiinden. Wenn also die Propheten sagten, dass Gott wiederkommen wiirde, um
zu retten und zu richten, dann kann man ihnen vertrauen, denn Petrus sagt, dass ihre
Botschaft nicht durch ihre eigene Entscheidung und ihren menschlichen Willen
erfolgt, sondern nicht durch ihr eigenes Verschulden, sondern sie verkiinden eine
Botschaft, zu deren Verkiindigung Gottes Geist sie bewegt hat.

Wenn also die Propheten Recht und Recht hatten, dann ist ihre Botschaft, dass es ein
Urteil gibt, richtig, und deshalb spielt es eine Rolle, wie die Leser leben. Damit ist
Einwand Nummer zwei beantwortet.

Einwand Nummer drei: Das Urteil wird einfach nicht stattfinden. Im zweiten Kapitel
ist Petrus' Antwort darauf. Ich werde diesen Abschnitt nicht lesen, aber er scheint im
Grunde nur darauf hinzudeuten, dass die Lehrer einfach argumentierten, dass es
einfach logisch und theoretisch unmaoglich und pragmatisch unmaoglich ist, dass ein
Urteil stattfinden wiirde. Was Petrus im zweiten Kapitel tut, ist, dass Petrus
tatsachlich eine Reihe von Geschichten aus dem Alten Testament anhauft. Wenn du
zurlickgehst und Petrus 2 liest, wirst du nur eine Geschichte nach der anderen aus
dem Alten Testament sehen, fast eine Art alttestamentarischer Uberblick.

Aber was es ist, es ist eine Geschichte darliber, wie Gott in die Geschichte Israels
eingegriffen und gerichtet hat. Und ihr kénnt sehen, was Petrus damit meint. Er sagt,
nein, es ist nicht unwahrscheinlich, dass Gott es richten wird.

Theoretisch ist es nicht unmaoglich. Gott hat das in der Vergangenheit getan. Schauen
Sie sich die Geschichte Israels an.

Gott hat in der Vergangenheit gerichtet. Es ist also durchaus denkbar und es ist
sicher, dass er in Zukunft urteilen wird. Wieder einmal liegen die Irrlehrer falsch,
wenn sie die Plausibilitat des Urteils in Frage stellen.

Petrus sagt, man misse nur einen Blick auf das Alte Testament werfen, um zu sehen,
dass Gott in der Vergangenheit oft eingegriffen hat, um zu richten. Und das wird er
auch in Zukunft tun. Einwand Nummer vier im dritten Kapitel, Verse eins bis zehn, ist,
dass die falschen Lehrer auch zu sagen scheinen, dass die Tatsache, dass Gott
verzogert hat, die Tatsache, dass Gott nicht eingegriffen hat, um zu urteilen, darauf
hindeutet, dass es kein Gericht geben wird.

Mit anderen Worten, die Tatsache, dass Christus trotz dessen, was der Apostel
gesagt hat, und trotz dessen, was der Prophet gesagt hat, seit einiger Zeit nicht
wiedergekommen ist, zeigt, dass es kein Gericht geben wird. Warum sonst die



Verzogerung? Auch hier findet sich die Antwort des Petrus im dritten Kapitel, in den
Versen eins bis zehn. Er sagt, ich fange mit den Versen acht bis zehn an.

Petrus sagt, aber ignoriere nicht diese eine Tatsache, Geliebter, dass bei dem Herrn
ein Tag wie tausend Jahre ist, und tausend Jahre sind wie ein Tag. Der Herr zogert
nicht mit Seiner VerheiBung, wie einige von euch tUber Langsamkeit denken, sondern
er ist geduldig mit euch und will nicht, dass jemand zugrunde geht, sondern dass alle
zur Bulle kommen. Aber der Tag des Herrn wird kommen wie ein Dieb, der wie ein
Dieb kommen wird, um eine Metapher zu verwenden, die Jesus selbst gebraucht hat,
und die Himmel werden mit lautem Larm vergehen, und die Elemente werden mit
Feuer aufgelost werden, und die Erde und alles, was auf ihr geschieht, wird offenbart
oder enthillt werden.

Im Grunde genommen lautet die Antwort des Petrus, dass, obwohl ich mir nicht ganz
sicher bin, was ich davon halten soll, dass die Sprache eines Tages wie tausend Jahre,
tausend Jahre wie ein Tag ist, dass die Langsamkeit flr Gott flr uns nicht wie die
Langsamkeit flr uns ist. Aber dann fligt er auch hinzu, dass Er der Menschheit auch
eine Chance gibt, BuRe zu tun. Was auch immer wir genau davon halten, Petrus sagt
zumindest, dass die Tatsache, dass es eine Verzogerung gibt, einen Grund hat.

Es stellt die Tatsache nicht in Frage, dass Gott tatsachlich wiederkommen und richten
wird. Was uns wie eine Verzogerung erscheinen mag, muss nicht unbedingt eine
Verzogerung sein. Und er sagt, und Ubrigens, Gott mag aufschieben, damit andere
haben, damit viele eine Chance haben, vor dem kommenden Gericht BulRe zu tun.

Das ist also im Grunde Petrus im Buch 2. Petrus in einer Nussschale. Auch hier
scheint es mir, dass die Strategie des Petrus dann darin besteht, diese Lehrer zu
bekampfen, die versuchen, die Tatsache in Frage zu stellen, dass es ein zukiinftiges
Urteil geben wird, und daher kdnnen die Leser tun, was sie wollen. Was Petrus tut,
ist, dass er eine Reihe von Einwanden oder moglichen Einwanden der falschen Lehrer
aufgreift und auf sie antwortet und darauf antwortet.

Die Schlussfolgerung ist also, wenn es eine geben wird, dann spielt es eine Rolle, wie
die Leser leben. Er bittet sie und motiviert sie, ein heiliges Leben zu fihren, im
Hinblick auf die Tatsache, dass es tatsachlich ein kommendes Gericht gibt, und sich
nicht von diesen falschen Lehrern tauschen zu lassen, die dieses Urteil in Frage
stellen und suggerieren, dass sie ein antinomisches Leben fiihren kénnen. Haben Sie
Fragen zu 2 Peter? Es gibt noch eine andere Sache, die ich dazu sagen méchte, und
das ist: Petrus ist eines der Blicher, das vielleicht mehr als jedes andere Buch im
Neuen Testament umstritten ist, ob Petrus es geschrieben hat oder nicht.

Auch wenn viele zustimmen wiirden, dass Petrus den 1. Petrus geschrieben hat,
wirden einige von ihnen aus einer Reihe von Griinden nicht zustimmen, dass er den
2. Petrus geschrieben hat. Wenn ihr 1. und 2. Petrus miteinander vergleicht,



manchmal sogar in englischer Ubersetzung, aber vor allem, wenn ihr alle in der Lage
waret, den griechischen Text von 1. und 2. Petrus zu lesen, wenn ich euch ein
griechisches Neues Testament gabe und ihr ziemlich flieBend in eurer Fahigkeit
waret, es zu lesen, wirdet ihr es mit dem 1. Petrus viel leichter haben als mit dem 2.
Petrus. Ich garantiere es. Einige haben also behauptet, dass der Schreibstil, die Art
des Griechischen und das Vokabular bei 2. Petrus einfach so anders ist als bei 1.
Petrus, dass Petrus es nicht geschrieben haben kann.

Ein anderer Grund ist, dass wir gerade gesagt haben, dass 2. Petrus in der Form
einem Testament sehr dhnlich ist. Wir sagten, dass es dort etwa seit dem 2.
Jahrhundert oder ein paar Jahrhunderten vor dem 1. Jahrhundert und bis ins 1.
Jahrhundert und dariiber hinaus eine gemeinsame Form gab, die als
testamentarische Literatur bekannt ist, ein Testament, d.h. eine Aufzeichnung der
letzten Worte eines sterbenden Helden, die sowohl ethische als auch manchmal
prophetische oder eschatologische Unterweisungen umfasst, die man im 2.
Petrusbrief findet. Interessanterweise neigen die meisten dieser Testamente dazu,
pseudonym zu sein, das heiRt, wir werden gleich sprechen, zum Beispiel haben wir
eine Reihe von Blichern mit den Titeln "Das Testament Abrahams", "Das Testament
Isaaks", "Das Testament Jakobs", "Das Testament der zwolf Patriarchen", "Ein
Testament des Mose", ein Testament des Elija, aber die Sache ist die, dass sie
offensichtlich nicht von diesen Personen geschrieben wurden.

Mit anderen Worten, das Testament Abrahams wurde nicht wirklich von Abraham
geschrieben, es wurde von jemandem geschrieben, der nach Abrahams Leben in
Abrahams Namen schrieb. Und die Annahme ist, dass die Leser das verstanden
hatten, sie waren nicht ausgetrickst oder getdauscht worden, indem sie dachten, dass
Abraham dies wirklich schrieb, aber sie hatten gewusst, dass dies nur ein
erkennbares Genre oder eine literarische Form ist, und sie hatten gewusst, dass
Abraham oder wer auch immer dies nicht geschrieben hat. Einige haben
argumentiert, weil 2. Petrus eine Form eines Testaments wie andere Testamente ist,
ist es wahrscheinlich auch pseudonym.

Das heil3t, jemand schreibt nach dem Tod des Petrus nun im Namen des Petrus, wie
es jemand im Namen Abrahams oder Moses oder Isaaks Namen tat, eine bekannte
Figur aus der Vergangenheit, jetzt schreibt jemand im Namen des Petrus, um die
heutigen Leser zu unterweisen. Auch hier wird davon ausgegangen, dass die Leser
nicht getauscht worden waren, indem sie dachten, dass Petrus dies tatsachlich
geschrieben hat, dass der Autor nicht versucht hat, sie auszutricksen, sondern dass er
nur einer Ublichen literarischen Konvention folgte, im Namen eines anderen zu
schreiben. Aus diesem Grund denken einige, dass 2. Petrus ein Pseudonym ist.

Ein weiterer Grund ist das, was einige Gelehrte als friihen Katholizismus bezeichnen,
das heillt, es gibt das Gefiihl, dass wir die Literatur im ersten und zweiten
Jahrhundert bestimmen und irgendwie herauskitzeln kénnen, eine Bewegung



10

innerhalb des Christentums, die Gelehrte als friihen Katholizismus bezeichnen. Im
Grunde genommen ist es ein Etikett fiir den Glauben und das Denken und den
Zustand der Kirche im spaten ersten und zweiten Jahrhundert, als sie begann, sich im
Leben zu etablieren und sich auf lange Sicht vorzubereiten. Das heil3t, sie erkannten,
dass Christus nicht sofort zurlickkommen wiirde, und so begannen sie, sich
einzuleben und sind bereit, ihr Leben in der Welt zu leben.

Sie werden institutionalisierter usw. usw. Aber normalerweise wird angenommen,
dass der friihe Katholizismus, und mit Katholizismus meine ich diesen Begriff nicht in
Bezug auf die katholische Kirche, die romisch-katholische Kirche, wie wir dariiber
denken, verwendet wird. Katholizismus war ein Begriff, der sich einfach auf die
universale Kirche bezog, die Kirche im Allgemeinen und im weiteren Sinne.

Daher findet man oft, dass wir gesagt haben, dass die Sammlung von Blichern, die
wir uns jetzt ansehen, oft als allgemeine Briefe bezeichnet wird. Ein anderer Name
fur sie sind die katholischen Briefe, weil sie sich an die Kirche im weiteren Sinne
richten, an die katholische, an die Weltkirche. Das ist es, was ich mit dem friihen
Katholizismus meine, das heit, die Kirche, wie sie sich jetzt ausgebreitet hat und nun
beginnt, sich einzunisten und zu etablieren.

Es ist oft gedacht worden, dass es drei Merkmale des friihen Katholizismus gibt,
namlich dass die Kirche gegen Ende des ersten Jahrhunderts und bis ins zweite
Jahrhundert n. Chr. hinein das Verblassen des Glaubens an die baldige Wiederkunft
Christi ist. Ich sollte nicht sagen, dass es ein Verblassen der baldigen Riickkehr ist, es
ist ein Verblassen des Glaubens. Die Annahme ist also sehr friih, vielleicht basierend
auf der Lehre Jesu und der Lehre der Apostel, wie wir sie in 1. Thessalonicher lesen,
dass die Gemeinde eine lebhafte Erwartung hatte, dass Christus bald wiederkommen
wirde, sofort.

Aber jetzt, da es offensichtlich wird, wenn er zogert, da es offensichtlich wird, dass
Christus nicht sofort wiederkommt, beginnt die Kirche, ihre Erwartung einer baldigen
Wiederkunft Christi, irgendwie in den Hintergrund zu treten. Und wieder fangen sie
an, sich niederzulassen, um das Leben in der Welt zu leben. Ein weiteres Merkmal
des friihen Katholizismus, das damit einhergeht, ist die Institutionalisierung der
Kirche, das heildt, wenn die Kirche beginnt, sich in der Welt niederzulassen und sich
auf lange Sicht zu etablieren und zu erkennen, dass Christus nicht sofort
zuriickkommt, dann besteht die Notwendigkeit, dass die Kirche institutionalisierter
und strukturierter wird, mit Diakonen und Bischdfen und einer Hierarchie. etc.

Ein dritter ist die Kristallisation des Glaubens. Es ist notwendiger, eine ziemlich
festgelegte Art von Uberzeugungen zu haben, an denen die Kirche jetzt festhalt und
die sie sich anschlief8t. Und so wird angenommen, dass alle drei in 2. Petrus zu finden
sind.



11

Daher ist die Argumentation, wenn alle drei Ideen, wo immer man diese Ideen sieht,
auf eine Kirche hinweisen, die schon eine Weile existiert, spat im 1. Jahrhundert, bis
ins 2. Jahrhundert, und wenn diese alle im 2. Petrus zu finden sind, dann muss es sich
um ein spateres Dokument handeln, das Petrus selbst nicht haben konnte oder nicht
geschrieben hat. Nochmals, ich mdchte nicht darauf eingehen, aber erstens wiirde
ich wirklich in Frage stellen, ob die Kirche das wirklich wesentlich gedndert hat. In der
Tat, ich denke, dass Nummer eins, ich bezweifle, dass das erste unbedingt der Fall ist.

Es scheint mir, dass man im Alten und im Neuen Testament sowohl die Verzégerung
als auch die Unmittelbarkeit der Wiederkunft Gottes in der Balance halt. Wir haben
bereits gesehen, dass Paulus in 2. Thessalonicher zu denken schien, dass es einen
Aufschub geben kdnnte, dass Christus nicht sofort wiederkommen kdnnte. Denkt
daran, dass er die Thessalonicher davor warnte, zu denken, dass sie bereits am Tag
des Herrn sind.

Fir mich sieht es also nicht so aus, als ob in einigen dieser Dokumente, von denen
man annimmt, dass sie viel, viel spater entstanden sind, die baldige Wiederkunft
Christi notwendigerweise aus dem Blickfeld verschwunden ware. Und diese beiden
scheinen mir mehr eine Frage des Ausmales als ihrer Anwesenheit zu sein, denn ich
denke, dass man sowohl die Institutionalisierung der Kirche als auch die
Kristallisation des Glaubens in einigen der frihen Dokumente des Neuen Testaments
finden kann. Ich bezweifle also wirklich, dass das Vorhandensein von drei dieser
Dokumente gut genug ist, um zu sagen, dass dieses Dokument viel spater sein muss.

Zusammenfassend scheint es mir, dass es wirklich einen gibt, obwohl 2. Petrus ein
schwieriges Buch ist, um zu zeigen, dass Petrus es definitiv geschrieben hat, glaube
ich nicht, dass es wirklich einen guten Grund gibt, es in Frage zu stellen. Warum
konnte zum Beispiel Petrus nicht sein eigenes Testament schreiben? Es mag andere
Griinde geben, warum 2. Petrus so anders aussieht als 1. Petrus, aber es gibt wirklich
nicht genug Beweise, um mit Sicherheit zu 100% sicher zu sein, dass Petrus es
geschrieben hat, aber es gibt wirklich keine guten Beweise, um zu leugnen, dass er es
auch geschrieben hat. Das Zeugnis der frihen Gemeinde war, dass Petrus es
tatsachlich geschrieben hatte.

Ich gehe also davon aus, dass Petrus, der Apostel Jesu, dieselbe Person, die 1. Petrus
geschrieben hat, auch dieses Buch geschrieben hat. Ja, Sie haben Recht, das ist ein
anderes Thema. Es sind sogar weniger, als wir haben.

Im Grunde haben wir nur 1 und 2 Petrus. Wir haben wirklich nicht genug, um zu
sagen, nun, Peter hatte das nicht schreiben kénnen. Denken Sie daran, dass wir bei
den Briefen des Paulus gesagt haben, dass selbst Statistiken schwierig sind.

Auch wenn wir eine Reihe von Briefen von Paulus haben, gibt es immer noch nicht
genug, um definitiv zu schlief3en, dass Paulus immer so geschrieben hat oder Paulus



12

nicht so hatte schreiben kdnnen. Also wahrscheinlich noch weniger sicher tGber
Petrus, da wir im Grunde nur 1 und 2 Petrus haben, um weiterzumachen, soweit es
darum geht, wie Petrus geschrieben hat oder hatte schreiben kdnnen. Gut, als eine
Art Ubergang zum nichsten Buch, das wir jetzt iberspringen werden zum vorletzten
Buch, dem vorletzten Buch des Neuen Testaments, und das ist Judas.

Aber als eine Art Ubergang bemerkt man interessanterweise, wenn man 2. Petrus
und Judas vergleicht, bald eine Reihe von Ahnlichkeiten. Die Ahnlichkeiten sind oft im
gleichen Malie Gibereinstimmend wie bei Matthaus, Markus und Lukas. Es gibt eine
Ahnlichkeit der Ideen.

Es gibt eine Ahnlichkeit, sogar bis hin zum Vokabular und den Formulierungen
zwischen bestimmten Abschnitten von 2. Petrus und Judas. Die Ahnlichkeiten sind
groR genug, dass wir die Frage aufwerfen mussen, was kénnte die Beziehung
zwischen 2. Petrus und Judas sein? Es ist zweifelhaft, ob sie nur zufallig sind.
Hochstwahrscheinlich gibt es eine Art Beziehung.

Entweder liehen sich 2 Petrus und Judas eine dhnliche Uberlieferung oder dhnliche
Geschichten, die sie beide zur Verfligung hatten, oder eines der Dokumente lieh sich
und kannte das andere. Nochmals, ich méchte nicht zu sehr ins Detail gehen, aber es
scheint, dass man sich jetzt immer mehr dartber einig ist, dass Judas wahrscheinlich
zuerst geschrieben wurde und 2. Petrus dann den gréRten Teil von Judas
verwendete. Tatsachlich findet man viel von Judas in 2. Petrus, aber 2. Petrus hat
eine Menge Material, das nicht in Judas enthalten ist.

Hochstwahrscheinlich hatte 2. Petrus oder der Autor von 2. Petrus Zugang zu Judas
und nutzte Judas, oder zumindest hatte er Zugang zu genau der gleichen Sammlung
von Geschichten wie Judas, und dann benutzte er diese Geschichten und fligte dann
auch sein eigenes Material hinzu. Ich wiirde vermuten, dass Judas wahrscheinlich
zuerst geschrieben wurde und dann 2. Petrus Judas verwendete, aber auch anderes
Material. Auch hier ist es moglich, dass es umgekehrt sein konnte, dass Judas
Anleihen bei 2. Petrus gemacht haben kdnnte, und das wiirde die Ahnlichkeiten
erklaren.

Die Schwierigkeit besteht darin, dass man bei dieser Lektire vielleicht ein bisschen
mehr Schwierigkeiten hat zu erklaren, warum Judas geschrieben wird, wenn es dem
2. Petrus so ahnlich ist, aber dann aber viel Petrus wegldsst. Warum sollte Judas
einfach einen Teil von Petrus aufheben und dem Rest von ihm nicht folgen?
Umgekehrt macht es ein bisschen mehr Sinn, zu sagen, dass Peter alles von Jude
verwendet hat, aber dann erweitern und etwas von seinem eigenen Material
hinzufligen wollte. Aber auch hier kann man sehen, dass die Reihenfolge, in der die
Blcher im Neuen Testament vorkommen, nicht unbedingt ein Hinweis auf die
Reihenfolge ist, in der sie geschrieben wurden.



13

Aber nochmals, die gangige Ansicht scheint zu sein, dass Judas zuerst geschrieben
wurde und dann 2. Petrus, aber es kénnte sicherlich auch umgekehrt sein. Die
nachste offensichtliche Frage ist nun, warum das Buch Judas? Zunachst einmal, nur
um eine Frage aufzuwerfen, sie steht nicht unbedingt in lhren Notizen, sondern nur
um ein wenig darliber nachzudenken, warum sollte ein Buch wie Judas in das Neue
Testament aufgenommen werden? Zumal vieles davon bereits, wie gesagt, schon im
2. Petrus steckt. Man kann praktisch alles bei Judas schon im 2. Petrus finden.

Warum sollte ein Buch wie Judas, wie wir gleich sehen werden, Judas eines der
seltsamsten Biicher sein, die Sie je gelesen haben, zumindest habe ich es je im Neuen
Testament gelesen. Friher dachte ich, dass die Offenbarung seltsam ist, und in
mancher Hinsicht ist sie es immer noch, aber Jude hat etwas sehr seltsames Material
in sich. In der Tat, horen Sie, wir werden mehr dariber sprechen, aber so schreibt
Jude.

Er sagt: "Nun, ich mdchte euch daran erinnern, obwohl ihr vollkommen unterrichtet
seid, dass der Herr, der ein fiir allemal ein Volk aus dem Land Agypten gerettet hat,
spater diejenigen vernichtet hat, die nicht glaubig waren. Und die Engel, die nicht
ihre eigene Stellung behielten, sondern ihre rechte Wohnung verlieBen, hat er in
ewiger und tiefster Finsternis bewahrt zum Gericht des groflen Tages. Ebenso dienen
Sodom und Gomorra und die umliegenden Stadte als Vorbild, so wie sie sich
sexueller Unmoral hingeben und unnatirlichen Begierden nachgehen.

Doch auf die gleiche Weise verunreinigten diese Traumer auch das Fleisch, verwarfen
die Autoritat und verleumdeten die Glorreichen. Als aber der Erzengel Michael mit
dem Teufel stritt und um den Leib des Moses stritt, wagte er es nicht, eine Anklage
gegen ihn zu erheben. Worum in aller Welt geht es da? Und dieser ganze Abschnitt
von Judas hat ein paar ziemlich seltsame Geschichten wie diese.

Warum glauben Sie, dass ein Buch wie dieses aufgrund seiner Kiirze, aufgrund der
Tatsache, dass das meiste ohnehin schon im 2. Petrus steht, in den Kanon des Neuen
Testaments aufgenommen wurde? Und ein Teil der Frage ist, wer ist Jude? Ich habe
es gehort, jemand hat es gesagt. Allison wirde es tun. Der Bruder Jesu.

Judas ist einer der Briider Jesu. Das ist wahrscheinlich einer der Griinde, warum
Judas es in den Kanon des Neuen Testaments schaffte, da er Jakobus, der Bruder
Jesu, sehr ahnlich war. Da Judas ein Verwandter Jesu ist, einer von Jesu Briidern, ist
es wahrscheinlich, dass sein Buch in Betracht gezogen wird, in das Neue Testament
aufgenommen zu werden.

Sehr gut. Nun, die Absicht von Judas damals, Judas dann nattrlich, denn es hat viel
von dem gleichen Material wie der 2. Petrus, aber du verstehst die Beziehung,
natirlich scheint Judas auch eine Art antinomianistische Lehre zu bekampfen, wie es
bei 2. Petrus der Fall war, die wiederum lehrt, dass man allen Arten von sexueller



14

Unmoral nachgehen und sich jeder Art von Wiinschen und Vergniigungen hingeben
kann, die man will, ohne Verantwortung oder unter keiner Autoritat Uberhaupt. Das
scheint der Kern der falschen Lehrer hinter Judas zu sein.

Und doch stellt sich wieder die Frage, wo genau Judas geschrieben wurde, an wen
Judas geschrieben wurde, was genau die Leser waren, wo sie waren und was die
Natur dieser Lehre war. Einige haben einen gnostischen Unterricht vorgeschlagen.
Keine Ahnung.

Es hatte eher ein jldischer Typ sein knnen, obwohl es schwer zu verstehen ware,
warum sie die Art von Lebensstil fordern wiirden, von der Sie gelesen haben. In dem
Vers, den ich gerade gelesen habe, sagte er: "Doch auf die gleiche Weise
beschmutzen diese Traumer, das ist Judas Bezeichnung fir die Lehrer, auch diese
Traumer das Fleisch, lehnen Autoritdt ab und verleumden die Glorreichen. Also, ich
bin mir nicht ganz sicher, wer genau die Lehrer waren oder wo sie sich befunden
hatten, aber nach dem Besten, was wir beim Lesen von Judas sagen kénnen,
wiederum wie die Lehrer im 2. Petrus, stellten sie in Frage, sie stellten die
Notwendigkeit eines verantwortungsvollen Lebens in Frage und forderten
stattdessen einen Antinomianismus, der ohne Autoritat lebt. Sich all der Lust und
dem Vergniigen hinzugeben, die man will, und sich keine Sorgen tiber Urteile oder
dahnliches machen zu missen.

Das scheint das zu sein, was Judas anspricht, so sehr, sehr dhnlich wie der 2. Petrus.
Obwohl es bei Jude nicht so klar ist, dass sie ein kommendes Urteil leugnen oder so
etwas. Auch im 2. Judas mag Judas angesprochen haben, wenn man anfangt, viele
Dokumente zu lesen, sogar auRerhalb des Neuen Testaments im friihen Christentum,
war eines der Probleme, mit denen die friihe Gemeinde konfrontiert war, Art von
Wanderpredigern und Gruppen von Einzelpersonen, die von Stadt zu Stadt gingen
und verschiedene Lehren verbreiteten und tatsachlich Dinge lehrten, wie man sie bei
Judas finden konnte.

Es besteht also der Verdacht, dass Jude, wen auch immer er anspricht, dass seine
Leser diesen Wanderpredigern ausgesetzt sein konnten, die von Ort zu Ort ziehen
und herumreisen, um diese Idee dieser antinomischen Idee zu lehren, fiir die man
nicht verantwortlich ist, ich meine, wir miissen uns keine Sorgen um das Urteil
machen und man kann leben, wie man will, und all den Vergnligungen nachgehen,
die man wahlt. Und so wird Judas, wie damals der 2. Petrus, darauf reagieren, um
seine Leser davon zu liberzeugen, dem nicht nachzugeben. So scheint zum Beispiel in
Vers 3 die Absicht von Judas in Vers 3 zusammengefasst zu werden: Geliebter,
wahrend er sich eifrig darauf vorbereitet, euch tber die Errettung zu schreiben, die
wir teilen, was darauf hindeutet, dass Judas sich anscheinend hinsetzen und einen
Brief schreiben wollte, aber jetzt diese Information erhalten hat, die beunruhigend
ist, und jetzt wird er den Kurs wechseln und etwas anderes schreiben.



15

So heil’t es: Geliebte, wahrend ich mich eifrig darauf vorbereite, dir Gber das Heil,
das wir teilen, zu schreiben, halte ich es flir notwendig, dir zu schreiben und an dich
zu appellieren, fir den Glauben zu kampfen, der ein fiir allemal den Heiligen
anvertraut wurde. Das scheint Judes Absicht zusammenzufassen. Er mochte, dass er
fir den Glauben kampft, aber er wird klarstellen, wie wir in dem Brief sehen werden,
dass der Glaube, von dem er spricht, nicht nur eine Zustimmung zu einem
Glaubenssatz ist, sondern er hat auch alles mit ihrer Ethik und der Art und Weise, wie
sie leben, zu tun.

Judas schreibt dann, um dieses Problem der falschen Lehre anzusprechen. Vielleicht
warnen diese Wanderlehrer, die diesen Antinomianismus lehren, sie davor, dem
nachzugeben, sondern stattdessen fiur den Glauben zu kampfen, sowohl theologisch,
moralisch als auch ethisch, um fiir den Glauben zu kampfen, der ihnen Gberliefert
wurde. Nun, die Art und Weise, wie Judas das macht, und so verstehst du, glaube ich,
den Brief.

Im Grunde genommen ist die Art und Weise, wie Judas dies tun wird, die Art und
Weise, wie er sie dazu bringen wird, diesem antinomischen Einfluss zu widerstehen
und fir den Glauben zu kampfen, dass er, wie 2. Petrus in Kapitel 2, eine Reihe von
Geschichten erzahlen wird. Und was diese Geschichten alle gemeinsam haben, sind
zwei Dinge. Erstens, sie stammen aus dem Alten Testament.

So ist fast das ganze Buch Judas nur eine Liste von Geschichten aus dem Alten
Testament. Zweitens haben sie alle damit zu tun, dass Gott das Bose und das Bose
verurteilt, insbesondere die Unmoral. Beachte zum Beispiel den ersten, den wir uns
angesehen haben, beginnend bei Vers 5. Vers 5, und Judas hat nur ein Kapitel, also
gibt es kein Kapitel 1, Kapitel 2, es sind alles Verse.

Vers 5 beginnt also: "Nun, ich méchte euch daran erinnern, obwohl ihr vollstandig
informiert seid, dass der Herr, der ein fiir allemal ein Volk aus Agypten gerettet hat,
danach diejenigen vernichtet hat, die nicht glaubig waren. Obwohl er also sein Volk
wegen ihrer Rebellion und ihres Ungehorsams aus Agypten rettete, vernichtete er
sie, als sie in der Wiiste umherirrten, und er totete sie im Grunde genommen und
zog eine neue Generation auf, die nun in das verheillene Land eintreten wirde. Judas
sagt also, auch wenn Gott sein eigenes Volk, das er wegen des Aufstandes aus
Agypten befreit hat, nicht verschont hat, dann geht er weiter und sagt: Und die
Engel, die ihre eigene Stellung nicht hielten, sondern ihre eigene Wohnung verliel3en,
hat er in ewigen Ketten und Gericht gehalten.

Auch Sodom und Gomorra und die umliegenden Stadte, die sich in gleicher Weise
wie sie in sexueller Unzucht ergingen und unnatirlichen Begierden nachgingen,
dienen als Vorbild, indem sie eine Strafe des ewigen Feuers erdulden. Dass er
wirklich den Kern der Beispiele des Jakobus zusammenfasst, dass er Beispiele von
denen gibt, die im Alten Testament rebelliert haben, besonders auf dem Gebiet der



16

Unmoral, und dann hat Gott sie gerichtet. Die Implikation ist also, dass die Leser sich
besser bewusst sein sollten, wenn sie diesen antinomischen Irrlehrern nachgeben.

Denn wenn Gott in der Vergangenheit gerichtet hat, dann kann er das sicherlich und
wird es sicherlich wieder tun, fir die gleichen Verhaltensweisen, fiir die Menschen
im Alten Testament gerichtet wurden. Das ist seine ganze Argumentation. Wie auch
immer, Sie werden in den Notizen bemerken, dass ich IThnen ein paar interessante
Beispiele gegeben habe, nur ein paar dieser Beispiele, die irgendwie faszinierend
sind.

Was ist mit den Engeln in Vers 6, die ihre Autoritatspositionen nicht behielten? Wir
haben uns dieses Beispiel bereits im 1. Petrusbrief angesehen. Ich schlug vor, dass
wir uns an die Passage aus 1. Petrus 3 erinnern sollten, mit der wir einige Zeit
verbracht haben. Diese Vorstellung, dass Christus zu den Geistern im Gefangnis geht,
die in den Tagen Noahs rebelliert hatten, und jetzt sind wir im Gefangnis und warten
auf das Gericht. Das kommt wahrscheinlich von dieser Tradition in der jldischen
Literatur, die 1. Mose Kapitel 6 interpretierte, dass die S6hne Gottes, die
herabstiegen und Beziehungen zu den Tochtern der Menschen hatten, die S6hne
Gottes als Engelswesen deuteten, die jetzt, nach der jldischen Literatur, jetzt im
Gefangnis sitzen, in Ketten, auf den Tag des Gerichts warten.

Und jetzt glaube ich, dass 2. Petrus die gleiche Geschichte wiederholt. 2. Petrus, Vers
6 wiederholt die gleiche Geschichte in leicht veranderten Formulierungen, wie wir sie
in 1. Petrus, Kapitel 3 gefunden haben. 2. Petrus, Vers 6 spielt dann auf 1. Mose
Kapitel 6 an, wie es in der jidischen Literatur interpretiert wird, die es als
Engelswesen liest, die Ubertreten, die ihre Positionen verlassen und Gottes Grenzen
Uberschritten haben und deshalb im Gericht eingesperrt sind, in Ketten, in Erwartung
des letzten Tages des Gerichts. Und Petrus spielt wieder darauf an.

Und offensichtlich ist es ein sehr gutes Beispiel dafiir, was er beweisen will, dass ihre
unmoralischen Handlungen oder ihre Handlungen, die Autoritat vereitelt haben,
tatsachlich schlimme Konsequenzen haben, namlich Urteil. Aber was ist mit diesem
in Vers 9, den wir gerade gelesen haben? Als aber der Erzengel Michael mit dem
Teufel stritt und um den Leib des Mose stritt, wagte er es nicht, ihn zu verurteilen
oder zu verleumden. Er aber sagte, der Herr weise euch zurecht.

Meine Frage ist nun, worauf um alles in der Welt bezieht sich das? Zunachst einmal,
wo liest du Giber den Tod von Moses im Alten Testament? Weil} jemand, wo das ist?
Oder nur grob? Ja, Deuteronomium, gegen Ende des Deuteronomiums. Tatsachlich
liest man nicht viel Gber den tatsachlichen Tod oder liest nichts tiber das Begrabnis
von Mose oder irgendetwas in der Art. Aber ich mochte Sie herausfordern, das
Deuteronomium zu lesen, das ganze Alte Testament zu lesen und diese Geschichte
irgendwo darin zu finden.



17

Es ist nicht da. Es gibt nirgendwo eine Erwahnung, besonders im Deuteronomium, es
gibt nirgendwo eine Erwahnung des Erzengels Michael. Man liest im Alten Testament
dber ihn.

Man liest tGber ihn in der Offenbarung und in einigen anderen judischen Biichern.
Aber ihr werdet nirgendwo im Deuteronomium des Alten Testaments diese
Geschichte finden, in der der Erzengel Michael mit Satan liber den Leichnam des
Mose nach dessen Tod streitet. Das wirst du nirgends finden.

Die Frage ist also, was um alles in der Welt macht Judas? Hat er sich das ausgedacht?
Oder fehlt uns ein Teil des Alten Testaments? Oder woher bekommt er das?
Tatsachlich gibt es ein jlidisches Werk, das nicht im Alten oder Neuen Testament
steht. Wir haben bereits auf Testamente und Testamentsliteratur wie das Testament
Abrahams und das Testament Isaaks hingewiesen. Wir sagten, dass 2. Petrus und 2.
Timotheus einem Testament glichen.

Wir haben ein Werk, das das Testament des Mose heil3t. Laut einiger anderer
Literatur, die um diese Zeit geschrieben wurde, hatte das Testament des Mose einst
ein Ende, das heute anscheinend verloren gegangen ist, ein Ende, das die Geschichte
des Erzengels Michael enthalt, der mit Satan Gber den Leichnam des Moses streitet.
Es hatte genau diese Geschichte.

Es ist also sehr wahrscheinlich, dass Judas sich nicht nur auf das Alte Testament
verlasst, sondern auch auf einige der Geschichten und auf die Art und Weise, wie
andere jidische Literatur das Alte Testament interpretiert hat. Gehen Sie noch
einmal zum Deuteronomium. Das oder das ganze Alte Testament wirst du nie finden.

Du wirst nirgendwo die Geschichte von dem Erzengel Michael finden, der mit Satan
Uber den Leichnam von Moses streitet. Aber anscheinend war es in einem Werk, das
wiederum das Testament des Moses heildt, dass man tatsachlich eine englische
Ubersetzung davon lesen kann. Aber Sie werden diese Geschichte nicht finden, weil
sie anscheinend verloren gegangen ist.

Aber andere Literatur, die zu dieser Zeit geschrieben wurde, sagt uns, dass das
Testament des Mose anscheinend einmal dieses Ende hatte, das diese Geschichte
Uber den Teufel und den Erzengel Michael enthielt, die sich dartber stritten und
stritten, was mit dem Leichnam des Moses geschehen sollte. Und wenn keine
anderen Beweise auftauchen, ist es hochstwahrscheinlich, dass Jude sie dort
bekommen hat. Aber noch einmal, noch wichtiger ist, wie gesagt, den Zweck und die
Funktion all dieser Geschichten einfach zu verstehen... Auch wenn einige von ihnen
flr uns ein wenig seltsam und schwer zu verstehen sind, besteht die allgemeine
Funktion all dieser Geschichten in Judas darin, zu zeigen, dass Gott es wieder tun
wird, so wie er in der Vergangenheit das Bose und die Bosheit beurteilt hat.



18

Deshalb miissen die Leser alles in ihrer Macht Stehende tun, um dieser
antinomischen Lehre nicht nachzugeben. Aber stattdessen, wie Judas in Vers 24
endet, ist Judas letzter Ruf nun an Ihn, der dich vor dem Fallen bewahren kann. Das
heilt, sie fallen von dem Glauben ab, fiir den sie kimpfen sollen, was ihren
Gehorsam, ihre Ethik und ihre Heiligkeit einschlief3t.

Nun zu lhm, der euch vor dem Fall bewahren und euch ohne Makel vor Seiner
Herrlichkeit mit Freude stehen lasst. Das ist also sein Ziel fiir die Leser. Sie geben
diesen antinomischen Lehrern nicht nach, sondern sie nehmen sich diese Beispiele
aus dem Alten Testament zu Herzen, in denen Gott das Bose und das Bose richtet,
und streben stattdessen nach Heiligkeit.

Und darum werden sie, anstatt vor Gott zu Gericht zu stehen, dereinst ohne Makel
vor Seiner Gegenwart und in Seiner Herrlichkeit stehen. Alles klar. Haben Sie Fragen
zu Jude? Ich habe ein sehr kurzes Buch.

Hat jemals jemand eine Predigt tiber Judas gehort? Ich glaube nicht, dass ich das
jemals getan habe. Man kann irgendwie sehen, warum, wenn man das Buch liest. Bei
manchen Dingen bin ich mir nicht sicher, was ich damit anfangen soll.

Aber insgesamt denke ich, dass die Botschaft ziemlich klar ist. Ja, Frage? Warum also
die beiden? Warum haben Petrus und Judas? Ja, nun, ich denke, der Hauptgrund fiir
die Einbeziehung von Judas lag hauptsachlich in der Glaubwiirdigkeit dessen, wer
Judas als Bruder Jesu war. Aber noch einmal, ich denke, eines der Dinge, die es
innerhalb des breiteren Kanons tut, ist, die Botschaft zu verstarken, dass die Kirche
Antinomismus und Ablehnung von Autoritat und Ungehorsam nicht tolerieren
wiirde, sondern dass sie das ernst nehme.

Und dass Gottes Volk dazu berufen ist, nach Heiligkeit zu streben und ein Leben in
Heiligkeit zu flihren, damit wir am Ende von Judas ohne Makel in Gottes Gegenwart
dastehen, anstatt Seinem Zorn und Gericht gegentberzustehen. Ich denke, es
verstarkt mehr oder weniger, was Peter tut, auf eine etwas andere Art und Weise.
Aber ich denke, dass viel davon auf den Lorbeeren dessen beruhte, wer Judas als
Jesu Bruder war, der dafir sorgte, dass es ins Neue Testament aufgenommen wurde.

Gut. Alles klar. Hey, ein schones Wochenende.
Und wir sehen uns am Montag. Ubrigens, nichsten Donnerstag, genau jetzt, schicke
ich euch auf jeden Fall eine E-Mail. Aber nachsten Donnerstag plane ich eine

zusatzliche, es wird eine weitere zusatzliche Kreditprifungssitzung geben.

Das war Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag
Nummer 32 Uber 2. Petrus und Judas.



