Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Vorlesung 31, 1. Petrus
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Lektion 31
Uber 1. Petrus.

Ist das hier ein Pentucket-Streit? ja. Haben wir ein Quiz? Es ware doch kein Pop-Quiz,
wenn ich es dir jetzt sagen wiirde, oder? Hast du sie jemals als Pop-Quiz bezeichnet?
Was? Hast du sie jemals als Pop-Quiz bezeichnet? Ich glaube, das habe ich nicht,
oder? Wiirde ich Ihnen ein Quiz geben, das an einem Mittwoch nach den Osterferien
zurlickkommt? Das wiirdest du nicht.

In Ordnung, lasst uns mit dem Gebet beginnen. In Ordnung, Vater, ich danke dir fir
die kurze Pause und Ruhe und Zeit, um Uber die Auferstehung deines Sohnes
nachzudenken und Uber ihre Bedeutung und Bedeutung fir unser personliches
Leben und als dein Volk als Gemeinschaft. Vater, wenn wir uns nun den Dokumenten
zuwenden, die Zeugnis ablegen von deinem auferstandenen Sohn und unserem
Herrn und Erl6ser, bete ich, dass du uns Weisheit und Einsicht gibst, dass du uns
Geduld gibst, wenn wir Material horen, das uns in mancher Hinsicht sehr fremd ist,
und ich bete, dass wir lernen, es mit den Augen zu lesen und durch die Ohren derer
zu horen, die es zuerst gehort und gelesen haben und gleichzeitig besser geristet
sein, um ihre anhaltende Bedeutung fiir uns als Ihr Volk heute zu verstehen. Im
Namen Jesu beten wir, Amen.

In Ordnung, jetzt gibt es kein Quiz, also lehnen Sie sich einfach zurlick, atmen Sie tief
durch und entspannen Sie sich.

In Ordnung, nur eine Ankiindigung, was in den nachsten Wochen passieren wird. Vor
der Abschlussprifung muss noch eine Priifung abgelegt werden. Die
Abschlussprifung ist umfassend Gber alle vier Priifungen, aber die gute Nachricht ist,
dass sie nur den Stoff abdeckt, der in den ersten vier Priifungen enthalten ist.

Es wird kein neues Material geben. Also, wenn es Dinge gibt, die ich Gber die
Evangelien getestet habe, oder Dinge, Uber die ich euch in den Evangelien nicht
getestet habe, wird es nicht im Finale erscheinen. Das Finale ist umfassend und deckt
den Stoff der ersten vier Prifungen ab.

Also, wir werden mehr darliber sprechen. Aber Sie haben noch eine weitere
Abteilungsprifung, Nummer vier, die den Hebraerbrief durch die Offenbarung
abdeckt. Das wird irgendwann am Montag passieren, entweder am Montag oder
Mittwoch der Woche vor dem Finale.



Wahrscheinlich wird es Montag sein, denke ich. Die andere Sache ist auch, und das
wird dich wirklich verargern und enttauschen, dass ich die ganze Woche vor dem
Finale verpassen werde, also wird es keinen Unterricht geben, auBer an welchem
Tag, der wahrscheinlich Montag ist, das ist der 9., der 9. Mai. Am Montag, dem 9.
Mai, wird wahrscheinlich die vierte Sektionsprifung liber den Hebraerbrief durch die
Offenbarung stattfinden.

Und ich werde einen Assistenten haben, der Sie Giberwachen, lhnen geben und diese
Prifung Gberwachen wird, weil ich weg sein werde. Mein Sohn macht seinen
Abschluss an der Colorado Christian University und heiratet dann am Wochenende
danach, also werden wir die ganze Woche dort drauBen bleiben. Es tut mir so leid,
dass Sie das Neue Testament eine ganze Woche lang verpassen missen.

Aber dann bin ich fur die Abschlusspriifungswoche zuriick und was auch immer der
Zeitplatz ist, der flr uns flr das Finale vorgesehen ist, wann wird das sein. Das
bedeutet, dass es nachste Woche irgendwann, héren Sie zu, nachste Woche
irgendwann, eine weitere, die vierte und letzte zusatzliche
Kreditiberprifungssitzung, die das Material fir die vierte Prifung abdeckt und sich
darauf vorbereitet, die wiederum am Montag stattfinden wird, so sieht es aus, als
wirde es Montag, der 9. sein. Das ist also eine Art Vorwarnung, wohin wir gehen.

Heute und Freitag, dann die ganze nachste Woche und dann die folgende Woche
wird keine Klasse auller Montag die vierte Prifung Gber Hebrder und Offenbarung
sein. Aber dann kein Unterricht am Mittwoch oder Freitag, aber dann natirlich auch
kein Unterricht am Freitag, aber dann ist die Abschlussprifung das Nachste, das
nachste bedeutsame Ereignis danach. Wird es eine Review-Session fiir das Finale
geben? Wird es eine Review-Session flir das Finale geben? Wahrscheinlich gibt es
das, ja, ich kann wahrscheinlich auch eine zusatzliche Kreditiberprifungssitzung fir
die Abschlusspriifung anbieten.

Dariiber muss ich logistisch nachdenken, wer das machen kdnnte. Okay, okay. Wie
viel sind die zusatzlichen Kreditprifungssitzungen wert? Ich habe mich noch nicht
entschieden, aber auch hier lohnt es sich, daran teilzunehmen.

Wie eine Quiznote fiir das Finale? Eine Quiznote, ja. Ich erinnere mich nicht mehr, ich
muss mich hinsetzen und sehen, was ich in der Vergangenheit gemacht habe. Ich
kann mich nicht erinnern, wie hoch der Prozentsatz ist, aber ja, es wird gut sein.

In Ordnung, ja. Haben wir Zugriff auf die Tests, die wir gemacht haben? Zugriff auf
die Tests, die Sie bereits absolviert haben, ja, Sie kénnen diese nachholen. Und
nochmals, einige von lhnen haben Kopien aufbewahrt, das ist in Ordnung.

Wenn Sie eine Kopie der Priifung, den Frageteil mit der Multiple-Choice-Frage,
erhalten mochten, kénnen Sie dies tun. Nochmals, ich werde nachstes Jahr nicht



mehr da sein, also ist es mir egal, was du mit ihnen machst. Ich bezweifle, dass die
Person, die mich ersetzt, sie benutzen wird.

Sie werden also fir niemanden von Nutzen sein, wirklich. Wenn Sie diese also nach
der vierten Prifung abholen méchten, wenn Sie diese zum Lernen oder zu einem
friiheren Zeitpunkt abholen mdéchten, ist das in Ordnung. Und wir werden noch ein
bisschen Uber das Finale sprechen, bevor ich gehe.

Und auch hier wird es eine Review-Sitzung geben, hoffentlich auch fiir das Finale.
Gut, wenn ich es unterbringen kann, hoffe ich, dass ich es kann. In Ordnung, was ich
tun mochte, ist zum letzten Abschnitt der kurzen Briefe iberzugehen, der zum
letzten Buch des Neuen Testaments, dem Buch der Offenbarung, fihrt.

Und ich mdchte ein wenig langsamer werden und diesen, wie wir es mit Jakobus
getan haben, ein bisschen mehr Zeit geben, denn normalerweise passiert das, wie ich
zwei Dinge gesagt habe, Nummer eins, normalerweise sind die meisten
Neutestament-Kurse, wenn das Semester zu Ende geht, manchmal nicht sehr weit in
die Briefe des Paulus gekommen. Man verzettelt sich in Biichern wie Romer und
Galater und Epheser und so weiter und 1. Korinther, und man kann verstehen,
warum, und das aus sehr guten Griinden. Und zweitens kommen diese Blicher oft zu
kurz, weil sie am Ende des Neuen Testaments stehen und weil sie so sehr von den
Lehren und Briefen des Paulus liberschattet zu sein scheinen.

Also, ich werde das umkehren und vielleicht, nochmals, haben wir nicht viel Zeit,
aber vielleicht verbringen wir ein bisschen mehr Zeit mit einigen dieser Briefe wie
Jakobus, Hebréer, Jakobus, 1 und 2 Petrus, und besonders 1 Johannes, 2 und 3
Johannes, wir werden uns sehr, sehr kurz ansehen, aber ein bisschen Zeit darauf
verwenden. Nochmals, weil sie zwischen Offenbarung und Paulusbriefen versteckt
sind und oft nicht viel Aufmerksamkeit bekommen. Also schenken wir ihnen
vielleicht ein bisschen mehr Aufmerksambkeit, als sie normalerweise bekommen.

Nachdem ich das gesagt habe, mdchte ich zum nachsten Buchstaben im Neuen
Testament Uibergehen. Also 6ffnen wir ein weiteres Stiick der Post der friihen
Gemeinde und ziehen einen Brief heraus, den wir mit 1. Petrus beschriftet haben.
Nun, was an diesem Brief auf den ersten Blick interessant ist, ist, dass der Brief
benannt ist, dhnlich wie James, der Brief ist benannt nach, bis bald, der Brief ist nach
der Person benannt, die ihn geschrieben hat, nicht nach den Empfangern des Briefes.

Das sind wir von den Briefen des Paulus gewohnt. Alle Briefe sind nach den Personen
benannt, an die sie adressiert sind. Aber Jakobus, Petrus und 1 und 2 und 3 Johannes
werden nach der Person benannt oder beschriftet, die den Brief tatsachlich
geschrieben hat.



Das erste, worlber wir mit dem Buch 1. Petrus sprechen miussen, ist, etwas von den
Umstanden zu verstehen, die den Brief hervorbringen. 1 Petrus scheint wie Jakobus
geschrieben worden zu sein, mit anderen Worten, es schien ein gemeinsames
Muster zu geben, zumindest bei einigen der Briefe, und das ist, dass ein prominenter
christlicher Fliihrer wie Jakobus, der ein Fiihrer in der christlichen Gemeinde in
Jerusalem war, wie Jakobus oder Petrus, einen Brief an Christen schreibt, die weit
verstreut sind oder die (iber ein weites geografisches Gebiet verstreut sind. Wenn
also Petrus anfangt, beginnt Petrus Petrus, einen Apostel Jesu Christi, zu den
Verbannten der Zerstreuung in Pontus, Galatien, Kappadokien, Asien und Bithynien.

Ihr seht also das gleiche Muster wie bei James. 1 Petrus und Jakobus teilen diese
charakteristische Eigenschaft eines bekannten christlichen Fihrers in der Kirche, der
sich heute an eine sehr breite Gruppe von Lesern wendet, die lGiber ein weites
geografisches Gebiet verteilt sind. Wir haben gesehen, dass Jakobus an die Juden
gerichtet war, die zerstreut waren, und jetzt ist 1. Petrus an Christen gerichtet, die
ebenfalls Gber ein groRes geografisches Gebiet verstreut sind.

Er nennt sie Verbannte. Aber im Gegensatz zu Jakobus wendet sich 1. Petrus nicht an
judische Christen, sondern wahrscheinlich an Heidenchristen. Obwohl wir sehen
werden, ist eines der Dinge, die Petrus tut, dass er eine Sprache aus dem Alten
Testament nimmt, die auf das alttestamentliche Israel zutrifft, und sie jetzt auf die
Gemeinde anwendet.

So wird er seine Leser als die Auserwahlten und Auserwahlten beschreiben, was die
Sprache Israels war. Er wird sie als heilige Menschen bezeichnen. Er wird sie als eine
heilige Nation und eine konigliche Priesterschaft bezeichnen, indem er all diese
Ausdricke aus dem Alten Testament herausnimmt und nun eine Sprache verwendet,
die ethnisch auf das Volk Israel zutrifft, und sie nun auf diese transkulturelle Gruppe
anwendet, die Kirche genannt wird und sowohl aus Juden als auch aus Heiden
besteht.

Das ist also eine Sache, an die man sich gewdhnen muss, wenn man das Alte
Testament liest. Das werden Sie haufig finden. Die Sprache des Alten Testaments, die
verwendet wurde, um sich auf Israel zu beziehen, wird nun in einem neuen Kontext
angewendet, um sich auf die Gemeinde zu beziehen, die nun sowohl aus Juden als
auch aus Heiden besteht.

Nun noch zwei Dinge (iber die Umstande des 1. Petrusbriefes. Zunachst einmal sagt
der Autor in Kapitel 5, Vers 9: Widerstehe, sei standhaft in deinem Glauben, denn du
weilt, dass deine Brider und Schwestern in der ganzen Welt die gleichen Leiden
erleiden. Das ist sehr wichtig, weil oft angenommen wurde, dass 1. Petrus, wie auch
einige der anderen Biicher im Neuen Testament, sich an Christen wandten, die einer
Art kaiserweiter oder offiziell sanktionierter Verfolgung ausgesetzt waren.



Wir haben also oft die Vorstellung, dass buchstablich jede Stadt im Romischen Reich
Legionen von Soldaten hatte, die durch die Stral8en marschierten und von Haus zu
Haus gingen, Christen auf die StralSe zerrten und sie schlugen oder enthaupteten
oder in die Arena schleppten, um von wilden Tieren gefressen zu werden oder so
etwas. Das war im 1. Jahrhundert wohl nicht sehr oft der Fall und schon gar nicht
beim 1. Petrus. 1 Petrus scheint eine Situation anzusprechen, in der die Christen
hauptsachlich solche Dinge erleiden, wie der Vers, den ich gerade gelesen habe,
Kapitel 5, Vers 9, nahelegt, die fiir Christen im Allgemeinen Ublich waren.

Die Christen hatten also mehr inoffizielle und lokale Arten von Druck und Leid
erfahren, d.h. das meiste Leid, das sie erfahren hatten, sei nicht von der romischen
Regierung ausgegangen oder nicht von romischen Soldaten, die auf den StraRen
herummarschierten, sie herauszerrten und schlugen oder so etwas. Aber das meiste
Leid ware auf lokaler Ebene und lokaler Druck zur Anpassung und die Art von
Achtung, Spott und vielleicht sogar koérperlicher Schmerz gewesen, der Christen
zugefiigt worden ware, was fir Christen zugetroffen hatte, die an vielen Orten im
gesamten Romischen Reich gelebt hatten. Die Situation des 1. Petrus ist also
wahrscheinlich nicht irgendeine offizielle kaiserweite Verfolgung, die vom Kaiser
sanktioniert wurde, indem er romische Soldaten aussandte, um den Christen alle
moglichen Probleme zu bereiten, sondern wieder genau die Art von Verfolgung,
Achtung und Spott, die auf lokaler Ebene stattgefunden hitte und sich sporadischer
im gesamten Romischen Reich ausgebreitet hatte.

Ein weiterer Hinweis auf die Umstande des Briefes ist in Vers 13 von Kapitel 5, dass
Petrus den Brief mit den Worten beendet: Deine Schwestergemeinde in Babylon, die
wir zusammen mit dir auserwahlt haben, sendet dir Griilde, ebenso wie mein Sohn
Markus. Babylon scheint zu dieser Zeit zu einem Codewort fiir die Stadt Rom
geworden zu sein. Anscheinend schreibt Petrus also diesen Brief aus Rom, den er
Babylon nennt.

Spater werden wir uns hoffentlich einen Abschnitt im Buch der Offenbarung
ansehen, der Rom, die Stadt Rom, eindeutig als Babylon identifiziert, wobei wieder
ein Begriff aus dem Alten Testament verwendet wird. Nun wird dieser Begriff auf die
Stadt Rom im ersten Jahrhundert angewendet, und Petrus scheint das aufzugreifen.
Um das alles zusammenzufassen, scheint Petrus einer der Apostel Jesu zu sein, der
jetzt in Rom lebt, und scheint nun einen Brief an Christen zu schreiben, die einfach
die gleiche Art von Achtung, Spott und Leid erfahren, die Christen routinemiRig, aber
sporadisch in groRen Teilen des damaligen Romischen Reiches erlebt hatten.

Beachten Sie auch, wie weit verbreitet sie sind. In Kapitel 1 und Vers 1 lesen wir
gerade den Verbannten von der Zerstreuung in Pontus, Galatien, Kappadokien, Asien
und Bithynien vor, dass diese finf Namen alle Provinzen Roms waren. Erinnern Sie
sich an die erste Unterrichtswoche, so weit zurtick, aber wir sprachen ein wenig tiber
das Romische Reich und die romische Regierung, und eine der Moglichkeiten, wie sie



ihr grolRes Reich verwalteten, bestand darin, es in Provinzen aufzuteilen, und diese
finf Namen, einer von ihnen, kennen Sie bereits. Galatien schlugen wir vor, dass das
Buch Galater wahrscheinlich fir eine Gruppe von Gemeinden im stidlichen Teil der
romischen Provinz Galatien geschrieben wurde.

So verbreiteten sich diese Christen dann zu verschiedenen Zeiten lber die rémische
Provinz Galatien und litten sporadisch nur auf lokaler, inoffizieller Ebene, erlitten
verschiedene Arten von Verfolgung und Spott sowie soziale und physische Achtung
durch ihre heidnischen Nachbarn. Und um das zusammenzufassen, schreibt Petrus
im Grunde genommen einen Brief, um Petrus zu ermutigen, standhaft zu bleiben und
ihren Glauben in einer feindlichen Umgebung zu leben, im Kontext der Art von
Leiden, wie inoffiziell es auch sein mag und wie vielfdltig und ausgedehnt es auch ist,
aber um sie zu ermutigen, ihre Standhaftigkeit in Jesus Christus in diesem Kontext
inmitten dieser Art von Umgebung zu bewahren. Der Zweck des Briefes In gewissem
Sinne kann der Zweck des Briefes zusammengefasst werden, indem man ein Thema
feststellt, das bei Petrus in einem unverhaltnismaRig hohen Verhaltnis zu seinem
Raum vorkommt.

Zum Beispiel die Verbform "leiden", die Verbform, die Petrus fir "leiden" verwendet, zwolf
ihrer einundvierzig Vorkommen, die Verbform kommt im gesamten Neuen Testament
einundvierzigmal als Verb vor, zwdlf dieser Falle kommen im 1. Petrusbrief vor. Und
nochmals, das ist bezeichnend, so kurz und klein ein Buch wie 1. Petrus im Vergleich zum
gesamten Neuen Testament ist, das ist eine grolRe Anzahl von Ereignissen. Darliber hinaus
kommt die Substantivform desselben Wortes, das gleiche Wortstammwort fiir Leiden, das
Petrus verwendet, die Substantivform, ein Viertel der Male, die im Neuen Testament
vorkommen, vor, ein Viertel dieser Ereignisse, das sind vier von sechzehn, findet sich im 1.
Petrusbrief vor.

Diese Haufung von Verwendungen dieses Begriffs, die mit Leiden zu tun haben, deutet also
etwas Uber Petrus' Absicht und das aus, was er in seinem Hauptthema zu tun versucht. Und
nochmals, das heilst, ich denke, eines der Dinge, die er anzusprechen versucht, ist, Christen
zu ermutigen und sie zu lehren, wie sie angesichts der verschiedenen Arten von Leiden
reagieren sollen, die sie erleiden, insbesondere durch die Hande einer heidnischen
Gesellschaft, auch wenn es noch nicht so weit aufgeheizt ist, dass es zu einer offiziellen
kaiserweiten Verfolgung kommt. wo Christen in die Arena gezerrt werden und solche Dinge.
Es ist noch nicht so weit, aber dennoch sind die Vorkommnisse dieser Falle anscheinend
signifikant genug, dass Petrus die Notwendigkeit sieht, an Christen zu schreiben, um sie zu
unterweisen, wie sie damit umgehen sollen.

Aus diesem Grund kann Petrus ziemlich leicht in zwei Abschnitte unterteilt werden, die sich
beide auf dieses Thema des Leidens beziehen. Im ersten, in den ersten drei Kapiteln, wendet
sich Petrus tatsachlich an seinen Leser. Das ist interessant.

Er fordert sie nicht sofort auf, das Leiden einfach zu ertragen und es ertragen zu kdnnen,
sondern es ist faszinierend, dass nicht nur in den ersten drei Kapiteln, sondern im ganzen
Buch ein Teil der Anweisung des Petrus in Bezug auf die Art und Weise, wie sie mit dem



Leiden umgehen sollen, darin besteht, inmitten dieses Leidens ein angemessenes
christliches Verhalten zu bewahren. Und das ist vor allem, dass sie ein heiliges Leben flihren
werden. Hier findest du das Zitat aus dem Alten Testament: Sei heilig, wie ich heilig bin. Das
ist der Punkt, an dem wir uns gleich mit diesem Text befassen werden, aber eines der Dinge,
die Petrus im zweiten Kapitel tut, ist, dass Petrus die Kirche als einen heiligen Tempel
beschreibt.

Was Petrus tut, ist, ihnen zu sagen, dass sie auf diese Feindseligkeit durch Reinheit reagieren
sollten, aber sie tun dies, indem sie eine Gemeinschaft schaffen. Petrus fordert sie nicht auf,
dies von sich aus zu tun, sondern er fordert sie auf, eine Gemeinschaft, einen heiligen
Tempel zu griinden, und wir werden uns gleich mit diesem Thema befassen. Die Art und
Weise, wie sie dieses angemessene Verhalten aufrechterhalten kénnen, und der einzige
Weg, wie sie letztendlich in der Lage sein werden, dem Versuch zu widerstehen, diesem
Druck und dem Leiden nachzugeben, besteht darin, eine heilige Gemeinschaft, einen
Tempel, den Petrus die Kirche nennt, zu griinden und zu schaffen.

Aber zweitens, in den Kapiteln vier und finf, geht Petrus hier mehr ins Detail, indem er
seine Leser zum Durchhalten aufruft, und eines der wichtigsten Dinge, die er tut, ist, dass er
Christus als Beispiel fiir jemanden benutzt, der nicht zuriickgeschlagen hat. Er ruft sie also
auf, durchzuhalten, indem sie ihr christliches Zeugnis bewahren, indem sie nicht
zurlickschlagen, und das ist der Punkt, an dem Petrus immer wieder das Beispiel Jesu als
jemand anfiihrt, der nicht zurtickgeschlagen hat. Er fiihrt das Beispiel von Jesaja Kapitel 53
an, dem leidenden Knecht, den wir oft an Ostern zitieren.

Petrus spielt darauf an, um zu zeigen, dass seine Leser, wie Christus, davon absehen sollten,
Vergeltung zu iben und Rache zu nehmen, auch wenn sie moglicherweise wieder zu
Unrecht unter dieser lokalen sporadischen Verfolgung, dem Druck und der Achtung leiden,
denen sie ausgesetzt sind und verspottet werden. So ist Peter also aufgebaut. Sie kann in
gewisser Hinsicht in diese beiden Abschnitte unterteilt werden.

Aber dhnlich wie im Hebraerbrief wechselt Petrus hin und her zwischen seinen Darlegungen,
was er iber Christus und was er Uber die Gemeinde sagt, und Ermahnungen, wie sie darauf
reagieren sollen. Wir haben gesehen, dass der Hebraerbrief das tat. Er wechselte hin und
her zwischen der Exposition, dem Indikativ und dann den Warnabschnitten oder dem
Imperativ oder den Befehlen.

Peter tut etwas Ahnliches. Er wechselt zwischen seiner Exposition und seiner Ermahnung hin
und her, aber im GroRen und Ganzen lasst sich das in diese beiden Abschnitte unterteilen.
Aber auch hier ist es interessant zu sehen, dass der Kern der Anweisung des Petrus, wenn er
sich an die Christen wendet, dem Leiden zu widerstehen, nicht nur eine Art reflexiver oder
passiver Handlung ist oder eine Art Eingraben und Vorbereiten auf die lange Sicht.

In den Anweisungen des Petrus geht es darum, ein angemessenes christliches Zeugnis und
einen angemessenen christlichen Kontext zu bewahren, ein angemessenes christliches
Verhalten zu fiihren, die Heiligkeit zu bewahren, eine Gemeinschaft zu griinden und
Vergeltung abzulehnen. Also, ich finde Petrus' Anweisungen bezliglich des Leidens ziemlich
faszinierend, er wiirde ihnen nicht nur sagen, dass sie durchhalten und ausharren sollen,
sondern dass es aktiver ist. Sie sollen ihr Zeugnis bewahren und ein angemessenes



christliches Verhalten bewahren und nicht Vergeltung iben und nach Reinheit streben,
selbst inmitten dessen, was ihnen bevorsteht.

Ein wichtiger Teil der Lehre des 1. Petrus ist das, was er iber die Gemeinde sagt. Die
ausfihrlichste Beschreibung finden wir in 1. Petrus, Kapitel 2, wo er sagt: "Du kommst zu
Ihm, ein lebendiger Stein, obwohl er von den Sterblichen verworfen, aber doch auserwahlt
und wertvoll in Gottes Augen ist. Und lalSt euch wie lebendige Steine zu einem geistlichen
Haus erbauen, um ein heiliges Priestertum zu werden, geistige Opfer darzubringen, die Gott
durch Jesus Christus wohlgefallig sind.

Denn es steht in der Schrift geschrieben: Siehe, ich lege in Zion einen Stein, einen
Viertelstein, auserwahlt und kostbar, und wer an lhn glaubt, wird nicht zuschanden werden.
Flr den, der glaubt, fiir diejenigen unter euch, die glauben, dass Er kostbar ist, oder was
besser Ubersetzt werden sollte, gibt es Ehre. Fiir diejenigen unter euch, die glauben, gibt es
Ehre.

Aber fir diejenigen, die nicht glauben, ist der Stein, den die Bauleute verworfen haben, zum
Kopf des Ecksteins geworden. Dann Vers 9: "lhr aber seid ein auserwahltes Geschlecht, eine
konigliche Priesterschaft, ein heiliges Volk, Gottes eigenes Volk, damit ihr die machtigen
Taten dessen verkiindet, der euch aus der Finsternis in sein Licht gerufen hat." Worauf ich
nun aufmerksam machen mochte, ist die Tatsache, dass Petrus die Sprache des Alten
Testaments verwendet, indem er die Kirche nicht nur mit einem Gebaude, sondern auch mit
einem Tempel vergleicht.

Dies war im frihen Christentum sehr verbreitet. Interessanterweise war dies in einer
anderen jldischen Bewegung, der Qumran-Gemeinde, sehr verbreitet. Denkt daran, dass
wir Uber die Essener gesprochen haben, die ihren Slogan hatten haben kénnen: Lasst uns
zurick.

Die Essener zogen in die Wiste und griindeten ihre eigene, die Qumran-Gemeinde bildete
ihre eigene Gemeinschaft. Und ein Teil davon war, dass sie sich selbst verstanden, weil sie
darliber verargert waren, und sie hatten den physischen Tempel in Jerusalem abgelehnt. Sie
verstanden ihre eigene Gemeinschaft in gewisser Weise als einen geistlichen Tempel in der
Ubergangszeit, bis Gott kommen und den physischen Tempel wiederherstellen und wieder
aufbauen wiirde.

Es ist also interessant. In der Qumran-Literatur liest man diese Sprache tber ihr Wesen,
metaphorisch vergleichen sie die Mitglieder der Gemeinschaft mit Steinen und vergleichen
die Gemeinschaft mit einem Tempel und mit einem Haushalt, mit einem Gebaude. Petrus
und die ersten Christen tun dasselbe.

Wir haben das in den Briefen des Paulus gesehen, dass er die Gemeinde oft mit einem
Tempel verglich und die Glieder mit den Steinen, aus denen der Tempel bestand. Und jetzt
tut Petrus dasselbe. Und was hier vor sich geht, ist das im Tempel des Alten Testaments, der
Tempel des Alten Testaments war ein Sinnbild flir Gottes Gegenwart bei seinem Volk.

Der Tempel des Alten Testaments symbolisierte Gottes eigentliche Wohnung und seine
Gegenwart mit seinem Bundesvolk Israel. Als der Tempel zerstort wurde, weil Israel
gesundigt hatte und Gott Assyrien und Babylon hereinholte, um sie ins Exil zu schleppen,



wurde der Tempel zerstort und die Propheten wie Jesaja, Hesekiel usw. sahen einen Tag
voraus, an dem Gott den Tempel eines Tages wieder aufbauen und wiederherstellen wird
als den Ort, an dem er unter seinem Volk wohnen wiirde. Interessanterweise sieht das Neue
Testament dann, wie sich der Tempel und die Verheifungen und Vorhersagen eines
wiederaufgebauten Tempels schlieBlich in Jesus und seiner Gemeinde, seinen Nachfolgern,
erfullen.

Das ist der Grund, warum Petrus und Paulus und andere physische Tempelbilder aus dem
Alten Testament nehmen und sie nun auf die Menschen selbst, die Gemeinde, anwenden.
Nun ist die Kirche der wahre Tempel Gottes. Jetzt ist die Kirche der Ort, an dem Gott jetzt
mit seinem Volk wohnt, nicht mehr durch eine physische Struktur, nicht mehr durch ein
physisches Gebaude.

Das ist der Grund, warum ich personlich nicht glaube, dass der physische Tempel in
Jerusalem jemals wieder aufgebaut wird, oder wenn ja, dann hat das nichts mit
Prophezeiung zu tun, denn das Neue Testament ist klar, dass der wiederaufgebaute Tempel
jetzt ist, der wiederaufgebaute Tempel, den die Propheten vorhergesagt haben, der jetzt in
Jesus und der Gemeinde erfillt wird. Nicht noch ein physisch wieder aufgebauter Tempel.
Der Tempel ist also bereits wieder aufgebaut worden, er ist bereits errichtet worden, oder
noch besser, er wird durch Christus und die Kirche, die er jetzt baut, wieder aufgebaut und
errichtet. Petrus spricht also von den Christen als lebendigen Steinen, die gebaut werden,
um diese geistliche Wohnung zu bilden, diesen Ort, an dem Gott wohnt.

Der wahre Ort der Gegenwart Gottes befindet sich also nicht mehr im physischen Tempel
des Alten Testaments oder in einem anderen physischen Gebaude, sondern jetzt ist das Volk
Gottes selbst. Daher kann Petrus die Kirche dieses Gebdude aus lebendigen Steinen nennen,
den Tempel Gottes selbst. Der Zweck oder die Funktion davon ist zweifach.

Nummer eins ist, die Leser daran zu erinnern, dass sie ein heiliger Tempel sind, dies wird sie
motivieren, die Art von Leben zu fiihren, die Petrus von ihnen mochte. Denken Sie daran,
dass ein Teil der Strategie des Petrus nicht nur darin besteht, sie dazu zu bringen, Leiden zu
ertragen, sondern auch, indem sie Reinheit bewahren und ihr Zeugnis in angemessenem
christlichen Verhalten bewahren. Ein Teil davon besteht darin, sie daran zu erinnern, dass
sie diesen Tempel tatsachlich in Erfillung des Alten Testaments errichten.

Wenn sie dieser reine Tempel sind, in dem Gott wohnt, dann missen sie das durch ihre
Lebensweise beweisen, besonders inmitten der Feindseligkeit und der feindlichen
Umgebung, in der sie sich befinden. Aber zweitens denke ich, dass es auch ein anderes
Problem geben kénnte, und das ist, dass fur diejenigen, die unter Entwurzelung leiden, fiir
diejenigen, die im Exil sind, als Verbannte bezeichnet werden, und wenn sie Entwurzelung
erleiden und Verfolgung und Spott erleiden, dann ware es eine Moglichkeit, ihre Identitat
sozial zu etablieren, wenn man sie diesen Tempel und dieses Haus nennt, das aus all diesen
Mitgliedern gebaut wurde. Mit anderen Worten, wenn sie einen Ort brauchen, an den sie
gehen kdénnen, wenn sie keinen Ort haben, an den sie gehdren kdnnen, wenn die Welt ein
feindlicher Ort ist, miissen sie ein Geflihl der Zugehdrigkeit haben.



10

Sie missen etwas haben, zu dem sie gehoren kdnnen. Und so, sagt Petrus, tust du das. lhr
seid Teil dieses heiligen Tempels, der standig aufgebaut wird, und jedes einzelne Mitglied ist
ein Baustein.

Also sowohl eine Motivation flir Reinheit und Heiligkeit inmitten des Leidens, als auch ein
Gefuhl der Zugehorigkeit und Identitat flir diejenigen, die sich verstreut und in einer
feindlichen Welt und einer feindlichen Umgebung wiederfinden. Eine der wahrscheinlich
beunruhigendsten Passagen des gesamten Neuen Testaments findet sich im 1. Petrusbrief.
Und es findet sich in Kapitel 3 und beginnend mit Vers 18.

Und lassen Sie es mich lhnen vorlesen. Denn Christus hat auch fiir die Stinde gelitten, das ist
also nicht ungewdhnlich, das ist das Hauptthema des Petrus, dass er zeigt, dass seine
Nachfolger genauso leiden sollten, wie Christus gelitten hat, aber ohne Vergeltung zu tiben.
Und so sagt er: Denn auch Christus hat ein fiir allemal fir die Stinden gelitten, die Gerechten
fir die Ungerechten, um euch zu Gott zu fiihren.

Er wurde im Fleisch getotet, aber lebendig gemacht im Geist, in dem er auch hinging und
den Geistern predigte, die im Gefangnis waren. Und das ist interessant. Die in friiheren
Zeiten nicht gehorchten, als Gott in den Tagen Noahs geduldig auf den Bau der Bundeslade
wartete, bei der wenige, also acht Personen, durch das Wasser gerettet wurden.

Was um alles in der Welt soll nun diese Geschichte von Jesus, der zu den Geistern im
Gefangnis ging und ihnen predigte? Und dann heiBt es, waren diese Geister diejenigen, die
an dem Tag anwesend waren, als Noah die Arche baute? Woher nimmt Petrus diese
Geschichte von Christus, der zu diesen Geistern im Gefangnis geht? Wer sind diese Geister
im Gefangnis, denen Jesus predigt? Was predigt er ihnen? Wo sind sie im Gefangnis? Wann
ist Jesus dorthin gegangen und hat das getan? Und was hat das mit Noah und 1. Mose 6,
Noah und der Geschichte von der Bundeslade zu tun? Was um alles in der Welt macht
Petrus? Meiner Meinung nach ist dies wahrscheinlich eine der beunruhigendsten Passagen
im gesamten Neuen Testament, wenn es darum geht, zu verstehen, worum es geht und wie
wir es verstehen. Nun, ein Teil davon geht auf einen Abschnitt des Apostelbekenntnisses
zurlick oder kdonnte ihn beeinflussen, den wir ziemlich haufig zitieren. Lassen Sie uns das
also gemeinsam zitieren.

Das ist nur ein Teil davon. Ich glaube an Jesus Christus, der gekreuzigt, tot und begraben
wurde. Er stieg am dritten Tag seiner Auferstehung von den Toten in die Holle hinab.

Und das ist natirlich nur ein Teil des Glaubensbekenntnisses. Aber der Satz, auf den ich
mich konzentrieren mochte, ist, dass er in die Holle hinabgestiegen ist. Nun, diese anderen
drei Beschreibungen von Christus sind im Neuen Testament eindeutig bezeugt, dass Christus
starb und begraben wurde, und dass er offensichtlich am dritten Tag von den Toten
auferstanden ist.

Du findest sie alle zusammen in einem Abschnitt in 1. Korinther 15. Aber dieser Hinweis auf
Christus, der in die Holle hinabsteigt, ist einer der Orte, die wir anscheinend aus 1. Petrus 3,
18-20 bekommen. Dieser Hinweis auf Christus, der zu den Geistern im Gefdngnis ging und
ihnen predigte, scheint eine der Rechtfertigungen fiir die Aufnahme dieser Aussage in das
Glaubensbekenntnis der Apostel zu sein.



11

Und da wir das Glaubensbekenntnis der Apostel kennen, gehen wir oft auf 1. Petrus 3
zuriick und lesen es als eine Beschreibung von Christus, der zu den Geistern im Gefangnis
geht, in die Holle. Das heildt, irgendwann zwischen dem Zeitpunkt, als Jesus am Kreuz starb
und sagte, es sei vollbracht, zwischen dieser Zeit und dem Zeitpunkt, als er auferstanden ist,
muss Jesus in die Holle hinabgestiegen sein und etwas gepredigt haben, vielleicht eine
zweite Chance auf Erldsung, irgendetwas. Bietet Jesus den Geistern im Gefangnis eine
weitere Chance? Jetzt, wo er endlich fiir die Stinden der Menschheit gestorben ist, sagt er:
"Ich habe es getan, und hier ist eine weitere Chance?" Oder missen wir das auf eine andere
Weise verstehen? Ein Teil des Problems besteht darin, dass dies Giber die Spanne von nur
zwei oder drei Versen geht.

Die Sprache ist in gewisser Weise sehr zweideutig. Aber so haben wir diese Verse
normalerweise verstanden. Und noch einmal: 1. Petrus 3 steckt wahrscheinlich hinter
diesem kursiven Abschnitt des Apostelbekenntnisses, dass Jesus in die Holle hinabgestiegen
ist.

Nun, es gibt ein paar andere Stellen im Neuen Testament, die ebenfalls verwendet wurden,
um das zu unterstiitzen, aber das ist eine der Moglichkeiten. Hast du deine Hand erhoben?
Ist da nicht diese Idee, die er zwischen das Urteil der Holle und des Himmels stellte? Sicher,
ja. Und es gibt diesen Warteplatz im Hades, wo die Menschen bis zu dem Moment, als Jesus
am Kreuz fiir die Siinde aller starb, keine Rettung gaben.

Es musste nur bis zu diesem Tag gewartet werden. Es gibt Hinweise auf den Hades. Ich
denke, es konnte im Alten Testament stehen.

Es ist etwas Neues, wo es sich darauf bezieht, dass Abraham und Isaak alle am Leben sind,
aber es scheint, dass die Art und Weise, wie sie es in der Sprache sagen, dass sie zu diesem
Zeitpunkt im Himmel sind und dass Jesus Christus sie tatsachlich von diesem Warteplatz in
den Himmel bringen muss. Und das scheint es zu sein, worauf man sich bezieht, indem man
das Evangelium seiner Erlosung predigt und diejenigen, die an ihn glauben, sagen wir.
Sicher.

Ja, da hast du genau recht. Jemand meint, die Holle, der letzte Ort des Gerichts, sei davor,
dass die Menschen in einer Art Behélter dazwischen sitzen und auf den Tod und die
Auferstehung Christi warten. Und jetzt ist das passiert.

Nun kann Christus hingehen und diesen Menschen predigen, und sie konnen ihn entweder
ablehnen oder annehmen. Das ist eine andere Art und Weise, wie es verstanden wurde,
oder? Eine andere Art und Weise, wie es oft verstanden wurde, ist, dass jemand
behauptete, dass Jesus, dass Christus tatsachlich durch Noah predigte, dass, als Noah den
Menschen um ihn herum predigte, dass sie jetzt Geister sind, dass sie gestorben sind und
dass sie Geister sind, aber als sie noch lebten, behauptete jemand, dass das, was Petrus
sagt, ist, dass Christus tatsachlich durch Noah zu diesen Menschen predigte, die jetzt Geister
sind.

Und so bietet es keine zweite Chance auf Erldsung, sondern es ist einfach eine Aufzeichnung
dessen, dass historisch, als Noah die Arche baute und verspottet wurde, weil er tatsachlich
war, Christus tatsachlich durch ihn zu diesen Personen predigte oder sprach, die jetzt tot
sind und tatsachlich Geister sind, eine andere Moglichkeit ist. Ich mdchte etwas ganz



12

anderes vorschlagen, indem ich eine Reihe von Fragen stelle, die Sie in lhrem Lehrplan zu
diesem Text skizziert sehen. Zunachst einmal, wann ist das passiert? Wann tat Christus das?
Beachte, dass es in Vers 18 heiRt: Denn auch Christus hat ein fir allemal fiir die Siinden
gelitten, die Gerechten fiir die Ungerechten, um uns zu Gott zu bringen.

Er wurde im Fleisch getotet, aber im Geist lebendig gemacht, was ein Hinweis auf die
Auferstehung Jesu ist. Dann heiflt es in Vers 19: In welchem? Was, glaube ich, auf seine
Auferstehung zurlickgeht. Man koénnte also sagen, dass Jesus im Fleisch getotet, aber im
Geist lebendig gemacht wurde.

Dort wuchs er auf. Zu welcher Zeit, oder in welchem Zustand, das heilit, als er auferweckt
wurde, zu jener Zeit, ging er zu den Geistern im Gefangnis. Ich gehe also davon aus, dass
das, was in diesem Text vor sich geht, ist, dass es zur Zeit der Auferstehung Jesu geschah.

Wenn Jesus auferweckt wird, als Folge seiner Auferstehung, in der Zeit, in der er von den
Toten auferweckt wird, dann verkiindet er dies. Meiner Meinung nach bezieht sich dies also
nicht auf Jesus irgendwann zwischen seinem Tod am Karfreitag und seiner Auferstehung am
Sonntag. Irgendwann dazwischen ging Jesus zu diesen Geistern.

Ich bin nicht Gberzeugt, dass es das ist, worliber es spricht. Ich denke, das ist etwas, das bei
seiner Auferstehung passiert. Und noch einmal, ich denke, wenn man englische
Ubersetzungen liest, werden sie mit den Versen 18 und 19 unterschiedliche Dinge tun.

Aber die, die ich gerade gelesen habe, gefallt mir. Er sagte: Er wurde durch das Fleisch
getotet, aber im Geist lebendig gemacht, das ist seine Auferstehung, in der er sich darauf
bezieht, im Geist lebendig gemacht zu werden, in dem, das heiRt, in welchem Zustand, zu
welcher Zeit, wenn er auferweckt wird, das ist der Zeitpunkt, an dem er ging und diese
Verklindigung an die Geister im Gefangnis machte. Ich denke also, dass das zumindest einen
Teil unseres Problems I6st.

Was auch immer das ist, wohin Christus auch geht, was er predigt, wer auch immer diese
Geister sind, Christus tut dies, nicht wenn Mose, natirlich nicht Moses, Noah. Nicht, als
Noah noch lebte. Er predigt nicht durch Noah.

Er predigt nicht irgendwann zwischen seinem Tod und seiner Auferstehung. Was auch
immer er tut, er tut es, nachdem er von den Toten auferweckt wurde. Nun, das ist nicht
positiv.

Ja, das ist eine gute Frage. Ich glaube, er war wahrscheinlich in Colorado, um die Berge zu
genieRen. Nein, das war er, ja, ich meine, ich weild nicht, ob ich darauf eingehen will.

Jeder von euch muss sich mit dem auseinandersetzen, was zwischen dem Tod Christi und
der Auferstehung Christi geschehen ist. Ich nehme an, dass er in der Gegenwart des Vaters
war und in den Himmel aufgefahren ist, aber auch hier war sein physischer
Auferstehungsleib noch nicht gewesen, seine physische Auferstehung als Zeichen der
Einweihung der neuen Schopfung hatte noch nicht stattgefunden. Ich gehe also davon aus,
dass er in der Gegenwart des Vaters im Himmel war.



13

Und ich denke, dafiir gibt es im gesamten Neuen Testament gute Beweise. ja. Aber ja, ich
denke, nochmals, ich denke, dass einige dieser Formulierungen wie das Alte Testament sind
und sich eindeutig auf die Auferstehung beziehen.

Aber das ist eine sehr gute Frage. Wohin ist Christus also gegangen? Wenn er also das tat,
als er auferweckt wurde, wohin geht dann Christus? Auch hier sagt uns der Text nichts
wirklich. Es sagt uns nicht, dass Christus irgendwo hinabgestiegen ist, obwohl es sein
kdnnte.

Es sagt uns nicht, dass er hinaufging. Es sagt uns nicht, wo diese Geister im Gefangnis waren.
Der Text sagt es einfach nicht.

Aber vielleicht sollten wir dann die Frage stellen, ist das notwendigerweise ein bestimmter
Ort? Denkt Petrus an einen bestimmten geografischen Ort nach unten oder nach oben? Eine
interessante Sache: Wenn du zum Epheserbrief zuriickgehst, wenn du zum Buch Epheser
zuriickgehst, was haben wir héchstwahrscheinlich gesagt? Ich springe ein bisschen nach
vorne. Aber wo waren im Epheserbrief die Geister, die Herrscher und Autoritdten zu finden?
Von denen wir sagten, dass es bose Machte und bose Geister waren. Wo wurden sie im
Epheserbrief gefunden? Hinter den Reichen der Erde verortet Paulus sie auch in den
Himmeln.

Was hindert uns also daran, Jesus so zu sehen, wie er diese Geister verkiindet oder ihnen
entgegentritt, wer auch immer sie sind, und predigt, was auch immer er in den Himmeln tut,
nicht unbedingt in der Holle oder irgendwo in einem anderen Fach, obwohl das maglich ist,
aber vielleicht ist es dahnlich wie das, was Paulus im Epheserbrief sagt. Diese Geister
befinden sich in den himmlischen Bereichen, die die himmlischen Bereiche kontrollieren.
Und auch dort sahen wir, dass Jesus weit Gber jedem Herrscher und jeder Autoritdt in den
himmlischen Landern salt.

Aber abgesehen davon sagt uns der Text wiederum nichts. Es wird nicht ausdriicklich gesagt,
dass Jesus irgendwo hinunterging oder auf dem Weg nach oben, oder es wird nicht gesagt,
wohin er ging. Zweitens, wer waren sie? Wer waren diese Geister? Meiner Meinung nach
verlasst sich Petrus auf eine Tradition, die auf seine Interpretation zurlickgeht.

Jetzt misst ihr wieder in euer Altes Testament zuriickgehen. Wenn du dich an 1. Mose
Kapitel 6 erinnerst, war ein Teil dessen, was die Sintflut ausloste, diese Geschichte von den
S6hnen Gottes, die herabkamen und Beziehungen zu den Téchtern der Menschen hatten.
Interessanterweise werden in der jlidischen Literatur jene S6hne Gottes fast einstimmig als
geistliche oder engelhafte Wesen dargestellt, die anschlieBend ins Gefangnis geworfen
werden und auf ihr Gericht warten.

Ich werde gleich darauf zurlickkommen, aber bleiben Sie dabei. Die Geister, die im
Gefangnis salRen und auf das Urteil aus 1. Mose, Kapitel 6 warteten. Ich werde gleich darauf
zuriickkommen. Und schliefilich, was predigte Jesus? Hochstwahrscheinlich Jesus...
Nochmals, das Wort dort, das die meisten lhrer englischen Ubersetzungen predigten,
bedeutet nicht unbedingt, dass er das Evangelium predigte, obwohl es das auch bedeuten
konnte.



14

Aber es ist ein sehr allgemeines Wort dafiir, einfach eine Botschaft zu verkiinden. Es kdnnte
also eine Botschaft der Erlosung sein, oder es konnte auch eine Botschaft des Gerichts sein.
Dass Jesus arm ist... Oder es konnte einfach eine Botschaft vom Sieg Jesu sein.

Jesus hat nun durch seinen Tod und seine Auferstehung den Sieg lber die Stinde und tber
den Tod und liber alle Machte des Bosen errungen. Lassen Sie mich nun zuriickgehen und
Ihnen noch einen Text zeigen. Ich sagte 1. Mose Kapitel 6, 1 bis 6, die Geschichte...
Nochmals, kurz vor der Geschichte von Noah und der Sintflut, gibt es diese interessante
Geschichte von diesen S6hnen Gottes, die herabkommen und sich mit den Tochtern der
Manner vermischen und Beziehungen zu ihnen haben.

Auch in der jlidischen Literatur auBerhalb des Alten Testaments und sogar in einigen
christlichen Literaturen wurden die S6hne Gottes haufig als geistliche Engelswesen oder
damonische Wesen Ubersetzt. Das ist aus einem Buch mit dem Titel 1 Henoch, das die
meisten von euch sicher in letzter Zeit gelesen haben. Du kannst aber sogar 1 Henoch
googeln und eine englische Ubersetzung davon finden.

Aber in Kapitel 6 von 1. Henoch beschreibt 1. Henoch klar 1. Mose 6, die Sintflut. Und hier
ist, was er sagt. In jenen Tagen, als sich die Menschenkinder vermehrt hatten, geschah es,
dass schone Tochter geboren wurden, und die Engel, Kinder vom Himmel, sahen sie und
begehrten sie.

Also, 1. Henoch 6, und es gibt andere Texte in 1. Henoch, die diese S6hne Gottes aus 1.
Mose 6 als Engelswesen verstehen. Ein anderer, Kapitel 21, aus demselben Buche, 1.
Henoch. Nochmals, es steht nicht in deinem Alten oder Neuen Testament.

Es war ein Buch, das nicht in den Kanon des Alten oder Neuen Testaments aufgenommen
wurde. Wieder beschreibt Henoch immer die Sintflut, er beschreibt das Ereignis von 1. Mose
6. Diese gehoren zu den Sternen des Himmels, die die Gebote des Herrn Gbertreten und an
diesem Ort gebunden sind bis zur Vollendung von 10 Millionen Jahren, entsprechend der
Zahl ihrer Slinden. Dieser Ort ist das Gefangnis der Engel.

Ihr habt also diese Vorstellung von diesen Engeln, die Gott ungehorsam sind, und jetzt sind
sie im Gefdangnis eingesperrt und warten auf das endgiiltige Gericht, basierend auf 1. Mose
Kapitel 6. Diese Engel, die sich versiindigt haben, sind also die S6hne Gottes aus 1. Mose
Kapitel 6. 2. Petrus 2, das Buch, liber das wir als nachstes sprechen werden. Denn wenn Gott
die Engel nicht verschont hat, als sie gesiindigt haben, dann hat er sie in die H6lle geschickt
und sie in Ketten der Finsternis gelegt, damit sie fiir den Tag des Gerichts festgehalten
werden. Nochmals, wenn man sich das gesamte Kapitel 2 von 1. Petrus ansieht, passt das
sehr gut in eine Beschreibung von 1. Mose Kapitel 6. Also wieder die Vorstellung von Engeln,
die stindigen, Gottes Gebote libertreten und nun in Ketten gelegt werden und auf die Zeit
des Gerichts warten.

Ein weiterer Text im Neuen Testament und es gibt noch weitere, die wir erwdhnen kdnnten,
aber ich schaue mir nur diejenigen an, die am klarsten sind. Judas Kapitel 6, ein kleines Buch
vor der Offenbarung. Und die Engel, die ihre Autoritatspositionen nicht behielten, sondern
ihre eigenen Wohnungen verlielSen, diese Engel hat Gott in der Finsternis bewahrt,
gebunden in ewigen Ketten fiir das Gericht.



15

Also, mein Punkt ist, dass du anscheinend diese Tradition oder Geschichte auf der
Grundlage von 1. Mose 6 hast, dass die Sohne Gottes aus 1. Mose 6 engelsgleiche Wesen
waren, die ihre Grenzen und Gebote Uberschritten und deshalb gesiindigt haben und
deshalb in Ketten gefesselt waren, metaphorisch oder auf andere Weise, im Gefangnis, wo
sie auf den Tag des Gerichts warteten. Ich denke, Petrus benutzt diese Geschichte und sagt,
dass dieses Gericht endlich in der Person Jesu Christi gekommen ist. Diese Engel oder diese
Geister aus 1. Mose, Kapitel 6 haben lGbertreten und wurden in Ketten gefesselt fiir das
Gericht, jetzt, da das Gericht stattgefunden hat.

Nun ist Jesus zu diesen Engelswesen gegangen, zu diesen damonischen Wesen, und hat eine
Botschaft des Gerichts und des Sieges (iber sie verkiindet. Ob Petrus nun denkt, dass das
alles wortlich gemeint ist, oder ob es vielleicht in meinem Kopf ist, ich denke, dass Petrus
sich nur eine gewohnliche Geschichte ausleiht, weil sie popular war und seine Leser sie
verstanden hatten, weil diese Idee an einer Reihe von verschiedenen Orten und in
verschiedenen Arten von Literatur zu finden ist. Ich frage mich, ob das nicht einfach eine
populdre Geschichte gewesen ware, und Petrus benutzt sie jetzt, aber im Grunde denke ich,
dass dies die Art und Weise ist, wie Petrus das Gleiche sagt, was Paulus in Epheser 1 tat,
dass Jesus mit seiner Auferstehung nun weit tGber die Herrscher und Autoritdten in den
Himmeln erh6ht worden ist, und jetzt sind sie sein Fullschemel. Das ist ein Zeichen dafir,
dass er gesiegt und sie besiegt hat.

Ich denke, das ist nur Peters Art, das Gleiche zu sagen. Ich glaube nicht, dass wir fragen
miuissen, wohin Petrus gegangen ist, oder wohin Jesus gegangen ist, wo diese Geister im
Gefangnis waren, sind das die einzigen Geister, was ist mit anderen Geistern? Petrus
interessiert sich nicht dafiir, er benutzt nur eine gangige Geschichte, die seinen Lesern
bekannt war, um zu wiederholen, dass Jesus durch seinen Tod und seine Auferstehung den
Sieg Uber die Machte des Bésen errungen hat und nun, durch seinen Tod und seine
Auferstehung, eine Botschaft des Gerichts und des Sieges verkiindet. In Ordnung, haben Sie
Fragen dazu?

So lese ich den Text, und ich denke, wie das Verstandnis eines Teils des Hintergrunds helfen
kann, eine ziemlich heikle Passage zu klaren.

Nochmals, wenn wir verstehen, was Petrus in dieser Geschichte tut, diesen Hintergrund, die
Geschichte, auf die er sich bezieht, dann missen wir uns keine Sorgen dariiber machen,
nun, wohin ist Jesus gegangen und hat er eine zweite Chance auf Erlésung verkiindet, wer
waren diese Geister, wo waren sie? Nochmals, ich denke, diese Geschichte ist eine Art
paradigmatisch fur bose Engelswesen, die jetzt gefangen sind und auf ihren Tag des Gerichts
warten, und jetzt ist Petrus lberzeugt, dass dieses Gericht nun durch die Person Jesu Christi
gekommen ist. Nun, es gibt noch eine Frage in Ihren Notizen, und die lautet: Warum erzahlt
Petrus diese Geschichte? Ich meine, was versucht er zu tun? Du wirst bemerken, dass Petrus
weitermacht, er beginnt damit, dass Jesus Christus leidend ist, wie wir es getan haben, aber
Petrus tut zwei andere Dinge. Nummer eins ist, dass Petrus das auf die gleiche Weise zeigen
wird, siehe Vers 20, sagt er, der in friiheren Zeiten nicht gehorchte, als Gott in den Tagen
Noahs geduldig wartete, als er die Lade baute, bei der einige, also acht Personen, durch das
Wasser gerettet wurden.



16

Mit anderen Worten, was er tut, ist, dass Petrus einen Vergleich anstellt. So wie Noah und
seine Familie eine Minderheit in einer feindlichen Gesellschaft waren, Gott sie jedoch
gerettet und gerettet hat, so kann seine Gemeinde, obwohl sie in dieser feindlichen
Umgebung im Romischen Reich eine Minderheit zu sein scheinen, sicher sein, dass Gott
auch sie retten wird. Das Thema der Ahnlichkeit zwischen Noah und seiner Familie, die eine
kleine Minderheit inmitten einer feindlichen Umgebung ist, libertragt sich nun auf Peters
Leser.

Auch sie scheinen in diesem feindseligen Kontext und in diesem feindseligen Umfeld eine
Minderheit zu sein. Doch durch Jesus Christus hat Gott die Machte des Bésen bereits
besiegt, was haben sie also zu beflirchten? Was haben die Leser zu beflirchten, auch wenn
sie Verfolgung erleiden konnen? Jesus Christus hat bereits den Sieg Uber die feindlichen
Machte des Bosen errungen. Was sie wirklich bedroht, sind nicht die Herrscher und
Autoritaten auf menschlicher Ebene in Rom, sondern die wirkliche Bedrohung, die dahinter
steckt, namlich die Herrscher und Autoritaten der himmlischen Reiche.

Wie Paulus sagt, ist das die wahre Bedrohung, und Christus hat sie bereits durch seinen Tod
und seine Auferstehung besiegt. Was haben seine Leser also zu beflirchten? Stattdessen
sollten sie Christus im Glauben und in ihrem Zeugnis flr Jesus Christus von ganzem Herzen
annehmen, auch inmitten des Leidens, denn jetzt haben sie absolut nichts mehr zu
beflirchten. Christus hat bereits fir sie gelitten, und indem er dies getan hat, hat er nicht
nur ein Vorbild gegeben, sondern er hat die Madchte des Bosen tatsdachlich besiegt, so dass
sie nichts zu beflirchten haben, also sollten sie Christus von ganzem Herzen im Zeugnis und
in angemessenem Verhalten annehmen, so wie Noah und seine Familie es taten, obwohl
auch sie eine Minderheit in einer feindlichen Umgebung waren.

In Ordnung, haben Sie noch weitere Fragen dazu? Alles klar. Das ist eigentlich ein guter
Abbruchpunkt, denke ich. Als ndchstes, am Freitag, werden wir uns zwei weitere Blicher
zusammen ansehen, genauer gesagt 2 Petrus und Judas, die wir eng nebeneinander sehen
werden.

Das war Dr. Dave Mathewson in der Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Vortrag Nummer 31 iber den 1. Petrusbrief.

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Lektion 31
Uber 1. Petrus.



